




Od  oświecenia 
ku  romantyzmowi 

i  dalej…

Część 4



NR 2933



Od oświecenia 
ku romantyzmowi 

i dalej...

Autorzy – dzieła – czytelnicy

Część 4

pod redakcją

Marka Piechoty i Janusza Ryby

Wydawnictwo Uniwersytetu Śląkiego           Katowice 2012



Redaktor serii: Historia Literatury Polskiej

Marek Piechota

Recenzent

Józef Bachórz



Spis   treści

Wstęp

Damian Pluta
Czarna i biała legenda działalności Komisji Edukacji Narodowej. Gra-
bieżcy pojezuickiego majątku

Maria Janoszka
Uwikłani w dyskurs. O postaciach parady Kasander demokrata Jana  
Potockiego

Jacek Lyszczyna
Góry Miodoborskie w poezji romantycznej „szkoły ukraińskiej” 

Daria Trela
Gorecki i Mickiewicz – różne historie tego samego diabła

Kryspina Parwicka
Wybrane aspekty transgresji Zygmunta Krasińskiego w świetle kore-
spondencji z ojcem (w latach 1830–1831) 

Magdalena Bąk
Szatańskie metamorfozy i nie tylko. O Irydionie Krasińskiego i Robercie 
Diable Meyerbeera

Lidia Romaniszyn -Ziomek
Słowackiego i Musseta zabawy komizmem – Fantazy i Fantazjo

Mariusz Pleszak
Polska pieśń nabożna w obrzędowości katolickiej XIX wieku

7

122

111

101

82

58

50

32

11



Spis   treści6

Barbara Szargot
Staropolskie biesiadowanie w Trylogii Henryka Sienkiewicza

Piotr Pochel
Kłopotliwy wiersz. O Piłsudskim Jana Lechonia. Rozwiązania intertek-
stualne

Łukasz Kraj
Młodzieńczy poemat dygresyjny Jarosława Iwaszkiewicza o panu Twar-
dowskim

Maciej Szargot
Juliusz Słowacki w piosence

Marek Piechota
Romantyczne konteksty ludowej śpiewki „Kamień na kamieniu…”, czyli 
o pożytkach płynących z lektury cudzych listów

Indeks osobowy

151

169

181

200

219

245



Wstęp

Oddajemy do rąk Czytelników zainteresowanych głównie literaturą 
wieku XVIII i XIX, zwłaszcza zaś problemami romantyzmu i jego recep-
cji w epokach późniejszych (badaczom, doktorantom i studentom, a zatem 
wspólnocie akademickiej złożonej z naukowców i tych, którym starają się 
oni przekazać swoje historycznoliterackie fascynacje), aż po czasy naj-
nowsze, kolejny już, czwarty tom zbiorowy – publikację Zakładu Historii 
Literatury Oświecenia i Romantyzmu, działającego w Instytucie Nauk 
o Literaturze Polskiej im. Profesora Ireneusza Opackiego na Wydziale 
Filologicznym Uniwersytetu Śląskiego w Katowicach (poprzednie tomy: 
Katowice 2004, ss. 250; Katowice 2007, ss. 258; Katowice 2009, ss. 154). 
Wypada powtórzyć sformułowanie, które pojawiło się w przedmowie po-
przedniego tomu, że w wymyślonej przed laty jakże pojemnej formule tej 
serii Od oświecenia ku romantyzmowi i dalej… Autorzy – dzieła – czytelni-
cy pobrzmiewają oczywiste echa hołdu dla „Uczonego i Wychowawcy”1 po-
koleń polonistów, w tym i Mistrza, naszego Mistrza – Patrona Instytutu. 
Tak objawia się wspólnota terenów badawczych przy całkowitej wolności 
obierania sobie metodologicznych inspiracji i interpretacyjnych strategii 
referowania mniejszych lub większych literaturoznawczych odkryć.

1 To oczywista aluzja do tytułu lubelskiej monografii Czesław Zgorzelski – Uczony 
i Wychowawca. Red. D. Paluchowska i  M. Maciejewski (Lublin 2002). Szyld na-
szej serii nawiązuje do tytułu tomu: Cz. Zgorzelski: Od Oświecenia ku Romantyzmo-
wi i współczesności. Szkice historyczno -literackie (Kraków 1978). Przyznajemy się do 
tego powinowactwa z wyboru i z fascynacji, by zaakcentować wagę dokonań „lubelskiej 
szkoły genologicznej”, o której możemy z dumą powiedzieć, że jeśli nie wszyscy, to przy-
najmniej (w kolejności alfabetycznej) my: Jacek Lyszczyna, Marek Piechota i Maciej 
Szargot. Rozpowszechniane tu i ówdzie wiadomości o śmierci genologii uznajemy za 
nieco przesadzone.



Wstęp8

Tom czwarty, podobnie jak poprzednie, gromadzi studia i szkice 
autorstwa po części pracowników Zakładu, po części zaprzyjaźnionych 
z Zakładem badaczy z innych ośrodków akademickich oraz – jak zwykle 
– doktorantów (w poprzednim, na zasadzie wyjątku, zamieściliśmy pra-
cę wybitnej studentki, która obecnie zajmuje się już rozprawą doktorską 
zgodnie z programem trzeciego stopnia studiów na naszym Wydziale). 
W pracach tego tomu, w nieco większym wymiarze niż dotychczas, uda-
ło nam się zgromadzić teksty dotyczące zjawisk oświeceniowych, mia-
nowicie czarnej i białej legendy Komisji Edukacji Narodowej, w której 
omówieniu wyeksponowane zostały mniej chlubne postaci życia publicz-
nego wieku oświecenia; grabieżcy pojezuickiego mienia okazali się anty-
bohaterami zbiorowej (czy rzeczywiście zbiorowej?) wyobraźni. Dwugłos 
w kwestiach stricte oświeceniowych dopełnia tekst poświęcony uwikła-
niu w dyskurs postaci „zaludniających” jedną z parad Jana Potockiego 
Kasander demokrata. Okazuje się, że Potocki jest nie tylko świetnym 
parodystą dyskursów politycznych zwalczających się partii, lecz także 
prekursorem refleksji nad językiem jako narzędziem władzy.

Dominuje w tomie – jak zwykle – problematyka romantyczna pre-
zentowana zasadniczo wedle uporządkowania historycznego, zrazu więc 
mamy szkic o toposie Gór Miodoborskich w poezji romantycznej „szkoły 
ukraińskiej”, studium o dwugłosie Antoniego Goreckiego i Adama Mic-
kiewicza, którzy przedstawiają różne historie tego samego diabła, oraz 
omówienie wybranych aspektów transgresji młodego Zygmunta Kra-
sińskiego w świetle korespondencji z ojcem, ambitnym generałem Win-
centym, prowadzonej w latach 1830–1831. Kolejne autorki interesują 
zagadnienia krytyki porównawczej: szatańskie metamorfozy dające się 
zauważyć w dramacie romantycznym – Irydionie Krasińskiego i operze 
heroicznej – Robercie Diable Giacomo Meyerbeera oraz zabawy komi-
zmem we wspomnianym już dramacie romantycznym (pole badawcze 
stanowią tu Fantazy Juliusza Słowackiego i Fantazjo Alfreda de Mus-
set). Problematykę wieku XIX domykają dwie prace, poświęcone oksy-
moronicznie przez redaktorów tomu zestawionemu sacrum i profanum: 
polskiej pieśni nabożnej w obrzędowości katolickiej tego stulecia oraz 
staropolskiemu biesiadowaniu w Trylogii Henryka Sienkiewicza. 

Tradycyjnie w naszej serii trzecią część każdego tomu wypełniają 
teksty poświęcone szeroko rozumianej recepcji. Tym razem jest to omó-
wienie kłopotów historyków literatury z interpretacją wiersza Piłsudski 
Jana Lechonia; w rozważaniach intertekstualnych pojawia się oczywi-
ście także refleksja dotycząca dokonań na tym polu Patrona naszego In-
stytutu. Tak dbamy o zachowanie ciągłości tradycji, bez której nie może 
zostać zrealizowana idea Uniwersytetu. Kolejny tekst został poświęco-
ny niezwykłemu, młodzieńczemu poematowi dygresyjnemu Jarosława 



Wstęp 9

Iwaszkiewicza o panu Twardowskim (wzorowanemu w oczywisty sposób 
między innymi na Beniowskim Słowackiego, ogłoszonemu jednak dopie-
ro kilkadziesiąt lat po napisaniu, pod koniec życia sławnego już pisa-
rza). W następnym tekście ponownie spotykamy się z „życiem po życiu” 
tekstów Słowackiego, mianowicie z inspiracjami – pochodzącymi z jego 
utworów – zrealizowanymi w tekstach współczesnych piosenek (głównie 
kabaretowych). Tom domyka studium -esej poświęcony wyimkowi histo-
rii toposu „kamienia na kamieniu”, stanowiącego tytuł prozatorskiego 
arcydzieła sprzed ćwierćwiecza Wiesława Myśliwskiego, o którym autor 
sądził, iż jest proweniencji zdecydowanie ludowej, podczas gdy lektura 
listów doby romantyzmu przekonuje, iż mogła być ona równie dobrze 
inteligencka. W dobie romantyzmu oba te źródła inspiracji, bez przymu-
su, mogły się przenikać, wpływać na siebie, zasilać instrumentarium 
poezji i prozy.

Kolejny raz wyrażamy nadzieję, że zarówno różnorodność zapropo-
nowanej w tej publikacji problematyki, jak i wielorakość zastosowanych 
przez autorów (w przedmowie tradycyjnie niewymienianych, by zwrócić 
szczególną uwagę na problematykę prac, honorowanych jednak w pełni 
w Spisie treści i w pozostałych elementach wydawnictwa) metodologii 
badawczych staną się – podobnie jak nam – bliskie Czytelnikom czwar-
tego tomu tej serii.

Katowice, listopad 2011

Redaktorzy





Damian Pluta

Czarna   i   biała   legenda   działalności  
Komisji   Edukacji   Narodowej

Grabieżcy   pojezuickiego   majątku

Rzadko się kradzież nada kradnącemu,
Choć ją i pięknym nazwiskiem przywdziejem;
[…]
Mówmy więc szczerze, mówmy po dawnemu:
Ktokolwiek kradnie, ten zawżdy złodziejem1.

Majątek  jezuicki  w  rękach  rabusiów

Zakon jezuitów był pierwszą w dziejach katolicyzmu organizacją 
religijną całkowicie oddaną nauczaniu młodzieży. Praca wychowawcza 
nauczycieli w habitach zgadzała się z tradycyjną pedagogiką kościelną. 
Pomoc w dotarciu człowieka do Boga – oto misja powołanego w 1543 
roku zakonu. Pobożność, ślepe posłuszeństwo, rozbudowany system na-
gród i kar, dominująca nauka moralności, oparta na łacińskich tekstach 
pisarzy starożytnych i ojców Kościoła, powodowały, że szkolnictwo  
jezuickie coraz częściej było postrzegane pejoratywnie. Zamknięty na 
wpływy świata zewnętrznego charakter konwiktów jezuickich dowodził 
ekskluzywności edukacji, dostępnej wyłącznie synom majętnych zie-
mian i – rzadziej – mieszczan. Z każdym dziesięcioleciem rosła siła za-
konnego majątku, którego zręby tworzyły hojne zapisy zamożnej szlach-
ty i magnaterii.

1 I. Krasicki: Antymonachomachia. Gdańsk 2000, s. 16, pieśń IV, w. 1–2, 5–6.



Damian Pluta12

Również działalność jezuitów, postrzegana przez wielu jako prze-
sadne angażowanie się w polityczne losy kraju, nie pozostała bez wpły-
wu na ocenę zakonu przez współczesnych. Coraz powszechniej utwier-
dzano się w przekonaniu o konieczności gruntownej rewizji kościelnego 
wzorca wychowawczego. Kasata zakonu mocą bulli papieża Klemen-
sa XIV w 1773 roku stanowiła odpowiedź na nieprzychylne nastroje 
społeczne wobec jezuitów w całej Europie. Szkolnictwo, wyjęte spod do-
minacji jezuitów, przeżyło w Polsce okres kompleksowej reformy, której 
dokonała powołana w tym celu przez sejm rozbiorowy Komisja Eduka-
cji Narodowej. 

Komisja pracowała w duchu oświeconego wieku, wyrwała naród z le-
targu, wychowała młodzież obywatelską, stworzyła jednolitość szkoły, 
wypracowała programy i podręczniki, stworzyła nowy stan akademic-
ki; jej uczniowie witali z uniesieniem Konstytucję [3 maja – D.P.]2.

Od momentu powstania Komisja nad Edukacją Młodzi Szlacheckiej 
Dozór Mająca – jak brzmiała pełna nazwa – borykała się z obecnym 
we wszystkich jej pracach problemem zagospodarowania rozległego ma-
jątku pojezuickiego na potrzeby nowocześnie organizowanej świeckiej 
edukacji. Trudności prawno -własnościowe przodowały. Żmudna była 
droga ustalania faktycznego stanu posiadania jezuitów, aby najkorzyst-
niej dla szkolnictwa narodowego zadysponować majątkiem zakonnym. 
Nie wszystko przebiegało zgodnie z literą prawa i sumieniem. Bardzo 
szybko nabrało aktualności stare spostrzeżenie, że gdzie pojawiają się 
pieniądze i ludzie, tam nie brak problemów, malwersacji i niegodziwej 
gospodarki „niczyimi”, jak się mogłoby wydawać, dobrami. Niektórzy 
prominentni działacze KEN przez częste grabieże publicznego dobra na 
cele prywatne działali ewidentnie i z premedytacją na szkodę dzieła, 
którego stali się strażnikami. 

Od początku powstania w strukturach KEN działało 8 członków: 
Ignacy Massalski – biskup wileński, prezes; Michał Poniatowski – bi-
skup płocki; Joachim Chreptowicz – senator z Litwy; August Sułkowski 
– książę wojewoda gnieźnieński; Ignacy Potocki – pisarz Wielkiego Księ-
stwa Litewskiego; Adam Kazimierz Czartoryski – książę generał ziem 
podolskich; Andrzej Zamojski – były kanclerz koronny; Antoni Koniński 
– starosta kopanieński. W dziele bezprecedensowej kradzieży majątku 
pojezuickiego i prób bogacenia się jego kosztem szczególnie godna uwagi 
jest działalność biskupów Ignacego Massalskiego i Andrzeja Młodzie-
jowskiego, szefów powołanych przez sejm analogicznie dla Litwy i Koro-

2 A. Brückner: Dzieje kultury polskiej. T. 3. Warszawa 1991, s. 304.



Czarna   i   biała   legenda   działalności   Komisji   Edukacji   Narodowej… 13

ny dwu Komisji Rozdawniczo -Sądowych mających czuwać nad całością 
i bezpieczeństwem funduszy pojezuickich.

Niezwykle barwną postacią jest tu pierwszy przewodniczący KEN 
– Ignacy Massalski, którego działalność zakończyła się w atmosferze 
skandalu w 1776 roku. Ten zdolny i wykształcony dostojnik Kościo-
ła, administrator olbrzymiej i zamożnej diecezji wileńskiej, związany 
z obozem konserwatywnym, zyskał sobie życzliwość i poparcie wszech-
władnego ambasadora rosyjskiego Ottona Magnusa von Stackelberga. 
Sprzeciwiając się królewskim projektom reformy państwa, Massalski 
zwalczał koncepcję zwiększenia władzy królewskiej, między innymi po-
wierzenia królowi zarządu oświatą, ale w prace KEN włączył się inten-
sywnie i był twórcą wielu wartościowych inicjatyw. Należał do gorących 
rzeczników fizjokratyzmu i zgodnie z założeniami tej doktryny propago-
wał zakładanie na terenie swojej diecezji szkół parafialnych. Zachęcał 
również dziedziców do zajęcia się podniesieniem kultury włościańskiej, 
co miało zapewnić folwarkom większą dochodowość. Spod pióra biskupa 
wileńskiego wyszły przepisy dla szkół parafialnych3, w których stawia-
no za wzór zarządzaną przez niego diecezję, ofiarującą się swoim kosz-
tem zakładać i utrzymywać szkoły parafialne. 

KEN przyznała Massalskiemu dotację w wysokości 23 000 złp na 
utworzenie w diecezji wileńskiej 13 nowych parafii ze zobowiązaniem 
proboszczów do finansowania szkół, ten zaś polecił swoim 15 wizyta-
torom szkół parafialnych motywować proboszczów do gorliwości oraz 
nadzorować ich pracę. KEN przyznała hierarsze kolejne 23 000 złp na 
utrzymanie tego licznego sztabu. Massalski zaproponował, aby założyć 
w Wilnie seminarium nauczycielskie. Uzdolnieni kandydaci, wyznacze-
ni przez proboszczów, mieli przez rok pobierać tam nauki. KEN, zgodnie 
z ideą pomysłodawcy, wyasygnowała 25 000 złp rocznie na kształcenie 
50 nauczycieli. Biskup zamierzał ponadto wybudować dla swego zakła-
du budynek, którego kosztorys opiewał na 40 000 złp, jednak biskupia 
buchalteria wydała się KEN podejrzana i realizację przedsięwzięcia za-
blokowano4. 

Praktyki metropolity wileńskiego zaczął zwłaszcza bacznie śledzić 
podkanclerzy litewski hrabia Joachim Chreptowicz, który po nominacji 
do władz KEN objął kierownictwo w Departamencie Akademii i Szkół 
Litewskich. Zajmował się z urzędu, zmuszony do częstych pobytów 
w Warszawie (pochodził ze Szczors na Litwie), porządkowaniem zagad-
nień prawnych i organizacyjnych oraz opieką merytoryczną nad szko-
łami litewskimi. Obowiązki wykonywał z właściwą sobie pedanterią, 

3 R. Wroczyński: Dzieje oświaty polskiej do roku 1795. Warszawa 1987, s. 233.
4 A. Jobert: Komisja Edukacji Narodowej 1773–1794. Wrocław 1979, s. 45–46.



Damian Pluta14

będąc – jak pisał Stanisław Kot – „najbardziej wytrwałym i pracowi-
tym członkiem Komisji”5. Ujawniał przy tym szczególną skrupulatność 
w nadzorze pieniędzy publicznych. Ta cecha – tak charakterystyczna 
również dla późniejszych działań Chreptowicza jako ministra spraw 
zagranicznych – skłoniła go w 1776 roku do stanowczego wystąpienia 
przeciw nadużyciom finansowym Massalskiego6.

Aby wyjaśnić wątpliwości, 23 stycznia 1776 roku podkanclerzy 
przedstawił KEN projekt „ultimatum” w interesie funduszu szkół li-
tewskich, pozostających pod nadzorem biskupa wileńskiego. Wprawdzie 
głównym inicjatorem ujawnienia malwersacji był Józef Wybicki, póź-
niejszy autor hymnu narodowego, jednak zdecydowana postawa Chrep-
towicza, od lat powiązanego z Massalskim, kazała wysoko oceniać jego 
walory moralne. Czystość pobudek hrabiego potwierdzał nadto fakt, że 
za pracę w KEN zrzekł się pensji7. Zgodnie z jego intencją KEN odmó-
wiła dotacji seminarium nauczycielskiemu Massalskiego, które działało 
bardzo krótko, do 1783 roku, przy rocznej liczbie około 30 uczniów8.

Massalski jako przewodniczący litewskiej gałęzi Komisji Rozdawczo-
 -Sądowej na Litwie odegrał nader dwuznaczną rolę. Z jednej stro-
ny wykazywał dbałość o dolę ludu wiejskiego i zorganizowanego dlań 
szkolnictwa, z drugiej natomiast przejawiał daleko posuniętą troskę 
o pomnożenie własnych funduszy. Przepisy dotyczące Komisji dawały 
jej członkom szerokie możliwości nadużyć przy rozsądzaniu pretensji 
majątkowych do dóbr i kapitałów skasowanego zakonu. Różne zawiłe 
sytuacje prawne ułatwiały pozyskiwanie nie byle jakich korzyści. Ko-
misja za aprobatą Massalskiego zatajała w sprawozdaniach i wywozi-
ła z dawnych siedzib i kościołów zakonnych cenniejsze ruchomości oraz 
sumy w gotówce, gromadzone latami przez byłych jezuitów9. Sam bi-
skup, sprzedając pojezuickie precjoza, zagarnął 60 tys. złotych, co cen-
niejsze biorąc „na przechowanie”. Majątek, którego się dorobił między 
innymi poprzez nieuczciwe dysponowanie dobrami pojezuickimi, był im-
ponujący. Nie od rzeczy będzie tu wymienić choćby posiadłość Czerwony 

5 S. Kot: Komisja Edukacji Narodowej 1773–1794. Kraków 1923, s. 17. Por. Pro-
tokoły posiedzeń Komisji Edukacji Narodowej 1781–1785. Wyd. T. Wierzbowski. 
Warszawa 1915, s. 26; M. Mitera -Dobrowolska: Komisja Edukacji Narodowej 
1773–1794. Pierwszy urząd wychowania w Polsce. Warszawa 1966, s. 14, 20 i n.

6 J. Chevalier do M. Poczobuta, 1 października 1775, ABWil II, nr 10; por.: A. Jo-
bert: Komisja Edukacji Narodowej…, s. 63–64. Mimo względów, jakimi darzył bi-
skupa Massalskiego, już w 1775 roku. Chreptowicz starał się wyjaśnić podejrzenia, 
zdobywając wyciąg z rachunków kasy wileńskiej.

7 K. Tracki: Ostatni Kanclerz Litewski. Wilno 2007, s. 77.
8 R. Wroczyński: Dzieje oświaty polskiej…, s. 234.
9 R.W. Wo łoszyński, A. Woltanowski: Komisja Edukacji Narodowej. Warsza-

wa 1973, s. 135.



Czarna   i   biała   legenda   działalności   Komisji   Edukacji   Narodowej… 15

Dwór w pobliżu Niemenczyna na Litwie, do końca XVIII wieku pozo-
stający w ręku rodziny Massalskich, czy okazałą rezydencję w Werkach 
na przedmieściach Wilna, zbudowaną z rozmachem przez najwybitniej-
szych ówczesnych architektów wileńskich. 

Biskup poznański Andrzej Młodziejowski to druga wyjątkowo nie-
chlubna postać okresu po kasacie zakonu jezuickiego. Właśnie Młodzie-
jowski gorąco optował, idąc po linii polityki niechlubnej pamięci mar-
szałka sejmu rozbiorowego Adama Ponińskiego, za powołaniem komisji 
lustracyjnej celem podziału dóbr pojezuickich. Młodziejowski pochodził 
z biednej rodziny szlacheckiej i jedynie dzięki własnemu sprytowi zdo-
był pokaźny majątek oraz zaszczytne godności. Wsławił się zaś bezprzy-
kładnym łapownictwem i bezwzględnością w zdobywaniu pieniędzy.

Grabież dóbr pojezuickich przez członków KEN szła tak raźno, że 
sejm, za przyzwoleniem Ponińskiego, powoławszy Komisję Rozdawniczą 
Królestwa Polskiego, przywództwo jej oddał właśnie Młodziejowskiemu. 
Razem z Massalskim za swoje funkcje pobierali od carycy Katarzyny II 
po 30 tys. dukatów (54 tys. zł) rocznie wynagrodzenia. Mało było wi-
docznie biskupowi, skoro za marne w porównaniu z bilansem rocznych 
dochodów 1 000 złotych ochoczo kolaborował z posłem rosyjskim Micha-
łem Wołkońskim, relacjonując mu przebieg sekretnych spotkań z kró-
lem Stanisławem Augustem. Nic dziwnego, że pod takim kierownic-
twem Komisje rychło zyskały miano „komisji rozdrapniczych”. Nawet 
sejm 1776 roku nie mógł dociec, ile fortuny pojezuickiej przepadło; być 
może ok. 30%, a – zaznaczmy – majątki skasowanego zakonu szacowa-
no na 32 mln zł10.

Działaczem KEN, który skompromitował się chciwością i grabie-
żą dóbr pojezuickich, był też książę August Sułkowski, wykształcony 
i zręczny polityk o skłonnościach kosmopolitycznych. Intrygował on 
z zimną dwulicowością. Umiał się również skutecznie przypodobać 
zwierzchnikom. Swoim darem krasomówczym zaskarbił sobie zaufanie 
Stanisława Augusta, który mianował go wojewodą gnieźnieńskim i se-
kretarzem koronnym. Wszedł też do Komisji Skarbowej i Sądu Asesor-
skiego. Wkrótce jednak sprzeniewierzył się królowi i w komitywie z za-
borczymi dworami: austriackim, pruskim i rosyjskim, knuł podstępnie 
w celu pozbawienia tronu Stanisława Augusta11. Pełniąc w latach 1775–
1776 funkcję marszałka Rady Nieustającej, pobierał wysoką pensję od 
rządu rosyjskiego (jako szpieg) i jednocześnie zajmował się czynnie fi-
nansami publicznymi. Na szczęście kadencja marszałkowska skończyła 
się w 1776 roku.

10 Z. Gloger: Encyklopedia staropolska. T. 3. Warszawa 1989, s. 66.
11 Ibidem.



Damian Pluta16

August Sułkowski słynął z wystawnego stylu życia, częstego orga-
nizowania balów i polowań, co miało przykre konsekwencje dla jego for-
tuny, która z roku na rok topniała w zastraszającym tempie. Zaciągane 
w berlińskich bankach i niespłacane długi skutkowały przejmowaniem 
kolejnych dóbr przez wierzycieli. Był założycielem Ordynacji Książąt 
Sułkowskich, której cały majątek po wygaśnięciu linii miał przejść na 
cele edukacyjne KEN. Tak się jednak nie stało, gdyż rodzinne dobra 
przejęli w rekompensacie za długi pruscy bankierzy12.

Do grona złodziei publicznego grosza dołączył Adam Poniński, mar-
szałek sejmu rozbiorowego 1773–1775 i podskarbi wielki koronny, któ-
rego wkład jako członka KEN w dzieło reformy edukacyjnej był żaden13. 
Zresztą w skład KEN wszedł wyłącznie dzięki poparciu Stanisława 
Augusta, który ręczył za jego nieposzlakowaną uczciwość. Los sprzyjał 
Ponińskiemu. Już w 1767 roku jako przywódca konfederacji radomskiej 
czerpał krociowe zyski z ferowania przekupnych wyroków sądowych. 
Cały zdobyty zaś z grabieży majątek przegrał w karty i był gotów jako 
polityk zaprzedać się każdemu. Mimo swej wręcz legendarnej rozrzut-
ności, po spłaceniu ogromnych długów, dysponował w 1775 roku aż 
3 mln złp14. Ostatecznie został płatnym agentem Rosji, za co otrzymy-
wał rocznie 24 tys. dukatów. Za działalność na szkodę Rzeczypospolitej, 
pobieranie pensji zagranicznej oraz kupczenie dekretami, skazano go 
w 1790 roku na wygnanie, pozbawiając jednocześnie wszelkich tytułów. 
Dodać należy, iż zarówno Poniński, Sułkowski, jak i Massalski byli na 
tyle bezczelni w pogoni za dostojeństwami, że ku własnej śmieszności 
kazali się ogłosić książętami. Pozostali członkowie KEN okazali się ak-
tywnymi działaczami w jej strukturach, zajmowali się procesem reform 
i zmian w ówczesnym szkolnictwie, z niewątpliwym pożytkiem dla oj-
czyzny.

Majątek  jezuicki  w  darze  dla  oświaty

Stan badań nad kwestią przejmowania majątku pojezuickiego nie 
przedstawia się zadowalająco. Obfita literatura związana z działalno-
ścią KEN nie wyczerpuje bowiem całości zagadnienia. Wciąż pozostaje 
wiele luk, wymagających wnikliwych badań źródłowych i analizy zgro-
madzonego materiału faktograficznego, dotkliwie odczuwalny jest brak 

12 http://www.zamkipolskie.com/rydz/rydz.html [data dostępu: 8.05.2008].
13 Ibidem, s. 236.
14 A. Jobert: Komisja Edukacji Narodowej…, s. 52.



Czarna   i   biała   legenda   działalności   Komisji   Edukacji   Narodowej… 17

wyodrębnionych i precyzyjnie omówionych trudności, nieodstępnie to-
warzyszących KEN w procesie adaptacji majątku pojezuickiego na cele 
oświatowe. 

Wiele zapisów w breve kasacyjnym z 1773 roku wskazuje na to, że są 
one następstwem nacisków wywieranych na papieża, aby po likwidacji 
zakonu jezuickiego zagarnąć jego rozległe majątki ziemskie, folwarcz-
ne i kościelne. Mimo wielu niewątpliwych zasług, jakie jezuici wnieśli 
dla rozwoju szkolnictwa, krzewienia wiary i nauk humanistycznych, 
nie uniknęli smutnego losu. Przejęcie dóbr zakonnych przez KEN nosiło 
raczej znamiona grabieży niż starań o pełne wykorzystanie środków 
dla inwestowania w rozwój szkolnictwa. Jedynie dzięki „wysiłkom kró-
la, Chreptowicza i innych udało się ocalić dwie trzecie funduszów dla 
Komisji. Trudności były nadzwyczajne […]”15.

Ignacy Karpiński tak oto odniósł się do kwestii finansowania 
KEN: „Po kassacie Zakonu Jezuickiego […] Pokazał się największy nie-
porządek, bo Zakon przeczuwając upadek dopuścił zaniedbania, a źli 
i chytrzy ludzie umieli z tego korzystać. Lasy były w ostatnich latach 
okropnie zniszczone, dukty i kopce zniesione, granice pokrzywdzone, 
najpiękniejsze niwy, łąki i lasy wcielone do sąsiednich włości prywat-
nych, a mapy zatracone, srebra, bogate wota i kosztowności ze skarb-
ców wydane, biblioteki rozproszone i rozdane sąsiadom, co sobie Zakon 
zjednać umieli i przytułek mu obiecywali, a rektorowie [dyrektorzy 
szkół jezuickich – D.P.] gotówkę zabrali, aby sobie w przyszłości byt 
wygodny zapewnić”16.

Do roku 1756 jezuici polscy dzielili się na dwie prowincje: koronną 
i litewską17. Pierwsza liczyła zakonników 1 145, a druga 1 116 – łącznie 
2 261. Z tego 1 054 księży, 585 kleryków oraz 642 braci zakonnych. Z po-
wodów administracyjnych zakon podzielono na cztery prowincje o od-
dzielnej administracji: małopolską, wielkopolską, litewską i mazowiec-
ką. Stan posiadania zakonu w chwili kasaty w 1773 roku mógł budzić 
zazdrość społeczeństwa.

Prowincję małopolską tworzyło 608 duchownych wszystkich szczebli, 
gospodarujących w kolegiach i domach zakonnych w Barze, Kamieńcu 
Podolskim, Krasnym, Krzemieńcu, Jarosławiu, Lwowie, Lublinie, Łuc-
ku, Ostrogu, Przemyślu, Samborze, Sandomierzu, Stanisławowie, Owru-
czu. Poza tym prowincja posiadała rezydencje w Łaszczowie, Warszawie, 
Włodzimierzu, Winnicy, Żytomierzu oraz w Surowicach (w trzech ostat-

15 A. Brückner: Encyklopedia staropolska. T. 1. Warszawa 1939, s. 629.
16 I. Karpiński: Krótki rys ustroju dawnej Polski i poglądy na przeszłość. T. 1. 

Warszawa 1887, s. 241.
17 Podaję za: Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i Litwy 1564–

1995. Red. L. Grzebień. Kraków 1996, s. 540.



Damian Pluta18

nich wraz ze szkołą gimnazjalną), nadto domy misyjne w Białocerkwi, 
Łyszkowie, Mozyrze, Połonnie, Rożniatowie i Szarogrodzie.

Prowincja wielkopolska, skromniejsza liczbą mnichów (521 osób), 
imponowała świetną infrastrukturą szkolną. Wyróżniało się kolegium 
w Bydgoszczy, po którym szły nieźle prosperujące szkoły i kolegia 
w Brześciu, Kaliszu, Koninie, Krakowie, Krośnie, Grudziądzu, Gdań-
sku, Piotrkowie, Poznaniu, Rawie, Toruniu. Sześcioklasowe szkoły śred-
nie działały przy rezydencjach w Łęczycy, Malborku, Międzyrzeczu, 
Wałczu i Wschowie. Domy misyjne z kolei mieściły się w Białej, Kodnie, 
Kaszubach przyłączone do kolegium w Bydgoszczy, w diecezji chełm-
skiej należące do kolegium toruńskiego, w Czepielowie, w Gdańsku przy 
królewskiej kaplicy, w Jabłonowie, Jordanie, Chojnicy i Koźlicach.

W najliczniejszej ze wszystkich prowincji litewskiej pracowało 643 
duchownych. Księża, klerycy oraz bracia zakonni prowadzili z powodze-
niem, cieszące się wielkim uznaniem szlachty, szkoły między innymi 
w Wilnie, Kownie, Krożach, Grodnie, Nowogródku, Dyneburgu. Cztero-
klasowe szkoły działały przy rezydencjach w Mereczu, Mitawie, Szom-
bergu i Słonimie. Prowincja miała też 34 stacje misyjne; najznaczniejsze 
z nich w Królewcu, Kiejdanach, Tylży, Wołkowysku, Widzeniu, Lidzie. 
Alma Mater Wielkiego Księstwa Litewskiego stanowiła natomiast pro-
wadzona przez jezuitów od 1579 roku słynna na całą Europę Akademia 
Wileńska. 

Bogata była także prowincja mazowiecka. Duchowni w liczbie 587 
czuwali nad kolegiami i szkołami w Warszawie, Drohiczynie, Łomży, 
Mińsku Mazowieckim, Orszy, Płocku, Pułtusku, Nieświeżu, Słucku, 
Witebsku, zarządzali też rezydencjami z niższymi szkołami w Bobruj-
sku, Mścisławiu i Mohylewie. Misje prowadzili natomiast w Chalczu, 
Myszeńcu, Łozowicy, Raznie, Faszczowie, Łachiczyńcach, Turowie, 
Rostkowie, Żerominie, Warszawie (fundacji Załuskich).

Rekapitulując, w czterech prowincjach jezuici w liczbie 2 359 osób 
(1 177 księży, 599 kleryków, 583 braci) prowadzili 51 kolegiów, 18 rezy-
dencji, przeszło 60 domów i stacji misyjnych, 66 szkół – w tym 23 szkoły 
wyższe z filozofią i teologią, 15 konwiktów szlacheckich, 2 seminariów 
duchowne, 2 akademie; osób 2 359, w tym 1 177 księży, 599 kleryków, 
583 braci18.

Prowincja zakonna to jednostka administracyjna ograniczona do 
pewnego terytorium, kierowana przez prowincjała. Tworzenie, dziele-
nie i zmiana granic prowincji należało do kompetencji generała zakonu. 
Utworzenie nowej warunkowano odpowiednią liczbą osób, perspektywa-

18 S. Za łęski: Historya zniesienia zakonu jezuitów i jego zachowania na Białej 
Rusi. Lwów 1875, s. 4–7.



Czarna   i   biała   legenda   działalności   Komisji   Edukacji   Narodowej… 19

mi apostolstwa, majątkowym zabezpieczeniem poszczególnych domów, 
posiadaniem własnego nowicjatu. Przy każdym kolegium i rezydencji 
znajdowała się „bursa muzyków”, którzy grą i śpiewem uświetniali ko-
ścielne nabożeństwa i szkolne uroczystości19. Akty prawne, korespon-
dencja, nieliczne rękopisy muzyczne należące niegdyś do repertuaru or-
kiestry szkolnej czy kościelnej danego kolegium, potwierdzają istnienie 
burs we wszystkich niemal większych placówkach jezuickich prowincji 
polskiej i litewskiej. Przepisy zakonne stanowiły, że bursy musiały znaj-
dować się w osobnym budynku, by nie przeszkadzać w życiu kolegium 
i pracy w szkole. Na czele bursy stał regens, zwany prefektem bursy. 
Miał on dużą niezależność od innych przełożonych zakonnych w wycho-
waniu uczniów i gospodarowaniu majątkiem bursy. Prowadził katalog 
uczniów, księgę umów (kontraktów), inwentarz instrumentów muzycz-
nych i własną rachunkowość. 

Zbiorowemu zakwaterowaniu i utrzymaniu młodzieży oraz oddzia-
ływaniu wychowawczemu służyły konwikty. Ani św. Ignacy Loyola, za-
łożyciel zakonu, ani Ratio Studiorum nie przewidywało internatów dla 
młodzieży szkolnej. Jezuici zdawali sobie sprawę, że – prowadząc inter-
nat – mimo woli będą przeszczepiać pewne formy życia zakonnego w ży-
cie i postępowanie konwiktorów. Woleli, by młodzież świecka dorastała 
i wychowywała się w środowiskach otwartych. Preferowali eksternów, 
wobec których zawsze istniał znaczny dystans pozwalający na zachowa-
nie autorytetu i powagi. Z ich grona pochodziło też najwięcej powołań 
do zakonu i kleru diecezjalnego.

Jezuici przy swoich szkołach otwierali jedynie niewielkie bursy ubo-
gich dla wspierania uzdolnionej młodzieży z biednych rodzin i otwie-
rali konwikty dla szlachty, ale posiadały one bardzo ograniczoną ilość 
miejsc z przeznaczeniem głównie dla rodzin fundatorów. Podobnie eli-
tarny charakter miały powstające w XVIII wieku kolegia szlacheckie 
z własnym tokiem studiów i kadrą pedagogiczną. Jezuici prowadzili 
również kilka seminariów diecezjalnych, ale dążyli, by ich wychowan-
kowie nie byli odseparowani od reszty studentów i mieli jak najwięcej 
zajęć w szkołach publicznych. 

Do spisu majątkowego należy dodać około 150 aptek, które zakła-
dano w jezuickich domach zakonnych głównie dla użytku domowników, 
wydawano jednak bezpłatnie leki dobrodziejom zakonu i miejscowej bie-
docie. Funkcję aptekarzy pełnili bracia zakonni. Wielu z nich dzięki 
talentom i długiej praktyce nabierało rozgłosu nie tylko w mieście, ale 
i w okolicy. Do rozwoju aptek jezuickich przyczyniło się dzielenie się se-

19 L. Grzebień: Bursy muzyczne. W: W służbie człowiekowi. Studium duszpaster- 
sko -katechetyczne. Red. Z. Marek. Kraków 1991, s. 184–188.



Damian Pluta20

kretami leczniczymi i wymienianie dostępnymi lekarstwami przez ap-
tekarzy nie tylko jednej prowincji, lecz także całego zakonu. 

Wizytator zakonu Pompilius Lambertengo (1628–1629) w memoria-
le dla rektorów kolegiów w Polsce z 11 września 1629 roku, w punktach 
23 i 24, stwierdził, że „aptek przy kolegiach jezuickich było za wiele, 
zabronił aptekarzom sprzedawania leków, polecił dawać je bezpłat-
nie ubogim i dobroczyńcom zakonu, według decyzji rektora”20. Z kolei 
według rozporządzenia wizytatora Fabrycego Banfiego z 1645 roku 
aptekarz -jezuita nie mógł badać chorych kobiet. Nie mógł też dowolnie 
ordynować lekarstw. Medykamenty zaś miał dostarczać osobom spoza 
kolegium za pośrednictwem ministra domu. Dla utrzymania apteki po-
bierano nieraz za wydawane lekarstwa drobne opłaty, które należało 
przeznaczać na dalszy rozwój apteki, zaś nadwyżki oddawać do kasy 
prowincji i aptekom innych kolegiów. Niektóre apteki posiadały jednak 
stałe uposażenie lub zapisy wystarczające na ich utrzymanie, a apteka-
rze przeznaczali dochody na cele kościelne swego kolegium. Popularność 
aptek jezuickich prowadziła do konfliktów z aptekarzami miejskimi, 
którzy z powodu niższych obrotów toczyli z jezuitami spory i procesy, 
dążąc do zamknięcia lub ograniczenia działalności aptek jezuickich. 
Największe usługi oddawały apteki w czasie panujących zaraz. Miesz-
kańcy kolegium wyprowadzali się wtedy zwykle poza miasto do oko-
licznych majątków zakonnych, w mieście pozostawało zaledwie kilku 
jezuitów z aptekarzem, którzy poświęcali się wyłącznie pielęgnowaniu 
chorych i zaopatrywaniu umierających.

Kolegium była to – jak głosi definicja – najczęściej instytucja na-
ukowa, dom zakonny, w którym znaczna liczba zakonników trudniła 
się nauczaniem i prowadzeniem szkoły. Niektóre kolegia posiadały osob-
ne ogrody, często przy willach jezuickich, w których uprawiano zioła 
lecznicze. Przy aptekach istniały swoiste laboratoria, w których przy-
gotowywano leki. Każda apteka zaopatrzona była w podręczną facho-
wą biblioteczkę dzieł medycznych. Po kasacie zakonu jezuici prowadzili 
jeszcze kilka aptek na Białorusi w latach (1773–1820). 

Tak ogromne i rozległe majątki uzupełniały liczne ogrody, sady 
i pola uprawne21. W skład majątku jezuickiego wchodziły również całe 
wsie wykupione od miejscowej szlachty, jak również lasy i łąki22. Ko-
ścioły wznoszono w barokowym przepychu, najczęściej na planie jednej 
bryły, z łukowym sklepieniem wspartym na kolumnach. Wyposażenie 

20 T. Srogosz, K. Hanisz: Problemy postjezuickich aptiek w Wielikom Kniażestwie 
Litowskom w rabotie edukacionnoj komisii. W: Gorodskaja bolnica: istorija, sostojanie 
i puti sowierszenstwowanija liczebno -profilakticzeskoj pomoszczi. Grodno 1997, s. 61.

21 J. Paszenda: Budowle jezuickie w Polsce. T. 2. Warszawa 1992, s. 117.
22 Z. Gloger: Encyklopedia staropolska. T. 4. Warszawa 1985, s. 1027.



Czarna   i   biała   legenda   działalności   Komisji   Edukacji   Narodowej… 21

wnętrz kolegiów oraz kościołów było bardzo wystawne. Relikwiarze 
i aparaturę liturgiczną zdobiono ornamentami. Sufity pokrywano zwy-
kle barwnymi freskami wyobrażającymi sceny biblijne. Świątynie jezu-
ickie posiadały swoje własne uposażenie, jedynie mniejsze kościoły przy 
domach profesorów musiały utrzymywać się z jałmużny.

Istniała pełna swoboda co do formy architektonicznej świątyń. Bu-
dowano je i wyposażano w zależności od panujących w różnych krajach 
stylów, mód i zwyczajów. Wystrzegano się jedynie zbytniego przepy-
chu. Z założenia miały być schludne i przyciągać wiernych wystrojem 
i podniosłą atmosferą, sprzyjającą modlitewnemu skupieniu. W Polsce 
kościoły jezuickie należały do najpiękniejszych. Prezentowały sztu-
kę najwyższej klasy, czego najwymowniejszym przykładem są kościo-
ły w Krakowie (św. św. Piotra i Pawła), Jarosławiu, Lwowie, Grodnie 
i Wilnie (św. Kazimierza).

Omawiając majątek zakonu, nie można pominąć bibliotek. W każ-
dym domu zakonnym istniała biblioteka wspólna domowa oraz księgo-
zbiory specjalistyczne i podręczne, gromadzone w zależności od rodzaju 
prowadzonych prac i studiów. Każdy jezuita obejmujący nowe stanowi-
sko otrzymywał do dyspozycji niezbędny mu księgozbiór. Instytucje pro-
wadzone przez jezuitów: konwikt, bursa muzyczna, kościół, kolegium, 
apteka itd., zaopatrzone były w profesjonalnie ułożone zbiory książek 
pomocnych w ich działalności23.

Biblioteki powstawały z fundacji i różnorakich darowizn, z egzem-
plarzy obowiązkowych przesyłanych przez drukarnie jezuickie, z mi-
scellaneów tworzonych na terenie placówki (wykłady szkolne, występy 
sceniczne i ich programy, tezy dysput, panegiryki itp.) i w końcu z za-
kupów. Od XVI wieku duży odsetek książek, głównie pochodzących 
z darowizn, nosił charakter wybitnie humanistyczny i często prezento-
wał różne orientacje religijne (wiele dzieł protestanckich). Ta humani-
styczna i klasyczna biblioteka bywała sukcesywnie wzbogacana w lite-
raturę odpowiadającą katolickiej reformie i coraz bardziej stawała się 
zbiorem teologiczno -filozoficzno -ascetycznym. Dopiero w dobie oświece-
nia biblioteki jezuickie wzbogaciły się o dzieła specjalistyczne, odpowia-
dające duchowi epoki. Poza regułą, zakazującą trzymania w bibliotece 
książek bezwartościowych, o tematyce swawolnej i niemoralnej, żadne 
przepisy nie ograniczały tematyki gromadzonych zbiorów. Książki zaś 
objęte indeksem kościelnym trzymano osobno i pilnie strzeżono dostę-
pu do nich osobom nieposiadającym specjalnego upoważnienia władz 
zakonnych. 

23 B. Kosmanowa: Książka i jej czytelnicy w dawnej Polsce. Warszawa 1981, 
s. 147.



Damian Pluta22

Pomieszczenia biblioteczne musiały spełniać normy ściśle określone 
wewnętrznymi przepisami. Biblioteka mieściła się przeważnie na pierw-
szym piętrze, nad refektarzem zakonnym, wymagała bowiem przestron-
niejszego i bardziej reprezentacyjnego pomieszczenia. Była kilkakrotnie 
większa od zwykłego pokoju mieszkalnego. Ściany biblioteki zastawio-
ne były szafami, rzadziej regałami, na środku zaś stał stół z krzesłami 
dla czytelników. W XVIII wieku meble wykonywano z dbałością o ich 
wartość artystyczną. W pomieszczeniu bibliotecznym przechowywano 
również cenne przedmioty muzealne i obrazy. 

Majątek jezuicki w chwili kasaty w 1773 roku przynosił wysoki do-
chód. Obrazuje to następujące zestawienie:

Dochody Kasy Edukacyjnej w latach 1773–1792 (w złp)

Okres Dochód

X 1773–VII 1776 1 852 420

VII 1776–VIII 1778 2 489 455

VI 1778–VII 1780 2 805 470

VII 1780–VII 1782 2 790 259

VII 1782–VII 1784 2 740 197

VII 1784–VII 1786 2 647 650

VII 1786–VII 1788 2 675 911

VII 1788–VII 1790 2 630 409

VII 1790–VII 1792 3 155 513

Źród ło: A. Jober t: Komisja Edukacji Narodowej 1773–1793. Wrocław 1979, s. 65.

Od momentu powstania do chwili kasacji majątek jezuicki stale 
się powiększał, jezuici budowali nowe rezydencje i kościoły, wykupy-
wali – jak już wyżej wspomniano – wioski i ziemie od bogatej szlach-
ty. Wartość majątku na terenach polskich, pomniejszonych pierwszym 
rozbiorem Rzeczypospolitej 1773 roku, wynosiła 27 547 584 złp. Do-
chody przynosiły przede wszystkim drukarnie i apteki – 4 553 182 złp. 
Konstytucje zakonne kładły nacisk na racjonalne gospodarowanie po-
siadanymi dobrami, szczególnie majątkami ziemskimi. Ogólne zasa-
dy porządkujące sprawy majątkowe zostały zawarte po raz pierwszy 
w Instrukcji o administracji dóbr doczesnych, wydanej przez generała 
Wilhelma Carrafę, a obejmującej obowiązki i uprawnienia prowincja-
ła, rektora i prokuratora kolegium. Majątki ziemskie domu zakonne-
go musiały posiadać dokładne inwentarze oraz księgi rachunkowe, 



Czarna   i   biała   legenda   działalności   Komisji   Edukacji   Narodowej… 23

a domy zakonne dokładne księgi przychodów i rozchodów, przedkłada-
ne do kontroli prowincjałom24.

Sumując, bogactwo jezuitów w owych czasach było ogromne. Potęga 
materialna zakonu przejawiała się nie tylko w majątku trwałym, takim 
jak budowle, lecz także w ich barokowym przepychu, drażniącym inno-
wierców i szlachtę. Tak olbrzymi majątek musiał stanowić siłą rzeczy 
ogromną pokusę dla osób trzecich. Breve z 1773 roku otworzyło im sze-
roko drogę do grabieży i roztrwonienia majątku pieczołowicie groma-
dzonego przez wieki.

Ogłoszenie decyzji o kasacie zakonu stanowiło duże zaskoczenie za-
równo dla jego zwolenników, jak i dla samych mnichów, odbiło się rów-
nież szerokim echem na posiedzeniach sejmu. Lustratorzy znaleźli do-
bra jezuickie w fatalnym stanie. Przyczyną były zwłaszcza wydarzenia 
po konfederacji barskiej i komplikująca się sytuacja polityczna. Majątki 
jezuickie zostały wystawione na łup ludzi przebiegłych i chytrych. In-
wentarz i obiekty gospodarcze zostały rozgrabione, lasy wycięte. Spo-
rym zainteresowaniem złodziei cieszyły się ruchomości kolegiów i rezy-
dencji, takie jak: srebra, cenne woluminy, sprzęty stołowe i kuchenne, 
aparatura liturgiczna. 

Taki stan rzeczy zmusił lustratorów do złożenia stosownego raportu 
dla KEN, aby jak najszybciej znaleźć sposób na ocalenie tego, co jeszcze 
pozostało i co miało być przeznaczone na rozwój edukacji, zgodnie z po-
stanowieniami Komisji. Sejm na wniosek KEN zarządził 14 październi-
ka 1773 roku majątkiem pojezuickim w taki oto sposób:

Ponieważ rozrządzenie nieruchomemi dobrami post suppressum 
institutum kapłanów Societatis Jesu pozostałemi i do dyspozycyi na-
szej i rzeczypospolitej należącemi, z powziętych wiadomości od uro-
dzonych lustratorów o złym bardzo tych dóbr stanie, zdaje się być 
nieodwłocznie potrzebne, żeby zaś było sprawiedliwe i niezawodny 
z niego fundusz na edukacyą młodzi krajowej opatrzony i ustanowiony 
być mógł, wielkiej na to potrzeba baczności25.

Mając na względzie przede wszystkim zabezpieczenie całości mie-
nia pojezuickiego na cele oświatowe, sejm powołał wspomniane wyżej 
dwie odrębne Komisje Rozdawnicze i Sądownicze, jedną dla Korony, 
drugą dla Wielkiego Księstwa Litewskiego. Dokument wylicza następ-
nie dokładnie wszystkich powołanych do udziału w pracach obu komi-
sji. A zatem:

24 L. Grzebień: Bursy muzyczne…, s. 145.
25 Komisja Edukacji Narodowej (Pisma Komisji i o Komisji). Wybór źródeł. Oprac. 

S. Tync. Wrocław 1954, s. 356.



Damian Pluta24

[…] dla Korony z senatu: Wielebnego, Wielmożnych i urodzonych 
Andrzeja Młodzianowskiego, biskupa poznańskiego, Antoniego Ja-
błonowskiego, poznańskiego, Ignacego Twardowskiego, kaliskiego, 
wojewodów, Xawerego Branickiego, hetmana w. koronnego, Józefa 
Miełżyńskiego, poznańskiego, Józefa Stępkowskiego, kijowskiego, 
Symeona Szydłowskiego, żarnowskiego, Adama Łąckiego, czechow-
skiego, Franciszka Podoskiego, ciechanowskiego, kasztelanów; z sta-
tusu rycerskiego: Adama Łodzię Ponińskiego, marszałka generalnej 
konfederacyi i sejmowego, Stanisława Łętowskigo, podkomorzego 
krakowskiego, Xiążęcia Marcina Lubomirskiego, starostębarskiego, 
Krosnowskiego, podstolego opoczyńskiego, Radońskiego, pisarza ziem-
skiego radomskiego, Hadziewicza, skarbnika wiślickiego. Raczyńskie-
go, pisarza wielkiego koronnego, Gurowskiego, podkomorzego gnieź-
nieńskiego, Lipskiego, oboźnica koronnego, Zakrzewskiego, miecznika 
kaliskiego, Sumińskiego, podczaszego dobrzyńskiego. Szamockiego, 
chorążego warszawskiego, Karniewskiego, pisarza ziemskiego i grodz-
kiego rożańskiego, Sucheckiego, stolnika sieradzkiego, Miaskowskiego, 
starostę gnieźnieńskiego, Xiążęcia Antoniego Sułkowskiego, Zabłoc-
kiego, podczaszego gąbińskiego, Kwileckiego, kasztelanica lędzkiego, 
Xiążęcia Woronieckiego, podkomorzego naszego nadwornego, Zieliń-
skiego, sędziego ziemskiego liwskiego. 

Dla Litwy: z senatu, Wielebnego, Wielmożnych i urodzonych Igna-
cego Massalskiego, biskupa wileńskiego, Józefa Niesiołowskiego, no-
wogrodzkiego, Augusta Sułkowskiego, gnieźnieńskiego wojewodów, 
Joachima Chreptowicza Podkanclerzego, Władysława Gurowskiego, 
marszałka nadwornego litewskiego; z stanu rycerskiego: Michała Xcia 
Radziwiłła, miecznika i marszałka generalnej konfederacyi wielkie-
go Xięstwa litewskiego, Józefa Narbutta, chorążego lidzkiego, Kazi-
mierza Wolmera, sędziego ziemskiego grodzieńskiego, Michała Buł-
haryna, wołkowyskiego, Adama Lenkiewicza, mozyrskiego, pisarzów 
ziemskich, Józefa Stypałkowskiego, lidzkiego, Józefa Jeleńskiego, 
trockiego, Bogusława Tomaszewicza, bracławskiego, Ignacego Kurze-
nieckiego, pińskiego, sędziów grodzkich, Tadeusza Zyniewa, starostę 
berznickiego, Michała Pruszanowskiego, podczaszego rzeczyckiego, 
Tadeusza Wołodkiewicza, krajczego mińskiego za kommissarzów wy-
znaczamy, a te kommissye w Warszawie pod powagą nas króla i z zu-
pełną referencyą do nas w czynnościach swoich odprawiać się powinny, 
absentia nonnullorum ex commissariis non obstante, aby tylko pięciu 
przynajmniej na sessyach przytomni byli i w rezolucyą agendorum 
wchodzili26.

W dalszej części rozporządzenia sejm zalecał skatalogowanie wszyst-
kiego, co miało być przekazane KEN. Postanawiał, iż dobra nie mogą 

26 Ibidem.



Czarna   i   biała   legenda   działalności   Komisji   Edukacji   Narodowej… 25

być taniej sprzedane, niż wynosi ich wartość, kamienice zaś, domy i pla-
ce mają zostać udostępnione „wszelkim osobom kondycyi szlacheckiej”27. 
Z kolei kolegia, rezydencje i domy zamieszkane przez samych jezuitów 
powinny być oddane KEN.

[…] w skład Komissyi Rozdawniczych wcisnęli się ludzie złej wia-
ry – pisał cytowany już I. Karpiński – co bez skrupułu fundusze na 
tak szlachetny cel przeznaczone, szarpać się i grabić ośmielili. Sejmy 
acz przezorne, żeby nadużyć nie dopuścić […], nie mogły złemu ich 
kierunkowi zapobiec – sam bowiem Prezydujący w Kommissyy Roz-
dawniczej Massalski najgorszy dawał przykład, bo i sam je szarpał, 
i innym członkom tego nie bronił i uposażał niemi rodzinę swoję i kol-
ligatów28.

Dysponowanie całym majątkiem jezuickim polegać miało na kilku 
ogólnych zasadach. Zainteresowani zakupem dobra jezuickiego w dro-
dze przetargu powinni mieć w gotówce lub innych dobrach 1/3 warto-
ści wystawianego mienia, aby móc zgłosić ofertę. Ten, kto nie spełniał 
tego warunku, nie mógł przystąpić do zakupu. Suma, która została 
opodatkowana przez KEN, miała zostać w dwóch ratach przekazana 
do jej kasy. Gdyby właściwa kwota nie została odprowadzona, wówczas 
KEN mogła przez 6 tygodni wysyłać monity przypominające o spłacie 
raty pochodzącej z wyprzedaży majątku. Jednocześnie zabraniano prze-
kazywania nieodpłatnie dóbr pojezuickich rodzinie i krewnym człon-
ków KEN. Gdy nabywcą nieruchomego majątku pojezuickiego stał się 
szlachcic, wolno mu było tym majątkiem zarządzać samemu, bez nad-
zoru KEN. Ograniczenie polegało na tym, że jeden obywatel nie mógł 
zakupić dwóch graniczących ze sobą majątków. Ograniczone prawa do 
dóbr pojezuickich miały również te osoby, nad którymi ciążył proces są-
dowy o te dobra. Wszelkie decyzje sporne natury prawnej rozstrzygała 
kooperująca z Rozdawniczą Komisja Sądownicza.

W sprawie dóbr ruchomych przyjęto, że wyposażenie szkół i kole-
giów o charakterze edukacyjnym – w tym książki i inne pomoce na-
ukowe – miało pozostać na miejscu i podlegać ocenie komisarzy KEN 
w celu określenia stopnia ich użyteczności. Jeżeli uznali oni ten sprzęt 
za zbyteczny, to wówczas dopiero mógł zostać sprzedany. Do kasjera 
skarbu koronnego należało oddawać srebra, klejnoty oraz inne drogo-
cenne rzeczy dla oszacowania ich wartości. 

27 Ibidem.
28 I. Karpiński: Krótki rys…, s. 242.



Damian Pluta26

Massalski  i  Młodziejowski  –  grabieżcy  narodowego  mienia

Komisja Rozdawnicza dla Wielkiego Księstwa Litewskiego z bisku-
pami Ignacym Massalskim i Andrzejem Młodziejowskim na czele pod-
czas obrad w końcu marca 1774 roku przyjęła projekt pióra Joachima 
Chreptowicza dotyczący przejmowania dóbr pojezuickich dla dobra re-
formy szkolnictwa. Chreptowicz proponował, aby dobra i nieruchomości 
zakonu oddawać w wieczystą dzierżawę temu, kto da więcej. Komisja 
chciała sama się zająć tymi czynnościami, ale oznaczało to odstąpienie 
od naczelnego zadania, jakie miała przed sobą. Zatem – zgodnie z pro-
tokołem KEN z 4 maja 1774 roku – do obowiązków Komisji Rozdawni-
czej należało: „uczynić porachunki z lustratorami, ekonomami i innymi 
osobami do rządu dóbr jezuickich dotąd należących; odbieranie rema-
nentów zbożowych i pieniężnych”29. 

Konstytucja sejmowa z 14 marca 1774 roku przyznawała kasie 
edukacyjnej cały spadek po zakonie. Ustalała, że inwentarze mają być 
skontrolowane i w razie potrzeby poddane skrupulatnie przeprowadzo-
nej rewizji. Nie zawierała jednak postanowienia, że dobra powinny być 
oddane w posiadanie temu, kto da więcej. W skład Komisji litewskiej 
wchodziło kilku uczciwych ludzi, ale zostali oni przegłosowani i tym sa-
mym odrzucono propozycję oddania dóbr temu, kto da więcej, na rzecz 
rozdania ich według ustalonych cen. Związane z tym operacje zostały 
przeprowadzone w sposób, któremu można było wiele zarzucić.

Dnia 5 sierpnia 1774 roku KEN nakazała litewskiej Komisji Roz-
dawniczej sporządzić tabelę informacyjną dochodu rekwirowanych ma-
jątków jezuickich. Ignacy Massalski i ludzie z jego otoczenia wyliczyli, że 
majątek pojezuicki może nawet przynieść 9 mln złp dochodu30. Przystą-
piono do inwentaryzowania aptek i drukarni pojezuickich. Lustratorzy 
w sposób zorganizowany prowadzili rabunek, rozpoczęty spontanicznie 
na pierwszą wiadomość o kasacie. Podobnie jak po zgonie osoby prywat-
nej, wszyscy mający prawo do spadku spieszą się, aby wejść w jego posia-
danie, tak wierzyciele jezuitów, spadkobiercy jego dobroczyńców, tysiące 
osób, zgłaszających mniej lub bardziej uzasadnione pretensje, rzuciły się 
na dobra i położyły rękę na zbiorach. W kolegiach wielu jezuitów odkła-
dało sobie na bok pieniądze i kosztowności zabrane z kaplic lub zakrystii. 
Ci, którzy nie byli przewidujący, przeżyli kilka miesięcy w niedostatku31.

29 Protokoły posiedzeń KEN 1773–1785. Red. M. Mitera -Dobrowolska. Wro-
cław 1973, s. 21.

30 T. Wierzbowski: Komisja Edukacji Narodowej. Warszawa 1911, s. 174.
31 S. Bednarski: Upadek i odrodzenie szkół jezuickich w Polsce. Kraków 1933, 

s. 466.



Czarna   i   biała   legenda   działalności   Komisji   Edukacji   Narodowej… 27

W Koronie wyróżnili się wspomniani Adam Młodziejowski, Adam 
Poniński i Sułkowscy jako zagorzali grabieżcy majątku zakonu. Komisja 
Rozdawnicza koronna podporządkowała sobie całkowicie lustratorów, 
którzy podlegali strukturom KEN. A lustratorzy, póki zarządzali dobra-
mi, zatrzymywali w swych rękach przynoszone przez nie dochody. Ko-
misja zdecydowała się bez dyskusji na rozdawnictwo według ustalonych 
szacunków. Zrewidowała kilka inwentarzy, ale jedynie po to, aby obni-
żyć ich szacunek. Nie opublikowano tabel dóbr, które miały być wydzier-
żawione. Każdy z jej członków przedstawił listę swych protegowanych, 
ubiegających się o dobra. Komisja zaproponowała kurtuazyjnie królowi, 
aby wysunął swoich kandydatów, nie uwzględniła jednak trzeciej czę-
ści spośród nich. Zaniedbała sprawdzenie wartości zastawów i pozwo-
liła na wymianę dóbr prywatnych na pojezuickie. Prawo nakazywało 
sprzedanie dóbr ruchomych poza tymi, które były własnością kolegiów, 
i umieszczenie uzyskanych sum na 5-procentowej lokacie. Członkowie 
obu Komisji ściągnęli wszystkie sumy ulokowane na Litwie i w Małopol-
sce, nawet na warunkach zapewniających największe bezpieczeństwo, 
aby ulokować je, często bez dostatecznych gwarancji, w Wielkopolsce, 
którą traktowali jak własne lenno. Sami osobiście zaciągnęli najwięk-
sze pożyczki32. Spośród przedstawicieli przeciwnego obozu marszałek 
Poniński zadowolił się 200 000 złp, Młodziejowski 300 000 złp, Maksy-
milian Woroniecki kazał sobie przyznać 400 000 złp, wojewoda kaliski 
Twardowski 450 000 złp, książę Marcin Lubomirski 535 000 złp.

Pogrążony wciąż w długach ród Sułkowskich pożyczał na potęgę. 
Bardzo trafnie i zarazem lapidarnie scharakteryzował ich apetyt Zyg-
munt Gloger: 

Na nieszczęście do Komisyi tych [Rozdawniczej i Sądowej – D.P.] na-
wciskało się niemało ludzi nieprawych, którzy wiele dóbr sprzedali 
swoim protegowanym za bezcen. Np. książę Antoni Sułkowski na za-
dłużonych własnych dobrach Leszno ulokował 584,658 złotych kapita-
łu jezuickiego, który przepadł33.

Nic to w porównaniu z księciem Franciszkiem Sułkowskim, któ-
ry zaciągnął pożyczkę na ogromną sumę 1 722 000 złp! Grabieżcy nie  
zapomnieli również o swym bracie Auguście – wyprosili dla niego 
237 000 złp. Żaden z nich nawet nie myślał o spłacie należności.

Podczas gdy Komisja rozpożyczała pieniądze swoim – czasem 
niewypłacalnym – członkom i ich protegowanym, KEN pozostawała 

32 Poseł Adam Zakrzewski 230 000 złp, Józef Gabriel Stempkowski, kasztelan ki-
jowski, 400 000 złp. (A. Jobert: Komisja Edukacji Narodowej…, s. 17).

33 Z. Gloger: Encyklopedia staropolska. T. 3…, s. 66.



Damian Pluta28

bez grosza. W październiku i marcu lustratorzy nie zapłacili jej na-
wet przepisanych przez prawo 300 000 złp. Później Komisja zabroniła 
im korespondować z KEN. Lustratorzy chętnie oddali się pod władzę 
wspólników i prawdopodobnie zachowali dla siebie dochody z dóbr, 
którymi administrowali. W każdym razie niewiele z tego dotarło do 
KEN.

Sprzedaż kosztowności, mebli, domów i placów winna była przy-
nieść ogromne sumy. Tymczasem 1 grudnia 1775 roku KEN nie miała 
środków na pensje profesorskie za zaległy okres. Książę biskup Mi-
chał Poniatowski doniósł królowi o złej woli Komisji i jej przewod-
niczącego Massalskiego. Członkowie KEN w uroczystym manifeście 
ujawnili przestępstwa Komisji, odwoływali się do opinii publicznej 
i do potomności, oświadczając, że jeżeli marnotrawstwo będzie nadal 
trwało, będą niezdolni do utrzymywania w przyszłości szkół. Skutek 
okazał się żaden. Winni, panując nad sejmem, byli pewni swej bezkar-
ności34. 

Zakon jezuicki nigdy nie posiadał dziewięciu milionów dochodu, lecz 
jedynie około czterech milionów. Z tego Komisja Rozdawnicza pochłonę-
ła lub też pozwoliła na rozejście się dwu milionom. KEN obliczyła, że 
pozostał jej jedynie milion złotych rocznego dochodu. Aby przezwyciężyć 
grudniowy kryzys, król Stanisław August ofiarował jej spontanicznie 
32 000 złp. W sumie od swego powstania do lipca 1776 roku KEN mia-
ła do rozporządzenia jedynie 1 805 914 złp. Jednakże trudności mate-
rialne – trzeba podkreślić – nie odwróciły bynajmniej uwagi członków 
KEN od ich priorytetowego zadania: pracy nad organizacją oświecenia 
publicznego35.

Skandaliczne poczynania Komisji Rozdawniczej i Sądowniczej były 
powodem, dla którego sejm rozwiązał je w 1776 roku, KEN uzyskała 
prawo do wyłącznego korzystania z majątków pojezuickich oraz wy-
konywania władzy sądowniczej w sporach majątkowych. Uratowany 
w ten sposób fundusz KEN powierzono komisarycznie Franciszkowi 
Bielińskiemu, który dopiero po czterech latach zdołał jako tako upo-
rządkować finanse36. Aleksander Brückner tak podsumował ten nie-
chlubny w dziejach polskiej oświaty rozdział: „Fundusze jezuickie by-
liby najchętniej Poniński i spółka rozdrapali, ale ocaliła je energiczna 
opozycja Chreptowicza i króla. […] po drodze utracono trzecią część 
majątku jezuickiego”37.

34 Ibidem, s. 19.
35 Ibidem, s. 20.
36 R. Or łowski: Andrzeja Zamoyskiego troska o oświatę i jakość kształcenia 

w Rzeczypospolitej. „Nasze Forum” 2001, nr 12, s. 4.
37 A. Brückner: Dzieje kultury polskiej. T. 3…, s. 295.



Czarna   i   biała   legenda   działalności   Komisji   Edukacji   Narodowej… 29

Efekty  kasaty  majątku  jezuickiego

Przykład losów mienia oraz samych jezuitów dowodzi, że ówczesne 
czasy nie były dla nich łaskawe. Dodatkowo postępujący rozbiór Rzeczy-
pospolitej i grabieżcze zapędy państw zaborczych utwierdzały w prze-
konaniu, że to faktycznie koniec zakonu. Zmiany w szkolnictwie tam-
tego okresu – laicyzacja oświaty – przebiegały w atmosferze burzliwych 
transformacji ustrojowych, podejmowanych przez Sejm Wielki (1788–
1792). Świadectwo karygodnego braku profesjonalizmu pozostawiły po 
swej działalności Komisje Rozdawnicza i Sądownicza, które sprawnie, 
w sposób zorganizowany grabiły majątki pojezuickie, dodatkowo przy-
czyniając się do marnotrawstwa środków przeznaczonych ustawowo na 
rozwój szkolnictwa. Nie przypuszczano, że powstanie problem kradzieży 
pojezuickiego mienia, braku spisów dóbr, karygodnego zachowania nie-
których członków KEN i Komisji Rozdawniczej. Tu szczególne „zasługi” 
położyli biskupi Massalski i Młodziejowski, którzy pod auspicjami KEN 
działali na szkodę jej i pozostałych po jezuitach dóbr materialnych.

O rozmiarach defraudacji środków edukacyjnych świadczy fakt, iż 
„ledwie za Cessarza Alexandra I -go uporządkowane i wyśledzone zosta-
ły”38 dzięki poświęceniu Tadeusza Czackiego, reformatora oświaty w za-
borze rosyjskim. Czacki wyjednał u cara ukaz przekazujący wszystkie 
fundusze pojezuickie pozostałe w zaborze rosyjskim wyłącznie do dys-
pozycji Uniwersytetu Wileńskiego jako głównemu zarządcy szkół w Wi-
leńskim Okręgu Naukowym, z klauzulą, że „w żaden sposób, na inne 
cele obracane być nie mogą”39.

Cień grabieżczej działalności to jedyna zła karta, jaką zapisała 
KEN, powołując w dobrej wierze do funkcji lustratorów osoby nieuczci-
we i niekompetentne. Rzuceni na pastwę losu byli zakonnicy, często 
pozbawieni podstawowych środków do życia, w obliczu takiego rozwoju 
wypadków zdani byli wręcz na łaskę i niełaskę urzędników KEN, która 
im miała gwarantować wypłacanie emerytur i pensji za pracę w szko-
łach. Z tym też działo się rozmaicie. Zasadniczym problemem, jaki jawił 
się w gąszczu finansów KEN już w 1775 roku, był burzliwy zatarg z Ko-
misją Rozdawniczą, której członkowie bez skrupułów przywłaszczali na 
cele osobiste dobra pozakonne i zaciągali wysokie pożyczki bez zamia-
ru ich spłaty, uszczuplając w ten sposób haniebnie fundusz edukacyjny. 
Stabilizacja środków pieniężnych przeznaczonych na edukację i utrzy-
manie eksjezuitów nastąpiła dopiero stopniowo po 1776 roku.

38 I. Karpiński: Krótki rys…, s. 242.
39 Ibidem.



Damian Pluta30

Niełatwo dziś pokusić się o obiektywizm w ocenie sporów rozgorza-
łych na długie lata w łonie KEN w związku z pozostawieniem przez 
jezuitów olbrzymiego majątku i jego wyzyskaniem na cele edukacyjne. 
Kradzież mienia pojezuickiego doskonale ułatwiał brak księgowości, 
brak czytelnych kryteriów, niejednokrotnie brak rejestrów składników 
poszczególnych pojezuickich majętności. Tam, gdzie pojawiają się ludzie 
i pieniądze, często zaczynają grać niskie namiętności i tworzyć się ko-
terie intrygantów, pragnących wykorzystać pełnione funkcje na rzecz 
wzbogacenia siebie i własnych rodzin. 

Dla rabusiów z KEN upływający czas okazał się wyjątkowo łaska-
wy i wyrozumiały. Polityka kulturalna zmieniających się u władzy ekip 
politycznych zaowocowała i tu stworzeniem białej legendy. W literaturze 
krytycznej często milczeniem lub mało czytelną aluzją zbywano wyczy-
ny prominentnych dygnitarzy KEN, rozgrzeszając tym samym niego-
dziwców z chciwości. To tak jakby historia sankcjonowała triumfujący 
nadal pogląd o „niczyjości” publicznego dobra.

Damian Pluta

A black and white legend of the activity 
of the Commission of National Education 

The plunderers of the post -Jesuit property

Summary

The article constitutes an attempt to look at the problem of plundering the prop-
erty by a closed Society of Jesus that has not been thoroughly explored in the history 
of the Commission of National Education so far. The source of the author’s considera-
tions is not a preliminary archive research, but the usage of the information included 
in publications, such as the Commission of National Education (by Commission and 
about Commission), A selection of sources prepared by Stanisław Tync or The Session 
Protocols of the Commission of National Education 1773–1785 edited by Mieczysława 
Mitera -Dobrowolska (Wrocław 1973). The aim of the article is the willingness to de-
mythologise the actions of those Commission of National Education officials who, us-
ing their honourable functions or spiritual mood, consciously damaged the property 
devoted to educational development. 



Czarna   i   biała   legenda   działalności   Komisji   Edukacji   Narodowej… 31

Damian Pluta

La légende noire et blanche 
de la Commission de L’Education Nationale

Les voleurs du patrimoine jésuite

Résumé

L’article constitue une tentative du regard sur le problème de l’histoire de la Com-
mision de l’Education Nationale, peu exploré jusqu’aujourd’hui, concernant le vol du 
patrimoine après la suppression du couvent des jésuites. La reflexion de l’auteur ne 
repose pas sur des documents d’archives mais sur des informations recueillies dans des 
livres publiés, comme Komisja Edukacji Narodowej (pisma Komisji i o Komisji). Wybór 
źródeł sous la redaction de Stanisław Tync ou Protokoły posiedzeń Komisji Edukacji 
Narodowej 1773–1785 sous la redaction de Mieczysława Mitera-Dobrowolska (Wrocław 
1973). Le but de l’article est la volonté de démythologiser les décisions des fonctionnai-
res de KEN, qui, en se cachant derrière l’honneur de leur fonction, ou la robe du prêtre, 
en toute conscience agissaient au détriment du patrimoine destiné au développement 
de l’éducation.



Maria Janoszka

Uwikłani   w   dyskurs 
O   postaciach   parady   Kasander   demokrata 

Jana   Potockiego

Jan Potocki, urodzony i zmarły na Podolu, mieszkaniec wielkich 
miast Europy i mongolskich stepów, uważny obserwator wielkiej poli-
tyki w rewolucyjnej Francji oraz codziennych zatrudnień Marokańczy-
ków, w 1792 roku oddał swój talent literacki na usługi zebranego w pa-
łacu łańcuckim towarzystwa, by stworzyć zbiór sześciu błyskotliwych 
jednoaktówek, przeznaczonych do inscenizacji na deskach tamtejszego 
théâtre de société. Lektura Recueil de parades nie pozwala oprzeć się 
wrażeniu, iż są one dziełami na wskroś nowoczesnymi, ubranymi jedy-
nie w kostium farsowych postaci rodem z paryskich przedmieść XVIII 
wieku, i „bawią nas dzisiaj tak samo, jak bawiły gości łańcuckiego zam-
ku w roku 1792”1.

Idee wpisane w Parady obejmują wiele wymiarów – od rozważań 
egzystencjalnych, przez problemy epistemologiczne, aż po refleksję me-
taliteracką. Potocki poświęcający swe pióro twórczości rozrywkowej to 
satyryk i przenikliwy krytyk, mądry prześmiewca i ironista pozbawio-
ny złudzeń, transponujący obserwowaną z dystansu comédie humaine 
w świat karnawałowych postaci i bezinteresownego śmiechu, obdarzony 
jednak głębią.

Parada ludowa, specyficzna forma teatralna sytuująca się gdzieś na 
pograniczu komedii dell’arte, farsy i mimu, narodziła się na scenach 
jarmarcznych XVII -wiecznej Francji. Marek Dębowski pisze:

1 M. Dębowski: Francuskie konteksty teatru polskiego w dobie oświecenia. Kra-
ków 2001, s. 66.



Uwikłani   w   dyskurs… 33

Parada ludowa – nazywana często bagatelle de la porte, była po-
czątkowo krótką scenką prezentowaną przed właściwym spektaklem. 
Autorzy jarmarczni, aby przyciągnąć publiczność, skupić tłum wokół 
hali targowej, grali na podwyższeniach lub balkonach budynku rodzaj 
farsy, którą można było obejrzeć bezpłatnie i która miała zachęcić do 
oglądnięcia pełnego przedstawienia. […] Parada początkowo miała 
więc charakter reklamy handlowej2.

Podczas tych krótkich scenek aktorzy popisywali się zręcznością, 
swobodą języka, ostrością point czy komizmem embrionalnej fabuły. 
Atrakcyjność przedstawień zwiększała ich rubaszność i brak poszano-
wania dla reguł obyczajowych, co podkreśla Wielki słownik XIX wieku 
Larousse’a, który podaje, że parada „to ciąg wulgarnych gestów i ni-
skich dowcipów, przeplatanych wymierzaniem policzków i kopniakami 
w pośladek”3. Grono jej odbiorców, szerokie dzięki dostępności spektakli 
dawanych na wolnym powietrzu, rekrutowało się spośród stanu trzecie-
go, uczestników jarmarków, przechodniów, gawroszy, choć dzielnica Pa-
ryża – Saint -Germain, gdzie parady grywano szczególnie często, była 
także ulubionym miejscem spotkań artystów, literatów i dramaturgów.

Ewolucja gatunku zmieniła nieco jego charakter – około połowy 
XVIII wieku parada funkcjonowała już jako samodzielny spektakl, co 
wymagało rozbudowania fabuły, która w scenkach reklamowych nie-
malże nie była obecna. Istotne znaczenie dla konstrukcji parady mia-
ła również zmiana jej formy – z oralnej oraz improwizowanej na pisa-
ną i opartą na scenariuszu, niejednokrotnie później publikowanym4. 
Taką też postać przyjęła parada literacka, której obecność w salonach 
i théâtres de société oświeceniowej Francji dostrzega się już w drugiej 
dekadzie XVIII wieku5. Świadectwo ważnego znaczenia tego gatun-
ku wśród ówczesnych form teatralnych daje hrabia Louis -Élisabeth de 
Tressan, poświęcając paradzie artykuł hasłowy w Encyklopedii Didero-
ta i d’Alemberta:

Do zwykłych postaci dzisiejszej parady należy Kasander – naiw-
ny ojciec, opiekun lub podstarzały kochanek Izabelli, urocza Izabel-
la – w rzeczywistości płocha i fałszywa wykwintnisia, piękny Lean-

2 Idem: Oryginalność „Parad” Jana Potockiego. „Przegląd Humanistyczny” 1981, 
nr 3, s. 159–160.

3 Cyt. za: ibidem, s. 161.
4 D. Trott: De l’improvisation au »Théâtre des boulevards«: le parcours de la pa-

rade entre 1708 et 1756. In: La commedia dell’arte, le théâtre forain et les spectacles de 
plein air en Europe XVIe–XVIIIe siécles. Publié sous la direction d’Iréne Mamczarz. 
Paris 1998, s. 163.

5 M. Dębowski: Oryginalność „Parad” Jana Potockiego…, s. 161.



Maria Janoszka34

der – jej kochanek, łączący rubaszność żołnierza z zarozumialstwem 
fircyka […]. Sławni pisarze, a z nimi wiele osób najlepszego smaku 
zabawiają się układaniem takich sztuczek. Ludziom wesołym, obda-
rzonym fantazją, udaje się trafić w ich pocieszny ton. [Czynią to] ze 
stanowiska filozofa, który zgłębia dowcip i obyczaj ludu, aby dosadnie 
go odmalować6.

Definicja ta udowadnia, jak bardzo zmienił się charakter parady. 
Z rodzaju reklamy, wabiącej widza do teatru, stała się gatunkiem sztuki, 
której pierwszym zadaniem było dostarczenie rozrywki wyrafinowane-
mu towarzystwu poprzez ukazanie ludowego poczucia humoru. Jednak 
znamienne użycie leksemu filozof na określenie twórcy parad salono-
wych (choć może jego rozumienie przez Tressana różni się od współcze-
snego) zwraca uwagę także na inne wymiary parady – filozoficzny czy 
poznawczy. W mistrzowski sposób ukażą to Parady Potockiego.

Do najważniejszych twórców parad literackich należeli Thomas-
 -Simon Gueulette oraz Pierre de Beaumarchais (wymieniani są także 
Alain -René Lesage7 i Charles Collé8), którzy tworzyli dla prywatnych 
scen francuskiej socjety. Parady w dużym stopniu przyczyniły się do 
rozkwitu kariery swych twórców9, zaś oni sami mieli pewien (w przy-
padku Gueulette’a bardzo znaczący) udział w powstaniu jednoaktówek 
Potockiego. Jednakże parada literacka, przypominając w ten sposób 
o swoich ludowych korzeniach, nie jest gatunkiem, który szanuje na-
zwisko autora i jego prawa. Zbiór Potockiego został wydany anonimowo, 
a jego podpis widnieje jedynie pod dedykacją. Ponadto hrabia korzystał 
swobodnie z tekstów Gueulette’a, nie cofając się także przed innymi za-
pożyczeniami.

Główny wątek fabularny parady zasadza się najczęściej na próbie 
połączenia kochanków, któremu sprzeciwia się Kasander, zaś służący 
Gil umiejętnie lawiruje pomiędzy obiema stronami, nie tracąc nigdy 
okazji, by zakpić ze swego pana. Jak pisze Dębowski, „postacie parady 
są zawsze uwikłane w nieprawdopodobną i śmieszną intrygę, cechą zaś 
dominującą we wszelkiego rodzaju relacjach między nimi są najróżniej-
sze odmiany obsceniczności”10, która to, zgodnie z wymaganiami dobre-
go smaku, nigdy nie osiąga postaci skrajnych; jest doskonale czytelna, 

 6 Cyt. za: L. Kukulski: Wstęp. W: J. Potocki: Parady. Przeł. J. Modrzejew-
ski. Warszawa 1966, s. 10–11.

 7 B. Frankowska: Encyklopedia teatru polskiego. Warszawa 2003, s. 316.
 8 J. Ryba: Jan hrabia Potocki „intertekstualny” i światowy. W: W kręgu oświece-

niowej parodii. Oprac. J. Ryba. Katowice 2004, s. 16.
 9 M. Dębowski: Oryginalność „Parad” Jana Potockiego…, s. 161.
10 Ibidem.



Uwikłani   w   dyskurs… 35

lecz nie wulgarna, kieruje się w stronę wyrafinowanego amoralizmu, 
tak charakterystycznego dla atmosfery oświeceniowego salonu, nie zaś 
ludowej rubaszności. Nie inaczej jednak niż na jarmarcznych estradach, 
komizm słowny najczęściej realizuje się w postaci aluzji erotycznych, su-
gestywnych w każdej chyba szerokości geograficznej, oraz politycznych 
– nie mniej popularnych i pożądanych, lecz wymagających już zręczno-
ści i umiejętności kamuflażu.

Skonwencjonalizowane postacie parad same w sobie są nośnikami 
treści komicznych, między innymi poprzez stereotypy, jakie ożywiają 
(zazdrosnego męża, zalotnej kokietki, przebiegłego sługi), jednakże naj-
wyraźniej eksponowanym sposobem budzenia śmiechu jest ich niepo-
radność stylistyczna. „Pocieszny ton” parady rodzi się przede wszystkim 
w języku, który staje się tworzywem nieograniczonych przekształceń, 
przeinaczeń, błędów i stylizacji, przez co pełni prymarną rolę w ośmie-
szaniu plebejskich bohaterów i rozwijaniu intrygi, choć może stanowić 
także próbę refleksji nad werbalnym systemem znaków. Dominique 
Triaire tworzy katalog owych językowych stereotypów komicznych:

Obfituje on [język – M.J.] w błędy wszelkiego rodzaju (redundancje, 
wyrażenia odwrócone lub mieszane, powtórzenia, syntaktyczne nie-
zgodności, niepoprawne łączenia wyrazów…), zapożyczenia gwarowe, 
żargonowe, parodie, wszystko to napisane stylem żywym, z błyska-
wicznymi ripostami; język ten nawet jednym bon motem potrafi spro-
wadzić intrygę do absurdu11.

Widownia złożona ze światowców wychowanych w wykwintnej at-
mosferze salonów, nade wszystko ceniących błyskotliwą konwersację, 
nie mogła pozostać obojętna wobec pełnych esprit dialogów, w których 
jednak zawsze wyczuwano rękę literata czy, jak to określił Tressan, „fi-
lozofa”. 

Nie zachował się żaden tekst autentycznej parady, granej na estra-
dach w paryskich dzielnicach Saint -Germain czy Saint -Laurent, cze-
mu sprzyjała forma przedstawień, oparta na swobodnym traktowaniu 
głównych punktów scenariusza i improwizacji aktorskiej. Z ducha tego 
tak mało sformalizowanego teatru, który stanowił zaledwie preludium 
przed właściwym spektaklem, parada literacka zaczerpnęła nieogra-
niczone możliwości manipulacji ustalonymi motywami i konwencjami, 
co tworzyło jej właściwą tkankę. Dla grona odbiorców plaisir du texte 
zawierała się w śledzeniu niuansów i subtelnych gier z niezmiennymi 
elementami kompozycji czy regułami językowymi, które – nieustannie 

11 D. Triaire: Teatr Jana Potockiego. W: F. Rosset, D. Triaire: Z Warszawy do 
Saragossy. Jan Potocki i jego dzieło. Przeł. A. Wasilewska. Warszawa 2005, s. 149.



Maria Janoszka36

podważane – stawały się źródłem wyrafinowanego komizmu. Można by 
rzec, iż najwyższa wartość parad kryła się nie tyle w satyrycznych wi-
zerunkach głównych jej bohaterów czy w absurdzie intrygi, pobudzają- 
cej do katartycznego śmiechu, ile w pewnym wymiarze metaliterac- 
kim i metajęzykowym, odsyłającym na wyższy poziom refleksji o istocie 
literatury i tworzywie języka. Parady Jana Potockiego, powstałe gdy 
gatunek ten przeżywał już swój okres schyłkowy, wywodzą się z tej wła-
śnie linii genetycznej, dotykając także spraw filozoficznych i egzysten-
cjalnych.

Już w 1790 roku, a więc jeszcze przed pobytem w rewolucyjnej Fran-
cji, Potocki manifestował sceptycyzm wobec systemów ideologicznych, 
powstających zawsze na podstawie, jego zdaniem, utopijnej koncepcji 
powszechnej szczęśliwości:

Zwolennicy teorii przyjęli wygodną metodę: pomijają w swoich ra-
chubach teraźniejszość, mówiąc, że zajmuje ich tylko szczęście przy-
szłych pokoleń.

Ale […] może dojść do tego, że ludzie, którzy zadali sobie wiele 
trudu, aby ustanowić nowy ład, i zechcą zaznać szczęścia w nowym 
porządku, poczują się, przeciwnie, żywo dotknięci jego wadami, a sła-
bo nagrodzeni przez korzyści, i będą marzyć tylko o tym, żeby ów 
porządek obalić, bo taka już jest ludzka natura12.

Ta pozbawiona złudzeń refleksja wyprzedziła nieco swą epokę, 
choć, naturalnie, wieku oświecenia nie cechował jedynie monolityczny 
optymizm, zaś na tle dalszego rozwoju wydarzeń we Francji i w Europie 
okazała się niemalże prorocza. Idee liberté, égalité i fraternité rychło 
zostały zweryfikowane przez życie realne i doprowadzone do swego za-
przeczenia, zaś ich żarliwi wyznawcy zbudowali aparat opresji strasz-
niejszy od swego odpowiednika z epoki ancien régime’u.

Intensywnie zaangażowany przez prawie dwa lata w działalność 
Sejmu Wielkiego, jesienią 1790 roku Potocki zrzekł się mandatu posel-
skiego i wyruszył do ogarniętej rewolucją Francji, poszukując nowych 
wrażeń i pola do obserwacji. W Paryżu, dzięki zawarciu znajomości 
z hrabią Honoré Gabrielem de Mirabeau, mógł, ilekroć zechciał, zasiadać 
w sali obrad Zgromadzenia Narodowego i przypatrywać się jego sesjom. 
Uczestniczył też w zebraniach paryskich klubów politycznych, najchęt-
niej – jakobinów13, co sprawiło, iż przylgnęła doń później opinia radyka-
ła. Tymczasem Potocki, z właściwym sobie dystansem i brakiem już tak 

12 J. Potocki: Essai d’aphorismes sur la liberté. Cyt. za: F. Rosset, D. Triaire: 
Jan Potocki. Biografia. Przeł. A. Wasilewska. Warszawa 2006, s. 170.

13 F. Rosset, D. Triaire: Jan Potocki…, s. 176.



Uwikłani   w   dyskurs… 37

silnego zaangażowania, jakie cechowało go jako posła na Sejm Wielki, 
przyjął postawę obserwatora, zaś poczynione spostrzeżenia uczynił two-
rzywem jedynej w pełni oryginalnej parady ze swego zbioru, Kasandra 
demokraty14. Jednoaktówka ta podejmuje krytykę dwóch zwalczających 
się stronnictw, demokratów i arystokratów, z których jednak żadne nie 
zostaje obdarzone dodatnim znakiem wartości. Wręcz przeciwnie – ry-
sunek satyryczny obu stron nakreślony jest równie pewną kreską.

Akcja parady toczy się w skonkretyzowanej rzeczywistości czaso-
przestrzennej – dokładnie 19 czerwca 1790 roku Konstytuanta wprowa-
dziła zakaz posługiwania się herbami, tytułami i orderami15. Kasander 
– urodzony w Saint -Marceau (jednej z najnędzniejszych dzielnic Pa-
ryża) producent serów – reprezentuje oddanych rewolucji demokratów, 
zaś Leander, pretendent do ręki jego córki – reakcyjnych arystokratów. 
Obydwie te postacie są wyrazicielami nie tylko odpowiednich ideologii, 
lecz także dyskursów politycznych, z którymi zrośnięte są tak silnie, że 
używają ich nawet w życiu codziennym, aczkolwiek w przypadku Ka-
sandra tego rodzaju utożsamienie się ze stylem partyjnym jest o wiele 
silniejsze.

Postać producenta serów w całości zdeterminowana jest przez dys-
kurs demokratyczny – to nie poglądy polityczne Kasandra każą mu 
nieustannie przemawiać językiem parlamentarnym, ale dyskurs, który 
uważa on za jedyny właściwy sobie sposób mówienia, definiuje jego za-
chowania słowne:

14 Wszystkie cytaty z parady Kasander demokrata podaję za wydaniem: J. Po-
tocki: Parady. Przeł. J. Modrzejewski. Wstępem opatrzył L. Kukulski. Warszawa 
1966. Przywołane fragmenty lokalizuję, podając skrót KD i numer strony.

Tłumaczenie Parad po raz pierwszy ukazało się w „Dialogu” nr 8 z 1958 roku. 
W wydaniu z 1966 roku zostało jednak przejrzane i poprawione przy współpracy mię-
dzy innymi Leszka Kukulskiego (J. Modrzejewski: Od tłumacza. W: J. Potocki: 
Parady…, s. 117). Przekład polski odznacza się wysokimi walorami literackimi. Tłu-
maczowi udało się oddać niemalże wszystkie cechy błyskotliwego języka oryginału – 
gry słowne, aluzje czy deformacje syntaktyczne i fonetyczne. Zadbał także o zróżni-
cowanie idiolektów postaci – każda z nich przemawia charakterystycznym dla siebie 
stylem. Tekst francuski zawiera jednak również takie formy komizmu językowego, 
których ekwiwalentów trudno poszukiwać w polszczyźnie. Jednym z takich zabiegów, 
świadczących o kunszcie literackim Potockiego i znajomości konwencji teatralnych, 
jest nasycenie dialogów formami czasu passé simple, którego użycie w języku francu-
skim ogranicza się prawie wyłącznie do tekstów pisanych, niespotykany jest on zaś 
w konwersacji i języku dramatycznym (tym z kolei odpowiada czas passé composé). 
Brak w polszczyźnie podobnych struktur gramatycznych pozbawił niestety przekład 
polski dodatkowego rysu komicznego. O funkcji passé simple w Paradach zob. M. Dę-
bowski: Oryginalność „Parad” Jana Potockiego…, s. 168–171; Idem: Francuskie kon-
teksty teatru polskiego…, s. 58–62.

15 L. Kukulski: Wstęp…, s. 14.



Maria Janoszka38

KASANDER
Jestem sam. Skorzystajmy z tego sprzyjającego monologu, żeby spro-
wadzić tu moją córkę i postawić wniosek w sprawie poślubienia przez 
nią męża, którego jej własnoręcznie przeznaczyłem. Nie mam naj-
mniejszej wątpliwości co do jej zgody. Gdyby jednak przypadkiem 
chciała skorzystać z prawa veta zawieszającego, dam jej po prostu sto 
kopniaków w brzuch, uzyskując w ten sposób zdecydowaną większość, 
która daje władzy wykonawczej gwarancję natychmiastowej skutecz-
ności. Przystępuję zatem do wezwania imiennego: Zerzabello! Zerza-
bello!

KD, s. 99

Przebieg postępowania Kasandra wyznaczany jest więc przez 
zrytualizowany porządek obrad. Transponuje on rzeczywistość parla-
mentarną w swoją codzienność, uznając się za przedstawiciela władzy 
ustawodawczej i wykonawczej jednocześnie. Jego uwikłanie w dyskurs 
demokratyczny jest tak silne, że mechanicznie recytuje z pamięci kli-
szowe frazy16: „większość, która daje władzy wykonawczej gwarancję 
natychmiastowej skuteczności”, pomimo że zdanie to nie ma głębszego 
związku z ogólną treścią jego wypowiedzi. Jednak przyjęta rola zago-
rzałego demokraty i obrońcy praw mieszczaństwa ulega dekonstrukcji, 
zdemaskowana przez rzeczywiste poglądy Kasandra w kwestii ewentu-
alnego oporu córki wobec planowanego małżeństwa. Postulowane prze-
zeń metody działania stoją w sprzeczności z ideałami wolności, rów-
ności i braterstwa, gdyż najsilniejszym argumentem w ręku Kasandra 
(raczej: w nodze) jest groźba użycia przemocy, co ukazuje, że dyskurs 
demokratyczny jest konstruktem wobec tej postaci zewnętrznym, eks-
ploatowanym z uwagi na określone cele. To swego rodzaju płaszcz, pod 
którym chowa się nieznoszący sprzeciwu tyran.

Kasander ulega tak silnemu pragnieniu utożsamiania się z aktu-
alnym kursem politycznym, że konstruuje swą biografię na wzór ideal-
nego życiorysu aktywnego obywatela i żarliwego demokraty. Świadomy 
jest konwencji i szablonów, do których należy tak dopasować zaistniałe 
fakty, by stały się zgodne z obowiązującą orientacją polityczną:

16 Jak pisze Louis Althusser, „własnością ideologii jest to, że narzuca oczywisto-
ści jako oczywistości, […] wobec których nieuniknioną i naturalną reakcją jest krzyk-
nąć (pełnym głosem lub w »zaciszu świadomości«): To oczywiste. Tak jest. To prawda!” 
(Idem: Ideologie i aparaty ideologiczne państwa. Przeł. A. Staroń. Dostępne w Inter-
necie: http://www.nowakrytyka.pl/spip.php?article279 [data dostępu: 28.12.2010]). Wy-
daje się, że słowa te mogą stanowić celny komentarz do zjawiska uwikłania w dyskurs, 
ukazanego na przykładzie postaci Kasandra, świadcząc także o wyjątkowym statusie 
dzieł Potockiego, jawiących się jako w znacznym stopniu prekursorskie wobec nowo-
czesnej myśli socjologicznej.



Uwikłani   w   dyskurs… 39

KASANDER
Dobrze wiem, jak trzeba zaczynać, kiedy się coś mówi. Otóż miano-
wicie: Moi rodzice dali mi staranne wykształcenie. Wkrótce przekro-
czyłem ich najśmielsze nadzieje i zacząłem się wyróżniać wśród moich 
szkolnych kolegów.
ZERZABELLA
Ależ ojcze, przecież ty nie umiesz ani czytać, ani pisać.
KASANDER
Cicho bądź. Jeszcze do tego powrócę.

KD, s. 101

Charakterystyczne dla parady językowe zabiegi komiczne są w Ka-
sandrze demokracie nieco mniej licznie reprezentowane niż w innych 
jednoaktówkach (brak na przykład skontaminowanych przysłów17), 
natomiast efekty satyryczne uzyskiwane są przede wszystkim dzięki 
wyjaskrawieniu dwóch postaw politycznych. Uporządkowana i zretory-
zowana przemowa, skierowana do Zerzabelli, przekształca się w dia-
log skonstruowany z kilku paralelnych wobec siebie cząstek. „Przemoc 
symboliczna” ułożonej przez Kasandra oracji spotyka się z oporem ze 
strony córki, która obnaża iluzję, jaką tworzy jej ojciec:

KASANDER
Urodziłem się w łonie zacnej rodziny. Rodzice moi nie zaniedbali ni-
czego, żeby dać mi staranne wykształcenie.
ZERZABELLA
Ależ, kochany ojcze, przecież mówiłeś mi sto razy, że nie wiesz, kto 
jest twoim ojcem ani matką.
KASANDER
Proszę o spokój. Wrócę jeszcze do tej sprawy w dalszym ciągu swego 
przemówienia.

KD, s. 101

17 Jednym z najbardziej komicznych fragmentów parady Kasander literatem jest 
list Leandra do Zerzabelli: „Najdroższa kąchanko! Z dala od ciebie wieczność wydaje 
się chwilą, godziny mijają jak oka mgnienie. Gdybym mógł być z tobą, nic bym so-
bie nie robił z rozłąki. Toteż nie omieszkam zjawić się dziś wieczorem między młotem 
a kowadłem, czyli, jak to się mówi, komu w drogę, temu Pan Bóg daje. Z którym mam 
zaszczyt pozostać – Leander” (J. Potocki: Parady…, s. 87). Por. oryginał francuski: 
„Chere zamante. Loin de vous, les éternités me semblent des heures, & les minutes se 
passent comme des instants. Si j’étois auprès de vous l’absence ne me feroit rien du 
tout, aussi je ne manquerai pas de venire ce soir entre la poire & le loup, ou comme 
on dit entre le chien & l’heure du berger, avec laquelle j’ai l’honneur d’être. Leandre” 
(s. 39). Wybrane cytaty z oryginału, ilustrujące najczęściej rozmaite gry językowe, po-
daję za wydaniem: J. Potocki: Recueuil de parades. In: Idem: Œuvres III. Théâtre. 
Historie. Chronologie. Écrits politiques. Éditées par F. Rosset et D. Triaire avec la 
collaboration de S.H. Aufrère. Louvain–Paris–Dudley 2004.



Maria Janoszka40

Później bohater mówi:

KASANDER
Otóż następnie poślubiłem twoją matkę i przyszłaś na świat w nie 
wiem już tam ile miesięcy po naszym ślubie.
ZERZABELLA
Mówiłeś zawsze, że w dwa…
KASANDER
Jeszcze do tego wrócę.

KD, s. 102–103

Repetycje („mówiłeś zawsze”, „jeszcze do tego wrócę”) intensyfikują 
komizm tej sceny i podważają jednocześnie napuszoną powagę przemó-
wienia. Podobnie powtórzonym chwytem jest senność Zerzabelli, która 
usypia z nudów, słuchając tyrady ojca:

KASANDER
[…] poświęciłem się całkowicie wyrobowi serów przeznaczonych do 
konsumpcji tego poczciwego ludu, tak niemiłosiernie oczernianego 
przez swoich nieprzyjaciół.
Ale zdaje mi się, że ty śpisz, moja córko?
ZERZABELLA
(budząc się): Nie, nie… już idę…

KD, s. 102

Analogicznie dialog toczy się dalej:

KASANDER
Przezorność doradzała mi zawsze, żeby pieniądze, czerpane ze sprze-
daży serów, chować do kieszeni, zamiast pakować je w ryzykowne 
przedsiębiorstwa publiczne. Już tam na nie czyha dosyć złodziejskich 
bankrutów i przeniewierców.
Mówiłem ci, droga Zerzabello, żebyś nie spała.
ZERZABELLA
Ależ ojcze, już nie mogę wytrzymać, jak pleciesz te banialuki.

KD, s. 103–104

Reakcja interlokutorki demaskuje sztuczność Kasandra nowej wi-
zji samego siebie, lecz także uwydatnia nudę, nierozłącznie związaną 
z dyskursem parlamentarnym, będącym dla obserwatora z zewnątrz je-
dynie zbiorem „wzniosłych metamorfoz” i „wykrętnych ablegorii”18 (KD, 
s. 104), jak zabawnie określa to zdystansowana do świata polityki (i fi-
lologii) Zerzabella.

18 W oryginale odpowiednio: „coqualne”, „amphigouri” (s. 48).



Uwikłani   w   dyskurs… 41

Następne oświadczenie Kasandra celnie pointuje priorytety kół po-
litycznych:

ZERZABELLA
Czy ta historia jeszcze długo będzie trwała?
KASANDER
Tak, bo chodzi przede wszystkim o to, żeby wykazać, iż zawsze byłem 
szczerym demokratą, jeszcze zanim się urodził najstarszy z naszych 
posłów.

KD, s. 102

Przekonania Kasandra ujawniają, że demokratą jest ten, kto mówi 
odpowiednim dyskursem, kto staje się mistrzem jego imitacji i tym 
samym nieustannie dowodzi własnej prawomyślności. Wydaje się, że 
Potocki wyprzedza tu idee przywoływanego już Louisa Althussera19 
i Michela Foucaulta20, dla których dyskurs jest narzędziem władzy, 
„urabia” jednostkę, narzucając jej określoną, zideologizowaną wizję 
rzeczywistości.

Ojciec Zerzabelli, na wzór Molierowskiego pana Jourdaina, pro-
bierzem wartości jednostki ludzkiej czyni jej pochodzenie społeczne, 
właściwe sprofilowanie ideologiczne i wynikające z tego zaangażowa-
nie polityczne: „Nieszczęsna! Chcesz poślubić szlachcica! […] Zamy-
kam posiedzenie, zostawiam cię twojemu arystokracie i wydziedzi-
czam!” (KD, s. 105). Świat podzielony pomiędzy partię demokratów 
i arystokratów tworzy czarno -białą rzeczywistość, w której Kasander 
porusza się z pewnością człowieka prowadzonego przez dyskurs. Pro-
blem naśladowania poglądów i postaw, kluczowego w procesie inte-
gracji z grupą, zostaje zresztą silnie wyeksponowany w całym Recueil 
de parades.

19 Althusser tworzy pojęcie interpelacji, według którego „jednostka jest interpe-
lowana do zostania (wolnym) podmiotem po to, aby podporządkowała się dobrowolnie 
rozkazom Podmiotu, a zatem po to, aby (dobrowolnie) zaakceptowała swoje upodmioto-
wienie, a więc po to, aby »dokonała całkiem sama« gestów i aktów swego ujarzmienia” 
(Idem: Ideologie i aparaty ideologiczne państwa…). Ów Podmiot to centralne miejsce 
każdej ideologii, naczelna idea, uznawana za absolutną, umożliwiająca przekształce-
nie jednostek w podmioty, a więc produkty ideologii.

20 M. Foucault rozwija koncepcję dyskursu jako funkcji władzy między innymi 
w Nadzorować i karać, gdzie sugestywnym obrazem kontroli instytucji społecznych 
nad jednostką jest Panopticon, opracowany przez Jeremy’ego Benthama projekt wię-
zienia, w którym już sama świadomość bycia inwigilowanym działa na więźniów dys-
cyplinująco. Głównym zadaniem takiej placówki jest „wzbudzić w uwięzionym świa-
dome i trwałe przeświadczenie o widzialności, które daje gwarancję automatycznego 
funkcjonowania władzy” (Idem: Nadzorować i karać. Narodziny więzienia. Przeł. i po-
słowiem opatrzył T. Komendant. Warszawa 1993, s. 239). 



Maria Janoszka42

Z kolei Leander jest jedną z niewielu występujących na kartach Pa-
rad postaci szlacheckich, choć charakterystyczna dla niego rubaszność 
i zarozumiałość, na jaką zwracał uwagę Tressan, również się tu od-
znacza. Język, jakim posługuje się ten arystokrata, popularny w kołach 
żołnierskich, nie jest tak silnie skodyfikowany i zależny od innego stylu, 
jak dyskurs Kasandra, wszelako i tu wyznaczyć można zasadę organi-
zującą wypowiedzi bohatera. Charakteryzują się one przede wszystkim 
obecnością inwektyw, używanych w stosunku do mieszczan, którymi 
Leander gardzi. Także w jego enuncjacje wkradają się elementy dys-
kursu parlamentarnego, a przynajmniej echa najintensywniej dyskuto-
wanych przez Zgromadzenie Narodowe kwestii, komicznie kontrastu-
jąc z ekspresywnością tworzonych na poczekaniu klątw: „Ręka, głowa, 
krew na ścianie! Do stu par dekretów i najjaśniejszej konstytucji! Mi-
lion fur beczek, batalionów, okrętów…!!!” (KD, s. 107). Włączenie tych 
spraw w strukturę przekleństwa ujawnia, jak bardzo negatywny jest 
stosunek Leandra do nowych, demokratycznych form życia społecznego 
i najbardziej aktualnych zagadnień politycznych.

Stylistyczne ukształtowanie postaci Leandra także niepozbawio-
ne jest pragmatycznego celu: jędrnym językiem nieustannie chce on 
uwydatnić swą wyższość jako dobrze urodzonego, obdarzając miesz-
czańskich interlokutorów niewybrednymi epitetami. „Dyskursywną” 
przewagą pragnie podtrzymać iluzję dominacji nad „nędznymi plebeju-
szami” (KD, s. 108), jednak jego rzeczywista pozycja zostaje zdemasko-
wana przez Gila, który w tej paradzie zajmuje miejsce szczególne, stając 
poza ścierającymi się światami demokratów i arystokracji:

LEANDER
Zgromadzenie Narodowe zabroniło ozdabiać herbami drzwiczki ka-
ret!…
GIL
No, to co? Przecież pana to nie dotyczy!
LEANDER
Jak to, mnie nie dotyczy, nikczemny motłochu!? To może ja nie mam 
herbu, co?!
GIL
Może pan tam i ma jaki herb, ale nie ma pan karety, a zatem nie ma 
pan drzwiczek.
LEANDER
Milcz, szumowino! Jeżeli nie mam karety, to tylko dlatego, że wolę 
kabriolet, bo lżejszy.
GIL
Ale i kabrioletu też pan nie ma!



Uwikłani   w   dyskurs… 43

LEANDER
Nie mam kabrioletu, bo zbyt wywrotny. Zresztą to nie twoja sprawa.

KD, s. 108–109

W identyczny sposób Gil ujawnia, iż Leander nie posiada ani pałacu, 
ani służby, toteż irytacja szlachcica z powodu ograniczania przywilejów 
arystokracji jest pustą fanfaronadą, obliczoną jedynie na podtrzyma-
nie wrażenia prestiżu związanego z pochodzeniem oraz dominacji nad 
niższym stanem. Gil, dość wyzwolony i neutralny względem obydwu 
skontrastowanych ideologii, zachowuje tu zwykłą sobie bezczelność i nie-
zależność, a kreowany jest na swego rodzaju błazna – lecz nie głupca – 
przedrzeźniającego wielkiego pana i ujawniającego tym samym śmiesz-
ność jego pretensji21. Służący postrzega Leandra przede wszystkim przez 
pryzmat zawartości jego kieszeni, zaś świadomość, jak jest w tym przy-
padku naprawdę, daje mu przewagę, którą traci jednak w obliczu zasto-
sowania przez Leandra argumentu siły: „Widzę, że konieczna jest kontr-
rewolucja i zaraz ją tu zrobię. Tyle przynajmniej dokażę!” (KD, s. 110).

„Kontrrewolucja”, leksem pochodzący ze słownika obydwu zwalcza-
jących się ugrupowań, dla jednego słowo -horror, dla drugiego zaś cel 
i nadzieja na przywrócenie starego porządku, w republikańskim dys-
kursie publicznym odgrywał, jak można się domyślać, rolę idei, wokół 
której konstytuowały się lęki społeczne. Kontrrewolucja, konotowana 
jako coś strasznego, niebezpiecznego, przynależała w rewolucyjnej Fran-
cji do sfery tabu i mobilizowała tym samym do nieustannej czujności 
zarówno aparat władzy, jak i – przede wszystkim – lud jemu podległy.

Reakcja Kasandra, sprowadzonego krzykami bitego Gila, ujawnia 
magiczną moc słowa, które tak przekształca rzeczywistość, że „kontrre-
wolucja” Leandra okazuje się zagrożeniem dla stabilności całego państwa. 
Zupełnemu zawieszeniu ulegają prawa logiki i prawdopodobieństwa:

GIL (z podłogi)
Ostrożnie, proszę pana. Pan Leander robi kontrrewolucję!
KASANDER
Co takiego? Kontrrewolucję?! Ja na to nie pozwolę!
LEANDER
Czego chce ten stary cap? (bije Kasandra, rzuca się na Gila) […]
KASANDER
Mają rację ci, co mówią, że nie ma nic gorszego niż kontrrewolucja. 
Teraz już wiem to z własnego doświadczenia. Mam jednak sposób, aby 

21 Wyjątkowo w tej paradzie Gil nie demaskuje ograniczoności Kasandra, jak 
dzieje się to w Kalendarzu starych mężów i Podróży Kasandra do Indii, innych jedno-
aktówkach ze zbioru Potockiego.



Maria Janoszka44

nie dopuścić, żeby kontrrewolucja objęła cały kraj. Ten Leander kocha 
się w mojej córce; dam mu ją za żonę, pod warunkiem, że zrezygnuje na 
przyszłość ze wszystkich kontrrewolucji. W ten sposób zbawię ojczyznę 
i zasłużę sobie na order, o czym nie omieszkam ogłosić w gazetach.

KD, s. 111–112

Kasander utożsamia więc otrzymane od Leandra razy z kontrrewo-
lucją, zaś swój dom czyni synekdochą Francji, a siebie samego – boha-
terskim strażnikiem rewolucji. Faktyczne niezrozumienie znaczenia ter-
minu lub też niewłaściwe związane z nim wyobrażenia idą u demokraty 
w parze z perfekcyjnie zinternalizowanym lękiem przed złem uosabia-
nym przez ponowny przewrót. Stosunek do owej przerażającej kontr-
rewolucji demaskuje jednak obydwu antagonistów jako ludzi, których 
przynależność ideologiczna w rzeczywistości motywowana jest jedynie 
egoistycznym pragnieniem czerpania korzyści dla siebie, niezależnie od 
systemu politycznego. Ocalenie ojczyzny przez mitologizującego swą bio-
grafię Kasandra świetnie wpisze się w ów mit i przyniesie mu jednocześ- 
nie prestiż odpowiedni jego wyobrażeniom na temat samego siebie. Pa-
triotyzm i zaangażowanie polityczne tej postaci nabiera cech wyjątkowo 
groteskowych na tle rzeczywistych pobudek działania, na których czoło 
wysuwa się samolubna żądza sławy i uznania publicznego.

Kompromitacja Kasandra jako wyraziciela demokratycznej ideologii 
mieszczańskiej w niczym nie ustępuje kompromitacji Leandra, rzeczni-
ka tendencji zachowawczych. Jego fałszywą dumę rodową i „wielkopań-
skość”, zbudowaną jedynie na pozorach, bezlitośnie obnaża Gil, a rów-
nie niewiarygodne okazują się zasady kochanka Zerzabelli jako członka 
partii arystokratów:

KASANDER
Proponuję panu bowiem, abyśmy się związali węzłami pokrewieństwa.
LEANDER
Takich węzłów szlachcic nie tknąłby gołą dłonią. Jednak powaby pań-
skiej córki sprawiają, że przystaję na ten mezalians.
KASANDER
Czy przyrzeka pan nie myśleć już o kontrrewolucji? Zgadza się pan na 
pokój?22

LEANDER
Przyrzekam, ale pod warunkiem, że dostanę od pana dwa pokoje!

KD, s. 113

22 W tym przypadku tłumacz wykorzystał homonimię wyrazu pokój, która nie wy-
stępuje jednak w oryginale: „CASSANDRE: Me promettés vous de ne plus songer à 
une contrerevolution? LEANDRE: Je vous le promets, à condition que vous me accor-
derés les deux chambres” (s. 52).



Uwikłani   w   dyskurs… 45

Świadomość przynależności kastowej i obowiązek dbania o jej czy-
stość są w ustach Leandra jedynie szumnymi deklaracjami, górnolot-
nymi frazesami obliczonymi na podtrzymywanie złudzenia feudalnej 
nadrzędności swej osoby, nie mają jednak żadnego ciężaru rzeczywi-
stego. Hipokryzja Leandra staje się tym większa, gdy jego autentyczną 
motywacją okazuje się przyziemne pragnienie znalezienia mieszkania: 
„Wszyscy mówią, że dostać dwa pokoje to prawie niemożliwe, a mnie 
się udało od razu!” (KD, s. 114). Powaby Zerzabelli, niezbyt przecież 
rozgarniętej, wydają się znów jedynie pretekstem dla otrzymania wy-
miernych korzyści materialnych z małżeństwa tak – według wcześniej-
szych zapewnień – poniżającego dla szlachcica. Iluzja, za pomocą któ-
rej Leander pragnie wykreować taki obraz siebie, w jaki sam chciałby 
wierzyć, podważana jest nieustannie jego własnymi słowami i rozwojem 
sytuacji.

Egoizm natury ludzkiej zostaje ujawniony przez Potockiego jako 
siła napędzająca machinę historii, sterująca polityką, w szczególności 
zaś wszelkimi zmianami i rewolucjami. Autor Parad zwraca uwagę, 
że jedynie z rzadka szczęście indywidualne pokrywa się ze wspólnym, 
w świecie polityki rządzą natomiast pozory i puste obietnice, niemające 
pokrycia w czynach.

Choć Kasander i Leander reprezentują opozycyjne opcje polityczne, 
są oni w rzeczywistości swoimi lustrzanymi odbiciami, które nawzajem 
się demaskują23. Uosabiają dwa porządki, każdy uważany przez boha-
terów za jedynie słuszny. Cechuje ich egoizm w najczystszej postaci 
i brak umiejętności myślenia obywatelskiego, faryzejsko kamuflowany 
szumnymi deklaracjami. U obydwu występuje konflikt słowa i czynu, 
obydwoma rządzi konwencja (określony styl wypowiedzi – demokratycz-
ny i arystokratyczny), obydwaj ją zdradzają. Odpowiadają sobie także 
w planie akcji – deklarują stosowanie przemocy (Leander te zapowiedzi 
wypełnia). Utożsamienie kontrrewolucji z otrzymanymi cięgami, jakie-
go dokonuje Kasander, oparte na niezrozumieniu właściwego znaczenia 
słowa, odpowiada mitomańskiemu przekonaniu Leandra, który w gro-
teskowy sposób uznaje siebie za jedynego architekta i aktora ponownej 
rebelii: „Kontrrewolucji już nie będzie. Ja z niej zrezygnowałem!” (KD, 
s. 114).

W Kasandrze demokracie silnie zarysowany zostaje także problem 
„terroryzmu” ideologicznego, fundamentalistycznego – na pokaz – trak-
towania doktryny. Brak szerokich perspektyw i otwartości umysłowej 

23 Triaire pisze: „Potocki skleja plecami Kasandra demokratę i Leandra arysto-
kratę, przy czym jeden drugiemu nie ustępuje głupotą” (Idem: Teatr Jana Potockie-
go…, s. 151).



Maria Janoszka46

sprzyja powstawaniu ekstremistycznych postaw, te zaś uniemożliwia-
ją prowadzenie dialogu. Autor Rękopisu znalezionego w Saragossie, 
w którym tak eksponowane miejsce zajmuje opowieść, rozwijająca się 
zawsze dla i w obecności słuchacza, gdzie dyskutowane są stereotypowe 
wyobrażenia, a wszelkie postawy radykalne ulegają zanegowaniu, już 
w Paradach sygnalizuje potrzebę krytycyzmu i dystansu wobec przeja-
wów skrajności w każdej formie.

Polityczne zacietrzewienie obydwu bohaterów Kasandra demokra-
ty tworzy satyryczny obraz jałowości ich sporu, sporu fundamentalnego 
dla nowo ukonstytuowanej republiki. Obserwacje poczynione przez Po-
tockiego podczas obrad Sejmu Wielkiego i Zgromadzenia Narodowego 
nie pozostawiają mu złudzeń co do rzeczywistej wartości krańcowych 
postaw. To one najbardziej antagonizują tłumy, lecz zawierają najmniej 
treści merytorycznych. Niechęć do wszelkich ekstremów, choć zachowa-
nie hrabiego nierzadko dalekie było od umiarkowania, każe mu stwo-
rzyć karykaturalne portrety obydwu zwalczających się opcji, sprawiedli-
wie obdarzone dezawuującymi je cechami.

Język, jakim mówią postacie, staje się polem nieograniczonej fanta-
zji. Mowa ta wydaje się zróżnicowana w zależności od urodzenia – jedy-
ny bohater pochodzenia szlacheckiego mówi stylem właściwie wolnym 
od usterek, lecz jego wypowiedzi, jak już wspominałam, są grubiańskie 
i pełne inwektyw. Z kolei w pompatyczny dyskurs Kasandra wkradają 
się pomyłki, świadczące tak o braku wykształcenia (ten demaskuje też 
Zerzabella: „Ależ ojcze, przecież ty nie umiesz ani czytać, ani pisać” 
(KD, s. 101)), jak o nieumiejętności logicznego myślenia: „Wobec tego, 
córko, weź sobie krzesło, byś mogła usiąść wygodniej niż kiedy stoisz. 
[…] W ten sposób najlepiej i najdokładniej zapoznasz się z tym, co ci 
jest już od dawna wiadome” (KD, s. 100). Świat wyobrażeń Kasandra 
dopuszcza więc możliwość jednoczesnego istnienia czynności wzajem-
nie się wykluczających, zaś to, co jest oczywiste, wymaga ponownego 
utwierdzenia. To nie tylko ignorancja postaci, lecz także komponent 
tworzący groteskową rzeczywistość, wyłączoną spod prawa prawdopo-
dobieństwa, choć jednocześnie – w tej konkretnej paradzie – tak mocno 
uwikłaną w autentyczne wydarzenia.

Kasander popełnia także wiele błędów słownikowych: „Jestem sam. 
Skorzystajmy z tego sprzy jającego monologu, żeby sprowadzić tu 
moją córkę i postawić wniosek w sprawie poślubienia przez nią męża, 
którego jej własnoręcznie przeznaczyłem”24 (KD, s. 99; wyróżnie-

24 „Je suis seul, profitons de ce monologue favorable pour faire venir ma fille,  
& lui faire la motion, d’épouser un mari de ma main, qui sera l’époux que je lui desti-
ne” (s. 46). 



Uwikłani   w   dyskurs… 47

nie – M.J.). Eksponowana jest tu dzierżąca władzę ręka ojca, która wy-
biera córce męża w zgodzie w własnym interesem.

Ojciec Zerzabelli przetwarza na nowo istniejące od wieków mity:

KASANDER
Wynagrodziłaś mi moje trudy i stałaś się feniksem…
ZERZABELLA
Drogi ojcze, z twego łona spływa na mnie wrodzona ci macierzyńska 
pobłażliwość. Nigdy nie miałam nic wspólnego z feniksami!
KASANDER
Bez fałszywej skromności, moja córko. Znam się na feniksach i zapew-
niam cię, że jesteś jednym z nich.

KD, s 103

Ponownie pojawia się tu problem naśladowania różnych stylów 
wypowiedzi bez próby zrozumienia, co tak naprawdę znaczą używane 
słowa. Określenie Zerzabelli mianem feniksa, wyróżniającego się uni-
katowością (istnieniem w jednym tylko „egzemplarzu”), obnaża niewie-
dzę Kasandra w momencie, który miał uwydatnić jego erudycję, a efekt 
komiczny spotęgowany jest dodatkowo niewiedzą jego córki. Z kolei ona 
nadaje swemu rodzicowi cechy kobiece („macierzyńska pobłażliwość”), 
używając sformalizowanego frazeologizmu, cytowanego poprawnie, lecz 
w nieodpowiednim kontekście. Język zdradza swoich użytkowników, nie 
tylko demaskuje ich niewiedzę i głupotę, lecz także wymyka się spod ich 
kontroli.

Licznie reprezentowane są również rozmaite przeinaczenia, jakie 
pojawiają się w dialogu bohaterów, wykazujących się ignorancją w za-
kresie znajomości terminów nieco bardziej skomplikowanych:

KASANDER
Ho, ho, córeczko! Cóż to za demagogiczny ton? Kto to jest ten twój 
Leander? Czy to arystokrata, czy demokrata? Czy jest on aktywnym 
obywatelem?
ZERZABELLA
Drogi ojcze, nie mówię żadnym dekalogicznym tonem. Pan Leander 
nie jest ani Demokratem, ani Erystokratesem: to jest bardzo aktywny 
Leander, a w dodatku musi być dobrym szlachcicem, bo zawsze nosi 
szpadę u boku.

KD, s. 104–105

Powtarzane przez Zerzabellę słowa Kasandra ulegają komiczne-
mu przekręceniu, które ujawnia przede wszystkim brak wykształcenia 
panny i ignorancję w zakresie dyskursu, jakim posługuje się jej ojciec. 



Maria Janoszka48

Wykazuje się ona śladową znajomością imion greckich, co sygnalizo-
wałoby jej powierzchowne związki z tym obszarem kultury, w którym 
one funkcjonują. Podziały na demokratów i arystokratów, wyznaczające 
granice świata Kasandra, są Zerzabelli obce, zaś próby zaszczepienia 
jej tejże wizji rzeczywistości przyjmuje ona z wrogością, stając w opozy-
cji wobec ojca. W tym wypadku dyskurs władzy ulega deformacji w pro-
cesie przekazywania, zaś kobieta, oddalona od centrów ideologicznych, 
nie powiela wzorca aktywnej obywatelki, nie poddaje się Kasandrowej 
„przemocy symbolicznej”. Co więcej, jej wypowiedź otwiera nowe pole 
skojarzeń, nowy łańcuch nieskończenie odsyłających do siebie nawzajem 
signifiants, będących w istocie jądrem „paradowości”.

Zagorzali zwolennicy i przeciwnicy nowego porządku, głusi na argu-
menty i ślepi na własną śmieszność, zostają ustawieni pod pręgierzem 
satyry nie ze względu na przynależność do określonej grupy społecznej, 
lecz ze względu na inkwizytorskie podejście do ideologii, z jakimi się 
utożsamiają. Potocki zdaje się wyrażać tu pesymistyczne przekonanie 
co do motywacji polityków zasiadających w parlamentach, lecz przede 
wszystkim przestrzega przed niebezpieczeństwami związanymi z funda-
mentalizmem, który w imię dążenia do powszechnej szczęśliwości dzieli 
społeczeństwo na „swoich” i „obcych” oraz niezmiennie nawołuje do eli-
minacji jednostek stojących na przeszkodzie realizacji tych planów. 

Nie mniej istotna wydaje się również refleksja nad językiem jako 
głównym medium ideologii i władzy, władzy nieposiadającej wyodręb-
nionego centrum, lecz rozproszonej w całym organizmie społecznym, 
w pełni ujawniającej się dopiero w każdym indywiduum jako istotny 
komponent jego tożsamości25. Parada Kasander demokrata ukazuje za-
równo proces poddania się interpelacji określonej doktryny, obiecującej 
jednostce „silną”, zintegrowaną podmiotowość, jak i wizerunki czcicie-
li performatywnej mocy słowa, za którego pomocą bohaterowie próbują 
wykreować nowy, wspaniały obraz samych siebie.

25 M. Foucault: Nadzorować i karać…, s. 250.



Uwikłani   w   dyskurs… 49

Maria Janoszka

Entangled in a discourse 
On the characters of a parade Kasander demokrata 

by Jan Potocki

Summary

The very article is an attempt to read Kasander demokrata, a one -act text by Jan 
Potocki from a collection of Parades, as a text treating about a performative power of 
language. Potocki is portrayed here as a very good parodist of political discourses of 
opposing political parties, warning against extremist attitudes, but also seems to be 
a precursor of reflections on language as a tool of power, transforming individuals into 
ideology products and imposing a given vision of reality on them.

Maria Janoszka

Impliqués dans le discours
Sur les héros du recueil des parades Kasander demokrata

de Jan Potocki

Résumé

L’article est une tentative de lecture de Kasander demokrata de Jan Potocki, une 
pièce du Recueil des parades, comme un texte sur le pouvoir performatif de la langue. 
Potocki apparait ici comme un excellent parodiste des discours politiques des parties 
qui se combattent ; il alerte des attitudes extrémistes mais semble également etre pré-
curseur de la réflexion sur la langue comme outil du pouvoir, qui transforme les indi-
vidus en produits d’idéologie et qui leurs impose une vision définie de la réalité. 



Jacek Lyszczyna

Góry   Miodoborskie  
w   poezji   romantycznej   „szkoły    ukraińskiej”

Pojęcie „szkoły ukraińskiej” jako wyrazistego, posiadającego charak-
terystyczne cechy zarówno związane z tematyką i światem przedstawio-
nym zaliczanych do niej utworów, jak i cechami ich poetyki, wpisało się 
już na trwałe w świadomość twórców i odbiorców polskiego romantyzmu, 
choć powstało dopiero u schyłku lat trzydziestych XIX wieku, gdy po raz 
pierwszy użył go Aleksander Tyszyński w swojej rozprawie O szkołach 
poezji polskiej, włączonej do jego powieści Amerykanka w Polsce, opu-
blikowanej w roku 1837. Zaliczył on do „szkoły ukraińskiej” Antoniego 
Malczewskiego, Seweryna Goszczyńskiego, Maurycego Gosławskiego, 
Józefa Bohdana Zaleskiego i Tymona Zaborowskiego. Później dołączano 
do nich nazwiska Michała Czajkowskiego, autora powieści sławiących 
kozaczyznę, Tomasza Augusta Olizarowskiego, poetę i dramaturga, 
a także Juliusza Słowackiego, w którego twórczości wątek ukraiński 
pojawiał się bardzo często, choć sam poeta nie poczuwał się bynajmniej 
do wspólnoty z wymienionymi wcześniej twórcami. 

Pojęcie to spopularyzował następnie Michał Grabowski, publikując 
w roku 1840 rozprawę zatytułowaną właśnie O szkole ukraińskiej poezji.

Do wyróżnienia odrębności „szkoły ukraińskiej” przyczyniło się jed-
nak także – choć nie pojawia się w nim jeszcze to pojęcie – wydane 
wcześniej, jeszcze przed powstaniem tego określenia, dzieło Mauryce-
go Mochnackiego O literaturze polskiej w wieku dziewiętnastym (1830), 
w którym znalazły się entuzjastyczne omówienia sztandarowych dzieł 
należących do tego „nurtu” – Marii Antoniego Malczewskiego, Zamku 
kaniowskiego Seweryna Goszczyńskiego i poezji Józefa Bohdana Zale-
skiego. 



Góry   Miodoborskie   w   poezji   romantycznej…   51

Najbardziej chyba rozpoznawalnym elementem przynależności do 
„szkoły ukraińskiej” były dla czytelnika charakterystyczne elementy 
świata przedstawionego, zwłaszcza bezkresne stepy, osoby Kozaków, 
stylizacja języka postaci czy podmiotu mówiącego, nadająca mu wy-
raźne cechy „ukraińskości”, a także wprowadzanie opisów ukraińskich 
krajobrazów, nie tylko stepów, lecz także na przykład górzystych za-
kątków Podola. Dzięki temu już czytelnik wspomnianej książki Moch-
nackiego dostrzec mógł w omawianych tam utworach pewną wspólnotę, 
tym bardziej że takim czynnikiem jednoczącym było i pochodzenie ich 
autorów, którzy w latach dwudziestych zjawili się w Warszawie, przyby-
wając tam właśnie z różnych zakątków Ukrainy.

Jednym z takich znaków rozpoznawczych „szkoły ukraińskiej”, za-
nim nazwa ta pojawiła się w powszechnym użyciu, były niewątpliwie 
Góry Miodoborskie, stanowiące część górzystego krajobrazu Podola. 
W wydanym w 1885 roku 6 tomie Słownika geograficznego Królestwa 
Polskiego i innych krajów słowiańskich możemy przeczytać:

Miodobory al[bo] Miodoborskie góry, przez lud w Galicji zwane 
‘l’outry’, gałąź gór karpackich, łącząca się z odłamkami Karpat w oko-
licach Oleska i Podhorza w Galicji, przechodzi do gub[erni] podolskiej 
między m. Satanowem i wsią Olchowcem, podniósłszy się najwyżej 
pod wsią, Uwsiem, ciągnie się pod Iwachnowcami, Lanckoroniem, 
Białą, Nihinem ku Przewrociu. 

Wierzchołki tych malowniczych wzgórz w wielu miejscach złożone 
są z obnażonych skal i pokryte lasami. Od Przewrocia gałąź ta ciągnie 
się dalej oddzielnymi wzgórzami przez Humińce do Supruńkowicz, 
skąd bystro zniża się jedną gałęzią ku Dniestrowi przez wieś Kulczy-
jowo i ginie pod wsią Suboczą (pow. uszycki), drugą zaś ciągnie się nad 
Dniestrem przez pow. uszycki i mohylowski, a także zachodnią część 
jampolskiego. Dlatego to rzeki wpadające do Dniestru potworzyły sobie 
bardzo głębokie i spadziste jary, są nadzwyczaj bystre i brzegi ich przy 
ujściu dochodzą miejscami od 80 do 110 sążni. Najwyższa wysokość 
M[iodoborskich] gór, według Eichwalda, dochodzi do 90 sążni (Uwsie, 
Supruńkowce); pod wsią Karaczkowce dosięga nawet do 163,4 sążni. 
W okolicy wsi Uwsia są ślady działalności wulkanicznej. M[iodobo-
ry] na obszarze wschodniej Galicji (zwane tam Toutry), poczynają się 
śród wyżyny zbaraskiej i ciągną na długości 10 mil (75–85 km) przez 
okolice Skałatu, Grzymałowa i Toustego, ponad jarem rzeczki Gniłej 
ku Zbruczowi do granicy Galicji. Liczne dolinki, zamknięte pomiędzy 
odstrzelonymi odnóżami tego pasma wzgórz, miejscami lesiste, miej-
scami nagie grzbiety, zawalone złomami głazów, lub sterczące ponad 
lasy ostre szczyty skał, czynią okolice Miodoborskie najpiękniejszymi 
na całym Podolu, zwłaszcza pomiędzy Krasnem a Kręciłowem. M[io-
doborskie] góry zasłaniają Kamieniec i miejscowości około niego leżące 



Jacek Lyszczyna52

od północy, co rażąco wpływa na klimat w tych miejscowościach, dla-
tego też wiosna tu wcześniejsza, na polach dojrzewa kukurydza, wino-
grad, rodzą się wszędzie melony, kawony i tytuń turecki1.

Ten zakątek pojawił się na kartach książek jednak już kilka lat 
wcześniej, zanim w Polsce rozkwitła literatura romantyczna. W roku 
1809, a więc w czasach Księstwa Warszawskiego, ukazała się w Krze-
mieńcu książka Franciszka Ksawerego Giżyckiego zatytułowana Po-
dróż w górach Miodoborskich. Wbrew oczekiwaniom czytelnika, który 
mógłby spodziewać się, że zgodnie z tytułem książki zawierać ona bę-
dzie zapis konkretnej podróży, odbytej przez autora, zapis jego wrażeń 
i impresji, przynosi ona opis wskazanej w tytule przestrzeni geograficz-
nej i poszczególnych jej części, informacje geologiczne, a także charakte-
rystykę najważniejszych miast, a nawet relacje dotyczące mieszkańców 
Gór Miodoborskich, na przykład ich zwyczajów i strojów. Już na wstępie 
autor precyzuje cel, któremu ma służyć jego praca i bez wątpienia mie-
ści się on w założeniach oświeceniowego utylitaryzmu:

Powodowany jedynie jestem do podania tego pisma uwagą, iż może 
się ono zdać użytecznym, nie z dobitności, ni z gruntownego tłumacze-
nia, ale jako promyk światła, któren będzie bodźcem dla innych2.

Podobną konkluzję znajdziemy w zakończeniu:

Szczęśliwy, jeśli ta praca rozszerzy oświatę nad krajem poniekąd 
nieznanym; jeśli wskazane własności zachęcą do obszerniejszego ba-
dania3.

I taki też charakter, rzeczowy i konkretny, ma cały opis Gór Miodo-
borskich w książce Giżyckiego:

Rozgałęzione po całym prawie Podolu, szerzą ramiona obszerne 
w tej prowincji i za jej granice. – Lecz pasmo pierwiastkowe, gdzie 
szczyt ich najwynieślejszy, gdzie moc twórczego żywiołu najsilniej 
działała, leży wzdłuż brzegów Smotryczy, między tą rzeką a Zbruczą 
do Niestru, w kierunku z północy na południe.

Ich budowa, ich natura, ich skład wewnętrzny, rumowiska obszer-
nie rozsiane, warte najwyższego zastanowienia4.

1 Słownik geograficzny Królestwa Polskiego i innych krajów słowiańskich. Red. 
B. Chlebowski. T. 6. Warszawa 1885, s. 483.

2 F.K. Giżycki: Podróż w górach Miodoborskich. Krzemieniec 1809, s. 4.
3 Ibidem, s. 56.
4 Ibidem, s. 6.



Góry   Miodoborskie   w   poezji   romantycznej…   53

I dalej:

Badania w tym celu rzucą wielką oświatę na dzieje fizyczne tego 
kraju i ościennych powiatów; wyłuszczą szczegóły składające jedną 
z znakomitszych części naszej ziemi; podadzą wiadomość dotąd tak 
szczupłą o korzyściach, które dobru powszechnemu przyobiecywać 
zdają się i przynieść niewątpliwie mogą, bądź iż zwrócone będą ku 
sztukom, bądź iż górnictwo tak u nas zaniedbane zechce ich użyć na 
swój pożytek.

Stawiąc na koniec rzadki na naszej ziemi obraz przyrodzenia ob-
fitego w rysy świetne okazałe, wskażą przyjacielowi natury nieprze-
brane zrzódło uciech, gdzie jak w obfitym skarbie dusza jego czerpać 
będzie5.

Miejscami tylko autor jakby dawał unieść się zapałowi, wpadając 
w ton bliski późniejszym już, romantycznym opisom „piękności natury”, 
choć pewnie w tym wypadku mamy po prostu do czynienia z realizacją 
klasycystycznych zasad, pozwalających w opisach krajobrazu wpadać 
podmiotowi w kontrolowany, poetycki entuzjazm. Pisze więc Giżycki 
o wrażeniach, jakie na obserwatorze – miłośniku natury wywiera wi-
dok Gór Miodoborskich, choć ujmuje to też przecież w sposób uogólnia-
jący, oderwany niejako od konkretnych, w określonym miejscu i czasie, 
doświadczeń wędrowca:

Własnością piękności przyrodzenia [jest] obejmować zupełnie 
zmysły, zawieszać wszystkie inne uczucia. Wielkie rysy, jakimi kreślę 
swe obrazy, maja wpływ czynny i prosty nad umysłem człowieczym; 
utwarzają niejako duszę; rodzi się z czuciem sposób myślenia6.

Wiele posiada Podole własności takich, jakich odmówiło przyro-
dzenie większej części naszej ziemi7.

Przejawem swoistego dydaktyzmu jest też skierowany do czytelnika 
w zakończeniu książki – po opisaniu pożytków podolskich gór – apel 
odwołujący się do uczuć patriotycznych, które wzbudzają rodzime krajo-
brazy, ale i ożywiający sentymentalny i klasycystyczny mit szczęśliwego 
mieszkańca natury, prostego i ubogiego:

Drogie upominki ojczyzny, słodziliście nieraz chwile mego życia. 
Znojony nieuczynną przychylnością możnowładzców, utrudzony obo-
wiązkami przykrymi, odzyskiwałem na waszym łonie swobodę.

5 Ibidem, s. 6–7.
6 Ibidem, s. 15.
7 Ibidem, s. 53.



Jacek Lyszczyna54

Kto chce żyć szczęśliwym, niech kocha domowe progi. Niech po-
znaje ojczyznę, będzie ją umiał cenić. Udarzeni duszą czułą, szla-
chetną, zwiedzajcie dziedziczną sadzibę, jest waszą… Jej góry, jej 
rzeki, jej poziom, zastanowią głęboko badacza.. I ludy, co ją osiadły, 
warte poznania. Wejdźcie w chatę ubogiego, człowiek tam lepszy, 
dochował pierwiastkowego rysu. Nędzne siedliska przenosi nieraz 
wasz widok nad ukazany wysileniem się sztuki w gmachach zbytku 
i przepychu8.

Góry Miodoborskie jako trwałe odniesienie krajobrazowe, ale i nie-
zbywalny element tożsamości człowieka zamieszkującego tamte strony, 
pojawi się w latach dwudziestych XIX stulecia w poezji Tymona Zabo-
rowskiego, którego twórczość sytuowała się na pograniczu klasycyzmu 
i romantyzmu. Poeta, absolwent Liceum Krzemienieckiego, swoją bio-
grafią i niewyjaśnionymi do końca okolicznościami śmierci w 1828 roku 
(w wieku zaledwie 29 lat), zapisał się niewątpliwie w romantycznej le-
gendzie. Autor wydanych już po śmierci w edycji książkowej Dum podol-
skich z 1830 roku zyskał przydomek „wieszcza Miodoboru”, gdyż góry te 
były charakterystycznym elementem krajobrazu, tworzącym scenerię 
jego utworów. Zaliczony też został w poczet prekursorów „szkoły ukra-
ińskiej” w poezji polskiej.

W dumie IX, noszącej tytuł Pieśń, pojawia się już na wstępie ma-
lowniczy krajobraz:

Dniem ozłocone szczyty Miodoboru 
I niskich dolin świetne barwy gasną; 
Księżyc na łonie bladego wieczoru
Pochodnię nocy zaświeca niejasną; 
Tak w głębi czasu, który ćmi nadzieje, 
Jeszcze swobody naszej gwiazda tleje. 
Wieczor na ziemię pomrok wonny roni, 
Strumyk swawolną połyskuje falą 
I głośny, szemrze na spokojność błoni; 
Wdzięcznym pogodę gwarem ptaki chwalą;
Tylko rolnika w górach śpiew żałosny 
Wymawia niebu dar bezczynnej wiosny9.

Kończy się ten utwór również motywem krajobrazu Gór Miodobor-
skich:

8 Ibidem, s. 52–53.
9 T. Zaborowski: Dumy podolskie za czasów panowania tureckiego. Puławy 

1830, s. 51.



Góry   Miodoborskie   w   poezji   romantycznej…   55

Wyniosłe mierzchną szczyty Miodoboru, 
Zorze zachodu blednieją i gasną.
Już gwiazda nocy na łonie wieczoru 
Pochodnię swoję rozpaliła jasną; 
Tak nasze, w ciemnej przyszłości, nadzieje 
Ożywia iskra, która w sercach tleje10.

Ponownie motyw pojawia sie w dumie XI Zaborowskiego, zatytuło-
wanej Jermołaj i Marek. Utwór, składający się w przeważającej części 
z dialogu noszących te imiona bohaterów, wspominających dawną wol-
ność mieszkańców tych ziem i mówiących o jej obronie przed zagraża-
jącą jej nawałą turecką – a pamiętać musimy, że w owym czasie tego 
rodzaju rozmowy o wolności, jej zagrożeniu i sposobach obrony ze wzglę-
dów cenzuralnych dotyczyć mogły tylko dawnych wieków, ale czytelnik 
zwykle „między wierszami” dopatrywał się aluzji współczesnych – przy-
nosi taką refleksję Marka:

Witam was, twierdze swobód naszych, Miodobory. 
Wzrokiem pamiętnym zbiegłej lat szczęśliwszych pory, 
Witam was, sercem pełnym wspomnień i uciechy, 
Was, przystępne zagrody! was, gościnne strzechy!11

Góry Miodoborskie pojawiają się raz jeszcze w poezji Maurycego Go-
sławskiego, piewcy Podola, który w wydanym w Warszawie pierwszym 
tomie swoich Poezji zamieścił poemat opisowy zatytułowany właśnie 
Podole, noszący jednak już cechy wybitnie romantyczne12. W pierwszej 
jego części, zatytułowanej Piękności Podola, Gosławski pisze:

Królowo Miodoboru, witaj Tołtro łysa!
Na wierzch jej wbiegło słońce i na nim zawisa:
A tam, po drugiej stronie, długie cieniów kosy
Obronnym kryją płaszczem krople rannej rosy.
Rade by ją co rychlej przemieniło w parę
I z pierwiastków jej tchnienia widziało ofiarę;
Gniewa się niecierpliwe, bo zaskalne bory
Młody świt tam kołyszą, choć tu dzień już spory13.

Autor poematu, objaśniając go przypisami, tłumaczy między inny-
mi, co to są Tołtry:

10 Ibidem, s. 53.
11 Ibidem, s. 66.
12 J. Lyszczyna: Twórczość poetycka Maurycego Gosławskiego. Katowice 1994.
13 M. Gos ławski: Wybór poezji. Oprac. J. Lyszczyna. Katowice 2005, s. 24.



Jacek Lyszczyna56

Pasmo gór Miodoborskich ciągnących się przez Podole, w niektó-
rych miejscach kamienieckiego powiatu nad powierzchnią wznoszące 
się w kształcie ostrosłupów, zowie się Tołtrami14.

W dołączonym do poematu tekście zatytułowanym: Niektóre obja-
śnienia opisu Podola, Gosławski raz jeszcze powraca do kwestii Gór 
Miodoborskich, pisząc:

Nie biorąc Podola pod względem korzyści, które są niewyczerpa-
ne, a uważając tylko dziką, malarską, poetyczną jego naturę, wszę-
dzie wzrok wędrowca mile odpocznie i od tylu piękności odrywa się 
z niechęcią. Część ta w szczególności, co nad Smotryczem i Dniestrem 
położona, powiat kamieniecki, uszycki, mohylowski i w połowie jam-
polski, już to pasmem Gór Miodoborskich prostopadle nad równiny 
wystrzelonych, już skałami nad Smotryczem i Dniestrem wznoszą-
cymi się najeżona, Szwajcarią naszą nazwać się może. Równiny od-
krywające się w dali, te zgodne sprzeczności, ten cały nieład zda się 
umyślnie ułożony, aby zachwycał. Piękności tej części Podola są groź-
ne, wspaniałe, nakazujące. Inny nad Bohem odkrywa się widok. Rów-
niny i równiny, cicho, jasno, tęskno i miło15.

To akcentowanie walorów krajobrazowych górskiego widoku, do-
pełniających pożytki tego miejsca, przypomina oczywiście cytowane 
wcześniej zachwyty Franciszka Ksawerego Giżyckiego, ze znamienną 
oczywiście różnicą – dla Giżyckiego walory estetyczne były dopełnie-
niem innych pożytków tych gór, dla romantyka Gosławskiego jednak 
estetyzm ten jest chyba najważniejszy.

Pojawienie się w pracach Aleksandra Tyszyńskiego i Michała Gra-
bowskiego pojęcia „szkoły ukraińskiej” oznaczało dążenie do uchwyce-
nia i systematyzacji zjawiska, które w coraz większym stopniu należeć 
miało już do przeszłości, choć rzecz jasna tematyka ukraińska wraz 
z charakterystycznymi dla niej motywami krajobrazów czy Kozaka po-
jawiała sie przecież w twórczości Józefa Bohdana Zaleskiego czy Micha-
ła Czajkowskiego, nie pomijając rzecz jasna Słowackiego. Wraz z poezją 
Zaborowskiego i Gosławskiego gubi się jednak gdzieś motyw Podola 
i charakterystycznych dla tego regionu Gór Miodoborskich.

14 Ibidem, s. 24.
15 Ibidem, s. 87.



Góry   Miodoborskie   w   poezji   romantycznej…   57

Jacek Lyszczyna 

Midodoborskie mountains in a Romantic poetry 
of a “Ukrainian school”

Summary

The article traces the presence of the motive of Miodoborskie mountains in the 
19th century literature constituting a part of a mountaineering landscape of Podole 
which had become one of the most visible “landmarks” of the Ukrainian school before 
the very name started to be commonly used. In 1809, that is, at the time of the Duchy 
of Warsaw, the book Podróż w górach Miodoborskich by Franciszek Ksawery Giżycki 
was published in Krzemieniec. It described a title geographical space and its particu-
lar parts, geographical information, a characteristic of the most important cities, re-
ports on the inhabitants of Miodoborskie mountains, e.g. their customs and costumes. 

Miodoborskie mountains as a fixed landscape reference, but also a n indispen-
sable element of human being identity living there will appear in the 1820s in poetry 
by Tymon Zaborowski, whose works were in between Classicism and Romanticism. 
Miodoborskie mountains will appear again in poetry by Maurycy Gosławski who pub-
lished an epic poem Podole in the first volume of his poetry “Poezje” in Warsaw. 

Jacek Lyszczyna

Montagnes de Miodobor dans la poésie romantique 
de « l’école ucrainienne »

Résumé

L’auteur de l’article suit la présence du motif de montagnes de Miodobor dans la 
littérature du début du XIXe siècle, qui constituent une partie du relief montagnard de 
la Podolie, un des « signes de marque » de l’école ucrainienne avant même de l’appari-
tion de ce nom. En 1809, alors à l’époque du Duché de Varsovie, le livre de Franciszek 
Ksawery Giżycki, intitulé Podróż w górach Miodoborskich, est apparu, en apportant 
une déscription de la contrée géographique susmentionnée, de ses parties, des infor-
mations géologiques, une caractéristique des villes les plus importantes, des relations 
sur des habitants des montagnes de Miodobor, par exemple leurs coutumes et leurs 
tenues. 

Les montagnes de Miodobor comme une référence constante au paysage, mais aussi 
comme un élément inaliénable de l’identité des habitants de cette région, apparaît dans 
les années 20. du XIXe siècle dans la poésie de Tymon Zaborowski, dont la production 
littéraire se place à la charnière du classicisme et du romantisme. Les montagnes de 
Miodobor apparaissent encore une fois dans la poésie de Maurycy Gosławski qui met le 
poème intitulé Podole dans le premier volume de ses Poésies, publié à Varsovie.



Daria Trela

Gorecki    i    Mickiewicz   –  
różne    historie    tego    samego   diabła*

Życie wegetacyjne, które regeneruje się dzięki 
pozornemu zanikaniu (pogrzebaniu ziarna), jest 
jednocześnie dla człowieka przykładem i źródłem 
nadziei1.

Bajka Diabeł i zboże jawi się jako literacki fenomen, bowiem tekst 
ten, po zapisaniu go przez Goreckiego, został wskrzeszony, zmodyfi-
kowany i niejako przedstawiony na nowo czytelnikom Dziadów cz. III 
przez Mickiewicza. Ta swoista re -cytacja przyczyniła się do współist-
nienia dwóch różnych wersji bajki. Wszak nieczęsto zdarza się, by jedno 
dzieło miało dwóch ojców – na dodatek tak różnych. Gorecki należy bo-
wiem do poetów niemal nieznanych. Nie zostało mu poświęconych zbyt 
wiele prac naukowych2. W podręczniku akademickim Aliny Witkow-

* Niniejszy tekst to fragment rozprawy: Romantyków rozmowy z diabłem. Konter-
fekt boskiego adwersarza w kontekście mitologii ludowej, pisanej pod naukową opieką 
Pana Profesora Marka Piechoty. 

1 M. Eliade: Traktat o historii religii. Przeł. J. Wierusz -Kowalski. Warszawa 
2000, s. 379.

2 Na skąpy zasób literatury przedmiotowej, poświęconej twórczości Goreckiego, 
składa się głównie krótki wstęp Jana Szeląga w książeczce: A. Gorecki: Diabeł i zboże. 
Bajki, epigramaty, wiersze. Warszawa 1950 oraz wyszczególnione przez Jolantę Kowal 
w książce Droga na Parnas. O twórczości Antoniego Goreckiego inne teksty, jak: wstęp 
Leonarda Rettela do Pieśni i Dzieł Goreckiego, artykuły: Rudolfa Ottmana, Gabriela 
Korbuta, Wiesława Pusza, Jerzego Snopka. Poeta pojawia się sporadycznie w więk-
szych rozprawach, jak: Wiesława Pusza „Nowy Parnas” przedromantycznej Warszawy. 
Bruno Kiciński i grono jego współpracowników, Aliny Siomkajło Ewolucja epigramatu 
(do początków Romantyzmu w Polsce), Janiny Abramowskiej Polska bajka ezopowa 
czy tekst Jerzego Winiarskiego, poświęcony sylwetce Goreckiego, włączony do dzieła: 



Gorecki    i    Mickiewicz… 59

skiej i Ryszarda Przybylskiego Romantyzm twórczość tego bajkopisa-
rza zawiera się w krótkiej notce, zajmującej niespełna dwie strony3. Co 
do Mickiewicza zaś, mamy do czynienia ze zjawiskiem skrajnie odwrot-
nym, o czym świadczy znaczna ilość literatury przedmiotowej, poświę-
conej najważniejszemu polskiemu wieszczowi. 

Również gdybyśmy chcieli w sposób strukturalistyczny przydzielić 
obu poetów do danego prądu literackiego, Mickiewicz, który jest niewąt-
pliwie czołowym reprezentantem romantyzmu, sytuowałby się w opo-
zycji do Goreckiego, ten bowiem, dzięki swojej twórczości satyrycznej, 
mającej charakter raczej oświeceniowy, „bliższy zawsze jest Krasickie-
mu niż romantykom”4. Sam twórca Diabła i zboża mówi o sobie i jemu 
podobnych jako o „kuchcikach Krasickiego”5. Gorecki także studiował 
na Uniwersytecie Wileńskim, co zdecydowanie rzutowało na jego pisar-
ską przyszłość, ponieważ to tam nastąpił silny wpływ oświeceniowych 
idei na poetę, „na progu bowiem XIX wieku uniwersytet stanowił jesz-
cze niewątpliwie ośrodek myśli oświeceniowej”6. Inaczej rzecz wygląda 
w przypadku Mickiewicza, który programowo zrezygnował z dziedzictwa 
poprzedniej epoki. Pamiętajmy jednak, że obu pisarzy dzieli 11 lat7.

Mickiewicz zwracał uwagę na pewną niedoskonałość formalną 
utworów Goreckiego, niemniej, według romantyka, na uwagę zasługuje 
fakt, że ten satyryk potrafił zbliżyć język literacki do potocznego, co do 
pewnego stopnia łamało zasady klasyków8. Sam wieszcz nawiązywał 

Pisarze polskiego Oświecenia. (J. Kowal: Droga na Parnas. O twórczości Antoniego 
Goreckiego. Kraków 2008, s. 8–11). Na uwagę zasługuje zwłaszcza studium Bolesława 
Oleksowicza „Znacie bajkę Goreckiego?”, zamieszczone w jego książce „Dziady”, histo-
ria, romantyzm. Studia i szkice (Gdańsk 2008), stanowiące bogate źródło informacji na 
temat biografii Goreckiego, jego twórczości oraz samej bajki, która jest przedmiotem 
rozważań w tym tekście. Bardzo serdecznie dziękuję Panu Profesorowi Józefowi Ba-
chórzowi, który wskazał mi tę pozycję. 

3 A. Witkowska, R. Przybylski: Romantyzm. Warszawa 1997, s. 180–181.
4 J. Szeląg: Wstęp. W: A. Gorecki: Diabeł i zboże. Bajki, epigramaty, wiersze. 

Warszawa 1950, s. 7.
5 J. Kowal: Droga na Parnas…, s. 129.
6 Gorecki rozpoczyna studia w roku 1802 (Wydział Literatury) i tam też zetknął 

się z wybitnymi badaczami, jak Godfryd Ernest Groddeck, Euzebiusz Słowacki czy 
Leon Borowski, określonymi jako „synowie wieku świateł”. Ibidem, s. 105. 

7 Na przykład Joachim Lelewel był przyjacielem Goreckiego i, tak jak on, był 
wówczas studentem. Zob. J. Kowal: Droga na Parnas… Dla Mickiewicza zaś – był już 
nauczycielem.

8 J. Szeląg: Wstęp…, s. 5–7. W istocie Gorecki obiera własną drogę, nie można 
bowiem powiedzieć, że jest stuprocentowym klasykiem czy też romantykiem. Ścieranie 
się tych dwóch tendencji w życiu poety najlepiej oddają słowa Kazimierza Wójcickie-
go: „klasyk z nawyknienia, romantyk z myśli i branych pod pióro przedmiotów, sym-
patyzował więcej z ostatnimi, widząc w nich talenta wyższe, dzielność młodzieńczą 



Daria Trela60

do jego twórczości, a wręcz z niej czerpał inspiracje. Niektóre całostki 
tekstów „barda”, ze względu na ich świeżość, autentyczność oraz (często 
zabarwione gorzką dozą ironii) trzeźwe spojrzenie, włącza do własnych 
utworów. I tak też, jak podaje Szeląg:

Opowiadania Goreckiego z okresu kampanii 1812 roku były obok in-
nych opowiadań tymi, które złożyły się na szereg elementów Pana 
Tadeusza. Podobnie jak poprzednio opowiadania Goreckiego o życiu 
literackim, społecznym i towarzyskim Warszawy czasu Królestwa 
Kongresowego dostarczyły poecie […] realiów do sceny salonu war-
szawskiego w Dziadów części trzeciej9. 

Jak na owe czasy, teksty Goreckiego cieszyły się ogromną poczytno-
ścią, na co niemały wpływ miało jego głęboko patriotyczne usposobienie, 
potwierdzone czynami10. Za czasów Mickiewicza „bard Antoni”11 bynaj-
mniej nie był poetą „drugiego obiegu”, zaliczał się bowiem do najbardziej 
znanych wówczas twórców, a jego bajki Polacy cytowali z pamięci12.

Gorecki, obdarzony niezwykłym zmysłem obserwatora i umiejętno-
ścią uchwycenia problemów – w sposób dowcipny czy uszczypliwy w for-
mie satyrycznego wiersza lub bajki – nurtujących społeczeństwo pierw-
szych dziesięcioleci XIX wieku, bardzo szybko rozpoczął swoją przygodę 
z bajką. Były to lata studiów13. Jego bajki, krążące w odpisach lub prze-
kazie ustnym, miały wówczas rewolucyjny charakter, ze względu na po-
ruszaną przez niego tematykę społeczną (jak między innymi ucisk chło-
pów) oraz polityczną14. Aktualność tych drobnych utworów, zawieranie 
w nich ostrzeżenia dla niegodziwców uciskających lud, nauki czy też 

i energię”. (K.W. Wójcicki: A.G. „Tygodnik Ilustrowany” 1862, nr 165, s. 228. Cyt. za: 
J. Kowal: Droga na Parnas…, s. 38). 

 9 J. Szeląg: Wstęp…, s. 5–6.
10 Należy w tym miejscu zaznaczyć, że „udział w kampanii napoleońskiej 1812 

roku, a następnie w organizacji i walkach powstania listopadowego na Litwie, zjednały 
mu ogólną społeczną sympatię i powszechną aprobatę zarówno jako poecie, jak i od-
danego ojczyźnie – żołnierzowi -patriocie. Nie odbiegał Gorecki, ze swoją postawą, od 
ogólnego porządku późniejszych ideałów romantycznych”. (J. Kowal: Droga na Par-
nas…, s. 74).

11 Poeta przyrównywany był do postaci Wajdeloty, który nie tylko pieśnią miał 
zagrzewać lud do walki, lecz także sam brał w niej aktywny udział. Ibidem, s. 75.

12  Fakt ten podkreślał Bolesław Oleksowicz: „Część utworów zamieściły cza-
sopisma wileńskie i warszawskie, te zaś, które nie były drukowane, zapracowały na 
uznanie czytelników, zwłaszcza młodzieży, krążąc w licznych opisach, lub też »wywoła-
ne lada ważniejszą okolicznością«, przekazywane z ust do ust – by użyć sformułowania 
Gabrieli z Güntherów Puzyniny – »latały po mieście«”. (Idem: „Znacie bajkę Goreckie-
go?”. W: Idem: „Dziady”, historia, romantyzm…, s. 81). 

13 J. Kowal: Droga na Parnas…, s. 106.
14 J. Szeląg: Wstęp…, s. 12.



Gorecki    i    Mickiewicz… 61

po prostu nadziei w obliczu klęski powstania listopadowego, stanowiły 
oparcie dla zniewolonego przez zaborcę narodu15. Sam Gorecki doświad-
czył zniewolenia połączonego z próbą odebrania mu prawa do wolności 
słowa. Przez drastyczną szczerość swojej Bajki o furmanach, w której 
wielki książę Konstanty wraz z senatorem Nowosilcowem obsadze-
ni zostali w rolach owych powożących, został aresztowany16. Powsta-
nie bajki Diabeł i zboże zawdzięczamy wytrwałości autora, który nie 
chcąc zamilknąć, łamie świadomie i z premedytacją złożoną deklarację 
(gwarantującą mu powrót na wolność), w której zapewniał, że „w swych 
utworach nie będzie czynił żadnych aluzji politycznych do ówczesnej 
bardzo już napiętej sytuacji”17. 

W bajce Diabeł i zboże posłużył się Gorecki znanym z ludowych po-
dań złośliwym wizerunkiem czarta. Ów bies miał za sobą doświadcze-
nie wielowiekowej ewolucji, przemian oraz kulturowych wpływów. Ze 
względu na swoją „proteuszowość” diabeł mógł stać się później nośni-
kiem wielu różnorodnych sensów. Poeta doskonale zdawał sobie z tego 
sprawę. Wykorzystał tę postać do przedstawienia wyższej i ważniejszej 
problematyki bytu niż standardowe „przepychanki diabła z chłopem”, 
z czym spotykamy się w podaniach ludowych. Postanowił więc wpro-
wadzić go w aktualną sytuację dziejową, wzbogacając sens utworu ideą 
mesjanistyczną. 

Bajka – gatunek, za pomocą którego Gorecki najlepiej wyrażał nie-
pokoje epoki, a jednocześnie w którym nie brakowało pierwiastka dy-
daktyzmu i humoru – w tym wypadku okazała się niezwykle trafną for-
mą wypowiedzi. Mickiewicz, który znał i lubił serdecznie Goreckiego18, 

15 Warto dodać w tym miejscu, że głęboki patriotyzm Goreckiego oraz, co się z tym 
wiąże, jego funkcja, jako „klasycznego” krzepiciela narodu (czyni dokładnie to samo, 
co Mickiewicz, posługując się jednak formą bajki), wywodzi się jeszcze z klimatu jego 
rodzinnego domu w Wilnie; matka poety dbała o pielęgnowanie tradycji, jednocześnie 
opierając się nowościom z Zachodu. Jak dowiadujemy się dalej z książki Droga na Par-
nas…, Gorecki, będąc dzieckiem, chętnie słuchał opowieści o powstaniu kościuszkow-
skim, jego ojciec był bowiem czynnym uczestnikiem tych wydarzeń na Litwie. (J. Ko-
wal: Droga na Parnas…, s. 99, 101).

16 Miało to miejsce w 1828 roku. Informacje za tekstem S ławomira Rzepczyń-
skiego: Goreckiego „bajka, a raczej prawda” w strukturze III cz. „Dziadów”. W: Mic-
kiewicz jako bajkopisarz. Materiały konferencji zorganizowanej w Instytucie Filologii 
Polskiej Wyższej Szkoły Pedagogicznej w Słupsku w dniach 11–12 maja 1999 roku. Red. 
K. Cysewski. Słupsk 2000, s. 113. 

17 A. Witkowska, R. Przybylski: Romantyzm…, s. 181.
18 O przyjaźni poetów traktują fragmenty książki J. Kowal: Droga na Parnas…, 

s. 20, 23, 31. Co dla nas istotne, po klęsce powstania listopadowego, w którym Gorecki 
brał czynny udział, „w końcu marca 1832 roku znalazł się znów w Dreźnie, w bliskim 
otoczeniu Mickiewicza. Literackim dowodem wzajemnej przyjaźni obydwu Litwinów 
jest wiersz Goreckiego, pochodzący ze wspomnianego okresu, Do Adama Mickiewicza, 



Daria Trela62

tę właśnie bajkę włącza do Dziadów cz. III. To akt nobilitacji i wynie-
sienia twórczości „barda Antoniego” na piedestał. Mickiewicz uznał do-
niosłość bajki, jej przesłania i sposobu wyjaśnienia sensu istnienia zła 
w świecie. Wcielił ją w tok dramatu, dzięki czemu wyższy wymiar losu 
narodu polskiego i związana z nim idea mesjanistyczna została jeszcze 
silniej zaznaczona19. Nie dziwi więc fakt, że Diabeł i zboże interpreto-
wany jest zazwyczaj w kontekście odnoszącym się do ówczesnych wyda-
rzeń historycznych. Jak się okazało, diabeł – jako łatwo rozpoznawalna 
„zła twarz” ze świata polityki – sprawdził się doskonale. 

Byliśmy w literaturze przedmiotowej niejednokrotnie pozosta-
wieni w sytuacji przedstawionej dość jasno, sprowadzającej się do lo-
gicznej tożsamości postaci: car = diabeł. Wydaje się ona oczywista, 
zważywszy na fakt, iż także w innych utworach wielkich romanty-
ków car, a z nim i inni władcy despotyczni są nazywani bezpośrednio 
szatanami czy też diabłami20. W przypadku bajki Diabeł i zboże nie 
sposób ograniczyć się jednak wyłącznie do jej kontekstu historycznego 
i równocześnie tylko takiego sposobu czytania tekstu. Gdybyśmy tak 
jednostronnie odczytywali ten tekst, pozostalibyśmy na jednej płasz-
czyźnie interpretacyjnej, pomijając zupełnie to, co znajduje się „pod 
ową skorupą” – jej bogactwo odczytań, kontekstów i mityczną wielo-
wymiarowość. Toteż podczas analizy porównawczej obu wersji Diabła 
i zboża zwracać będziemy uwagę nie tylko na konotację historyczną, 
lecz także na ich powiązania z tradycją biblijną i właśnie mityczną. 
Zazwyczaj w literaturze przedmiotowej pomija się lub porusza zdaw-
kowo te kwestie21. 

Spójrzmy na formę obu tekstów. Każda wersja zajmującej nas bajki 
ma strukturę niejako dwudzielną, na którą składa się: obszerniejsza 

towarzysza podróży 1831, w drodze między Nancy i Chalons”. (Ibidem, s. 43). Najpraw-
dopodobniej w tym okresie bajka Goreckiego trafia w ręce Mickiewicza. Spotkamy ją 
w paryskim wydaniu: Poezyie Litwina, który to tom ukazał się u Aleksandra Jełowic-
kiego w 1834 roku. 

19 Bajka jest w istocie jednym z kluczowych fragmentów dramatu, które sygnali-
zują i otwierają problematykę historiozoficzną oraz lokują w jej obszarze sens cierpie-
nia Polaków. 

20 Z takim utożsamieniem spotkamy się podczas lektury między innymi wier- 
sza Na sprowadzenie prochów Napoleona Juliusza Słowackiego, Chorału Kornela  
Ujejskiego czy też w Księgach narodu polskiego i pielgrzymstwa polskiego Mickie- 
wicza.

21 Na temat obecnego w Diable i zbożu mitu agrarnego wypowiada się jedynie 
Alina Witkowska w Wielkim stuleciu Polaków i w książce: Mickiewicz. Słowo i czyn. 
Aspekt religijny utworu podkreśla natomiast Juliusz Kleiner w dziele Mickiewicz. 
Traktuje go jednak jako replikę na wypowiedź Jankowskiego w dramacie, a więc głos 
broniący wiary chrześcijańskiej czy nawet ogólniej – sensu religii w ogóle. (J. Kleiner: 
Mickiewicz. T. 2: Dzieje Konrada. Cz. 1. Lublin 1997, s. 325–326). 



Gorecki    i    Mickiewicz… 63

część, przedstawiająca losy pierwszego człowieka, diabła i ziarna, w któ-
rej wydarzenia mają miejsce in illo tempore oraz część nieco krótsza, 
pełniąca funkcję pointy22. W perspektywie całościowego oglądu każde-
go wariantu bajki rzuca się w oczy skompilowana wersja tej, zapisa-
nej przez Mickiewicza. Gorecki stworzył tekst, który w części pierwszej 
składa się z 20 wersów, w drugiej zaś z 8. Mickiewicz natomiast rezy-
gnuje z nadmiernej rozwlekłości, ogranicza liczbę wersów do 16 w partii 
początkowej oraz zaledwie 4, stanowiących pointę. Jak się okaże, zabieg 
ten bynajmniej nie odbija się negatywnie na zawartości treściowej jego 
wersji bajki. Ponadto bajka autorstwa Goreckiego nosi znamiona pewnej 
niekonsekwencji czy po prostu – niedoskonałości formalnej pod wzglę-
dem długości wersów: dominuje tu jedenastozgłoskowiec (13 wersów), 
natomiast resztę utworu stanowi trzynastozgłoskowiec (8 wersów) oraz 
ośmiozgłoskowiec (7 wersów). Mickiewicz zaś podporządkował formę 
bajki regularnemu trzynastozgłoskowcowi, stanowiącemu też dominan-
tę w jego dramacie. 

W kwestii rymów zauważamy, iż żaden z utworów nie składa się 
z jednego tylko, dominującego układu. W wersji Goreckiego na prze-
strzeni początkowych dwunastu wersów mamy do czynienia z rymami 
o układzie parzystym (aa bb cc dd ee ff), wersy 13–16 rymują się w spo-
sób nieparzysty (g h g h), natomiast w wersach 17–24 autor powraca do 
rymów parzystych (ii jj kk ll), by w końcowym fragmencie zastosować 
rym okalający (m nn m). W Mickiewiczowskim wariancie spotykamy 
się z rymami parzystymi i okalającymi: pierwsze dwa wersy rymują 
się parzyście (aa), rym okalający zaczyna występować od wersu 3 do 10 
(b cc b d ee d), zaś wersy 11–20 charakteryzuje ponownie rym parzy-
sty (a więc odpowiednio: ff gg hh ii jj). Mickiewicz ewidentnie dążył do 
udoskonalenia bajki Diabeł i zboże, dlatego między innymi wprowadza 
regularną liczbę głosek w wersach, redukuje ilość układów rymów oraz 
zmniejsza liczbę samych wersów (z 28 do 20). Czyni to także po to, by 
utwór tym lepiej wpasował się w strukturę Dziadów cz. III formą, ale 
i treścią.

Początek obu utworów wprowadza nas w sytuację mającą miej-
sce w mitycznym czasie, u zarania dziejów. Gorecki sięga do Biblii po 
dobrze znany ludziom motyw wygnania przez Boga pierwszych ludzi 
z raju. W świecie przedstawionym bajki rzecz dzieje się tuż po tym wy-
darzeniu. W wersjach Goreckiego i Mickiewicza inaczej zarysowuje się 
relacja pomiędzy Bogiem, człowiekiem i diabłem. Bajkopisarz zaczyna 
opowieść z perspektywy pierwszego człowieka:

22 Zob.: bajka oraz pointa w: M. G łowiński, T. Kostkiewiczowa i in.: Słownik 
terminów literackich. Wrocław 1998. 



Daria Trela64

Gdy Adam, coś tam bardzo zgrzeszywszy podobno
Z swą połowicą nadobną,
Musiał był z raju uchodzić […]23.

Mickiewicz natomiast pomija zupełnie ten fragment i zaczyna od 
perspektywy Stwórcy:

Gdy Bóg wygnał grzesznika z rajskiego ogrodu […]24.

Już na początku tych historii widać różnice w sposobie przedsta-
wienia relacji, jaka łączyła Boga z człowiekiem. W pierwotnej wersji au-
tor jakby specjalnie pomija kwestię pierworodnego grzechu i złamania 
przez człowieka przymierza ze Stwórcą. Traktuje ten biblijny wątek jako 
coś mniej ważnego, a nawet jakby z przymrużeniem oka. Stwierdzenie, 
że Adam „coś tam […] zgrzeszywszy podobno” (wers pierwszy) wskazu-
je, że zamiarem artysty było umniejszenie jego rzekomej winy. „Podob-
no”, a więc nie do końca dajemy temu wiarę mimo biblijnego przekazu. 
Zwróćmy też uwagę na to, że nie Bóg wygania pierwszych ludzi, lecz oni 
sami „uchodzą” z raju. 

Bóg Mickiewicza jawi się natomiast jako surowy, starotestamen-
towy demiurg, który wypędza pierwszego człowieka. Co do samego 
Adama, jest on napiętnowany określeniem „grzesznik”, co w tej wersji 
bajki nie pozostawia nam wątpliwości, czy popełnił on pierworodny 
grzech. Mickiewicz nic nie wspomina też o Ewie, która – w wersji Go-
reckiego – stoi u boku uciekającego Adama. Świadomie usuwa „nad-
wyżkową” postać ze świata bajki. U „barda Antoniego” zaś, informa-
cja o „połowicy nadobnej” ma dodać kolorytu opisywanej sytuacji25. 
Następne wersy ujawniają szczegóły zamiarów Boga oraz pokazują 
Jego działania:

Bóg, który umie słuszność z litością pogodzić,
Stworzył zboże i wszędzie po drodze im rzucił. 

A.G., w. 4–5

23 A. Gorecki: Diabeł i zboże. W: Idem: Diabeł i zboże…, s. 24. Przy okazji kolej-
nego cytowania fragmentów tego tekstu będę podawać skrót A.G. oraz numery wersów.

24 A. Mickiewicz: Utwory wybrane. T. 3: Dziady. Warszawa 1957, s. 143. I w tym 
wypadku, gdy będę cytować fragmenty tej wersji bajki, będę je sygnalizować inicjałami 
A.M. oraz numerami wersów.

25 Nagromadzenie informacji (nawet takich jak piękno Ewy) ma sugestywnie od-
działywać na wyobraźnię odbiorców. Z takim samym zabiegiem spotykamy się, gdy 
czytamy apokryfy czy ludowe podania. Pamiętajmy, że taka jest też funkcja bajek – 
kreują bogate światy przedstawione, mające obrazowo przemówić do słuchających czy 
też czytelników.



Gorecki    i    Mickiewicz… 65

Nie chciał przecie [Bóg], ażeby człowiek umarł z głodu;
I rozkazał aniołom zboże przysposobić
I rozsypać ziarnami po drodze człowieka. 

A.M., w. 2–4

Zauważmy, jak poeci różnorodnie prezentują wizerunek Najwyższe-
go. Bóg Goreckiego nosi znamiona dobrego, miłosiernego, nowotestamen-
towego Stwórcy, którego ponadto nie dzieli z człowiekiem duży dystans, 
sam bowiem stwarza dla niego ziarno i je rozrzuca. W wersji Mickiewi-
czowskiej, jak to już zostało powiedziane, Bóg przypomina chronologicz-
nie wcześniejszy, starotestamentowy wariant. W przeciwieństwie do Boga 
z bajki Goreckiego, nie stwarza sam ziarna, lecz nakazuje aniołom, by to 
uczyniły i posypały nimi drogę wędrówek Adama, wskutek czego mię-
dzy Bogiem a człowiekiem w tej wersji da się dostrzec większy dystans. 
Obie wersje natomiast zaznaczają przemyślność Stwórcy, który specjalnie 
umieszcza zboże czy też każe je rzucić na drogi, po których chodzić bę-
dzie pierwszy człowiek. To wyraz troski Stwórcy, który chce, by Adam od-
nalazł jego dar. Rzucając zboże na jego ścieżki, znacznie mu to ułatwia.

Przyjrzyjmy się w tym miejscu kontekstowi biblijnemu. Księga Ro-
dzaju nie przekazuje informacji o tym, że Bóg zapewnia wygnanemu 
człowiekowi pożywienie. Mówi on wręcz do Adama:

W trudzie będziesz zdobywał na niej [na ziemi – D.T.] pożywienie przez 
wszystkie dni życia. Będzie ci ona rodziła ciernie i osty, a przecież two-
im pokarmem mają być płody roli. W pocie czoła będziesz zdobywał po-
żywienie, aż wrócisz do ziemi, bo z niej zostałeś wzięty.

Rdz  3,17–1926 

Bajka Diabeł i zboże jest utworem swobodnie traktującym motywy 
biblijne, co stanowi charakterystyczną cechę twórczości folklorystycz-
nej. Z tego też nurtu się ona narodziła i z niej czerpie wiele elementów. 
System myślenia ludu jest głęboko zakorzeniony w świecie archaicznych 
mitów kosmogonicznych. W słowiańskiej mentalności tkwi pierwotny, 
głęboko zakorzeniony dualistyczny sposób rozumienia świata. W mitach 
tych pojawia się dobre bóstwo oraz złe, które są w jakimś stopniu od 
siebie zależne, zwłaszcza jeśli chodzi o akt stworzenia świata, który do-

26 Podaję fragment Księgi Rodzaju za Pismem Świętym Starego i Nowego Testa-
mentu. Oprac. Zespół Biblistów Polskich z inicjatywy Towarzystwa św. Pawła. Czę-
stochowa 2009. Biblia wspomina, że mimo wszystko Bóg w trosce o „zdrowie i życie” 
pierwszych ludzi zapewnia im prymitywne ubranie i odziewa ich w skóry zwierząt 
(Rdz 3,21). Ta uwaga wskazuje, że – podobnie jak w bajce – i w Biblii Bóg interesuje 
się losem „swoich” ludzi, nie chce, by zginęli. Od tej jednak pory pieczę sprawować 
będzie nad nimi z wysokości.



Daria Trela66

konuje się za sprawą pracy ich obu. Ów „układ binarny”, o którym pisze 
Aleksander Gieysztor w Mitologii Słowian, w żadnym razie nie mógł 
zostać przejęty z chrześcijaństwa27. Zadajmy sobie w tym miejscu klu-
czowe pytanie: Czy Bóg ze świata bajki mógłby samodzielnie stworzyć 
zboże, a raczej spowodować, by ono wyrosło w postaci kłosów? Potrzebny 
był ktoś, kto zakopałby ziarno w ziemi i tym czynem przypieczętował 
akt stworzenia zboża. Tym kimś jest oczywiście diabeł. Jego funkcja 
wyjaśnia sens istnienia zła w świecie. Bez niego i jego ingerencji wiele 
aktów z zamysłu boskiego nie zostałoby dokonanych. Nie wyprzedzajmy 
jednak faktów. Oto bowiem w miejscu, w którym w wariancie Goreckie-
go już pojawia się diabeł, Mickiewicz włącza jeszcze własne wersy, które 
poświęcone są Adamowi:

Przyszedł Adam, znalazł je, obejrzał z daleka
I odszedł; bo nie wiedział, co ze zbożem robić. 

A.M., w. 5–6

Mickiewicz umyślnie wprowadza „na scenę” pierwszego człowieka, 
aktywizuje go i podkreśla fakt odnalezienia przez niego daru Bożego. 
Jednakże wiedza Adama, a więc i ogólniej – wiedza człowieka oraz jego 
znajomość zamysłów boskich jest niezwykle ograniczona. Człowiek sam 
nie jest w stanie odczytać zamiarów Najwyższego. Adam, obejrzawszy 
ziarna, odchodzi. W wersji zaś Goreckiego diabeł widzi, jak Bóg osobi-
ście rozsypuje ziarna:

Widząc to diabeł bardzo się zasmucił.
Przejrzał on bowiem miłosierdzie Boże,
Że to z tego chleb być może,
Że się znajdą ludzie potem,
Którzy gardząc diabła złotem
Za narzędzie ucisku nie dadzą się użyć,
Woląc o suchym chlebie świętej prawdzie służyć. 

A.G., w. 6–12

27 A. Gieysztor także wskazuje na głębokie zakorzenienie tego systemu i za-
znacza wysokie prawdopodobieństwo wpływów irańskich. (Idem: Mitologia Słowian. 
Warszawa 1986, s. 81–82). Zauważmy, że w bajce nie pojawia się żadne bóstwo „po-
średnie”, które wskazywałoby na chrześcijańską triadę. Co do samego Mickiewicza, 
miał on doskonałe rozpoznanie w dualistycznych systemach religijnych. Nie była mu 
obca myśl irańska, w 1830 roku tworzy nawet wiersz Aryman i Oromaz (z Zenda-
 -Westy). Informacja za tekstem: Jean -Charles Gille -Maisani: Adam Mickiewicz. 
Studium psychologiczne. Od dzieciństwa do „Dziadów części trzeciej”. Przeł. A. Kuryś, 
K. Marczewska. Warszawa 1996, s. 317. Mickiewicz, tworząc własną wersję Diabła 
i zboża, świadomie wybiera więc wyjątkowo jasno prezentowany, dualistyczny układ: 
Bóg – diabeł. 



Gorecki    i    Mickiewicz… 67

W wariancie Mickiewicza diabeł, po odejściu Adama, przychodzi dopiero 
pod osłoną nocy:

Aż w nocy przyszedł diabeł mądry i tak rzecze:
„Niedaremnie tu Pan Bóg rozsypał garść żyta,
Musi tu być w tych ziarnach jakaś moc ukryta;
Schowajmy je, nim człowiek ich wartość dociecze”. 

A.M., w. 7–10

Diabły w każdej z wersji wiedzą, że ziarno podarował ludziom Stwór-
ca. I na tym stan ich wiedzy się kończy. Wie to nawet diabeł Mickiewi-
cza, choć pojawia się jakiś czas po rozsypaniu przez anioły zboża, nie 
był więc świadkiem tego zdarzenia. W bajce Goreckiego Zły jest bardziej 
domyślny i, skojarzywszy fakty, wysnuwa wniosek, „że to z tego chleb 
być może” (A.G., w. 8). Chleb jest najważniejszym pokarmem dla czło-
wieka. To o chleb modli się on w pierwszej kolejności. Wystarczy przy-
wołać znane powszechnie słowa modlitwy Ojcze nasz: „chleba naszego 
powszedniego daj nam dzisiaj”, by ocenić, jak ogromną rolę odgrywa on 
w życiu człowieka od setek lat. Diabeł nie chce dopuścić, by człowiek 
znalazł zboże. Gdyby znalazł, wówczas ludzie, korzystając z daru Boga, 
zapewniliby sobie pożywienie w postaci chleba28. Diabeł natomiast ma 
inne zamiary względem człowieka. Chce bowiem, by ten był jego sługą. 
Gorecki mówi tu o mamionych złotem przez diabła ludziach, którzy sta-
nowią jedynie narzędzie w jego rękach. Jako jego marionetki, wykonując 
rozkazy czarta, mieliby nieść innym ludziom cierpienie, byliby dla nich 
źródłem ucisku. Diabeł obawia się, że kiedyś mogłaby się wyłamać gru-
pa z owych sług i zamiast służyć jemu, woleliby poświęcić się „świętej 
prawdzie”. Wizja ta zakłóca jego spokój, toteż postanawia działać. 

Spójrzmy teraz, jak Mickiewicz przedstawia ten moment w bajce. 
Diabeł przychodzi w miejsce, w którym wysypane jest zboże, gdy już 
zapadła noc. Czyni to niejako potajemnie, skrywają go ciemności, chce 
przyjrzeć się ziarnom „bez świadków”29. Knowania diabła, odbywające 
się w tajemnicy przed innym, Mickiewicz przytacza bezpośrednio, za 
pomocą mowy niezależnej. Oddaje tej postaci głos, by „diabeł mądry” 
ujawnił tok swojego rozumowania. To kolejna innowacja odautorska, 

28 Gorecki zakłada, że człowiek wiedziałby, co należy zrobić z ziarnami, w przeci-
wieństwie do Adama z bajki Mickiewicza. 

29 Owo działanie w tajemnicy, konspiracyjne zachowanie czarta jest rzadko spo-
tykane w folklorze. Diabeł z podań zawsze dążył do objawienia się człowiekowi po to, 
by go kusić, by pertraktować z nim o duszę, lub w skrajnych przypadkach – by mu 
pomagać. W bajce pojawienie się „na scenie” czarta pod osłoną nocy i jego spiskowanie 
jest novum zaoferowanym przez Mickiewicza. 



Daria Trela68

nadająca kolorytu bajce. Jak bowiem wiemy, Gorecki nie dopuszcza swo-
ich postaci do głosu. Powtórzmy ten fragment:

„Niedaremnie tu Pan Bóg rozsypał garść żyta,
Musi tu być w tych ziarnach jakaś moc ukryta;
Schowajmy je, nim człowiek ich wartość dociecze”. 

A.M., w. 8–10

Ze słów czarta dowiadujemy się, że w istocie on nie wie, do czego 
miałyby służyć ziarna. Jego wiedza jest jeszcze mniejsza niż wiedza 
diabła z pierwotnego wariantu bajki. Diabeł Mickiewiczowski nie wpadł 
na to, że „z tego chleb być może” (A.G., w. 8). Co ciekawe, znamienny dla 
tej wersji jest fakt, iż w przeciwieństwie do wariantu Goreckiego, autor 
słowem nie wspomina o chlebie, który miałby potem powstać z ziaren. 
Nie używając ani razu w swojej bajce tego rzeczownika, podczas gdy 
w apologu „barda Antoniego” występuje on aż cztery razy, eliminuje zu-
pełnie takie kwestie, jak poświęcenie się człowieka „świętej prawdzie” 
oraz chęć diabła, by uczynić z ludzi swoich podwładnych. Mickiewicz 
przenosi za to punkt ciężkości na same ziarna. Diabeł podejrzewa, że 
w ziarnach żyta tkwi jakaś magiczna moc. Wiara w niezwykłą siłę zia-
ren zboża jest głęboko zakorzeniona w prastarych przekonaniach ludów 
słowiańskich. Eliade, omawiając kwestie związane z sakralnym wymia-
rem rytualnych czynności rolniczych, mówi, iż „nieskończona ilość ry-
tów i wierzeń agrarnych opiera się na uznaniu jakiejś siły, która objawia 
się w plonach”30. Także Gieysztor wskazuje na związek zboża z siłami 
boskimi, który objawia się już w warstwie językowej: 

Pole semantyczne wyrazu bóg i wyrazów zbliżonych jest w językach 
słowiańskich szerokie i obejmuje manifestacje bogactwa, dostatku 
rzeczy, zwłaszcza zboża31.

Ten związek ziarna ze sferą sacrum objawia się zwłaszcza w rytu-
ałach rolnych, folklorze i jego zwyczajach. Ludy okolic Litwy, Żmudzi 
i Łotwy, zwłaszcza zaś tego ostatniego obszaru, póki nie przebłagały 
wiosną bóstw, nie złożyły im ofiary – nie mogły przystąpić do siewu32. 
Także prastary kult Świętowida zakłada objawianie się jego boskiej 
mocy w ziarnach, miał on bowiem wpływ na obfitość plonów33. By nie 

30 M. Eliade: Traktat o historii religii…, s. 355.
31 A. Gieysztor: Mitologia Słowian…, s. 35.
32 A. Brückner: Starożytna Litwa. Ludy i Bogi. Olsztyn 1984, s. 115. 
33 Gieysztor wskazuje, że bóstwo to „zajmuje się obfitością plonów, gospodarowa-

niem swego ludu zapasami ziarna [oraz dodaje, że dodatkowo ten – D.T.] jego stosunek 



Gorecki    i    Mickiewicz… 69

zamykać sakralnego wymiaru zboża jedynie w kontekście pogańskiej 
wiary i jej rytów, zauważmy, że ziarno stanowiło i dla człowieka bi-
blijnego fundamentalny element zapewniający mu dalszą egzystencję. 
W Biblii znajdujemy więc prośby kierowane do starotestamentowego 
Boga o urodzaj oraz słowa dziękczynne wyrażane w psalmach. Między 
innymi, w psalmie 72 spotykamy się z prośbą o błogosławieństwo:

Niech zboże obrodzi na ziemi,
Niech rozpleni jak trawa na ziemi,
Niech zaszumią kłosy na wzgórzach jak lasy Libanu. 

Ps 72,15

Znamy też psalmy, w których człowiek sławi Boga za jego hojność: 
to między innymi Psalm 65 – Pieśń wdzięczności za Boże dary oraz 
Psalm 67 – Pieśń dożynkowa, która stanowi podziękowanie ludu Izra-
ela za błogosławieństwo Stwórcy, ujawniające się w postaci plonów. 

To odwołanie do tradycji mitycznej i biblijnej ukazuje, że boskie po-
chodzenie zboża jest kwestią niejako oczywistą. Diabeł z wersji bajki 
Mickiewicza, wyczuwając w ziarnach jakąś magiczną moc, wie, że znaj-
duje się tam ona za sprawą Boga. Nie potrafi jednak przejrzeć jego za-
miarów. Stanowią one dla niego wielką, mistyczną tajemnicę. Obawia-
jąc się siły skumulowanej w zbożu, manny, która mogłaby zostać jakoś 
wykorzystana przez człowieka, woli je przed nim schować, zanim ten 
zorientuje się, do czego można zboża użyć. 

Z kolejnych wersów dowiadujemy się o tym, co diabły postanawiają 
zrobić z ziarnami, stanowiącymi dla nich problem:

A więc pobiegł drogą skrytą
I tocząc wojnę z miłościwym Bogiem
Wszystką pszenicę, jęczmień, owies, żyto
Zagrzebał pilnie do ziemi swym rogiem.
Mniemał, że wiecznie pozbawił nas chleba,
Ale właśnie to zrobił, co było potrzeba. 

A.G., w. 13–18

Zrobił rogiem rów w ziemi i nasypał żytem, 
Naplwał i ziemią nakrył, i przybił kopytem; –
Dumny i rad, że boże zamiary przeniknął,
Całym gardłem rozśmiał się i ryknął, i zniknął. 

A.M., w. 11–14

do rolnictwa kryje pierwiastek indoeuropejski”. (A. Gieysztor: Mitologia Słowian…, 
s. 103). 



Daria Trela70

Diabeł Goreckiego zakopuje ziarno w obawie przed tym, by nie zo-
stało odnalezione przez Adama. Kierując się obsesyjnym wręcz lękiem, 
by ludzie nie odkryli zboża i nie zaczęli wytwarzać z niego chleba, jest 
w stanie posłużyć się nawet swoimi rogami i jednym z nich zakopu-
je ziarna wszystkich wyszczególnionych przez bajkopisarza gatunków 
zbóż. Chce realizować własną politykę, ma bowiem inne niż Stwórca 
zamiary względem człowieka. Co więcej, Gorecki podkreśla tu, że dia-
beł jest z Najwyższym w stanie wojny. Nie dopuszcza więc, by człowiek, 
cieszący się specjalnymi względami Stwórcy, odnalazł jego dar. Diabeł 
jawi się jako istota na wskroś zła, kierująca się własnym interesem oraz 
chęcią zniewolenia człowieka. Sprzeciwia się Bogu i walczy z jego posta-
nowieniami.

Diabeł Mickiewicza także postanawia schować przed człowiekiem 
ziarna żyta34, sam bowiem, jak już to było wyżej powiedziane, nie wie, 
co może z nich powstać. By sobie nie zaszkodzić, a nie ułatwić człowie-
kowi odkrycia magicznej mocy ziaren, i ten diabeł sam je zakopuje. Mic-
kiewicz jednak dodaje w tym miejscu humorystyczne elementy. Ubar-
wia tę scenę opisem dodatkowych czynności diabła, który po wsypaniu 
żyta w zagłębienie w ziemi pluje na nie, zakrywa ziemią i przydeptuje 
kopytem. Moment ten w bajce jest tym zabawniejszy, że czytelnik widzi, 
jak diabeł, nieświadomie, wykonuje kluczowe czynności rolnicze zwią-
zane z rytuałem siewu35. W istocie, nie wiedząc nawet o tym, rozpoczął 
cykl agrarny i stał się prekursorem rolnictwa, a więc jego faktycznym 
(choć nieświadomym) pomysłodawcą36.

Na bazie zgromadzonego materiału możemy już w tym miejscu do-
konać krótkiej charakterystyki bajkowego diabła. W wersji Goreckiego 
tytułowy bohater jawi się jako skrajny adwersarz dobrego Boga. Co do 
jego złych zamiarów, mających spowodować zgubę ludzi, ich cierpienie 
oraz przekreślających (na pierwszy rzut oka) zamiar miłosiernego Stwór-
cy – nie możemy mieć wątpliwości. Zauważmy też, że jest on zazdrosny 
o miłość, jaką w istocie Bóg darzy człowieka, obserwując bowiem, jak 
Najwyższy „własnoręcznie” rozsypuje ziarna, odczuwa smutek: „widząc 

34 Mickiewicz rezygnuje w swojej wersji z wyszczególniania każdego rodzaju zbo-
ża, jak to czyni Gorecki, i zastępuje je jedną, reprezentacyjną formą – żytem.

35 Wszystko robi tak jak potrzeba: wykopuje zagłębienie w ziemi, wrzuca żyto, pod-
lewa (pluje), zasypuje i jeszcze na dodatek przyklepuje spulchnioną zanadto ziemię.

36 W następnych dwóch wersach Mickiewicz jeszcze bardziej natrząsa się z diabła. 
Ujawnia bowiem, że czart, kiedy już „schował” zboże, był zadowolony i dumny z siebie. 
Uważał, że przewidział plan Boga, a zakopując w ziemi magiczne ziarna, był pewny, że 
pokrzyżował tajemne projekty Stwórcy. Co więcej, jego zadowolenie jest tak wielkie, że 
aż, nie bacząc już na konspiracyjny charakter swoich działań, śmieje się w głos i tuż 
przed magicznym zniknięciem jeszcze raz zaryczał z radości. Poeta umyślnie przeryso-
wuje euforię oraz satysfakcję diabła, które ten odczuwa po wykonaniu swojej misji. 



Gorecki    i    Mickiewicz… 71

to diabeł bardzo się zasmucił” (A.G., w. 6). Takie zachowanie, a więc: 
poczucie odrzucenia przez Boga, „wrodzona” chęć przeciwdziałania jego 
wyrokom oraz głęboka nienawiść, jaką obdarza ludzi, jest charaktery-
styczna dla nowotestamentowego, chrześcijańskiego diabła.

Ostre rysy nadane diabłu wskazują to źródło, ale nie tylko. Przyj-
dzie nam tu powrócić do niewyjaśnionej wcześniej kwestii chleba, które-
go diabeł tak się obawia. Zauważmy, że w Nowym Testamencie pojawia 
się chleb w sytuacjach dla człowieka kluczowych. To momenty, kiedy 
Chrystus dokonuje cudownego rozmnożenia chleba i ryb, by nakarmić 
słuchający go lud, to również moment, gdy Jezus dzieli się z uczniami 
chlebem podczas Ostatniej Wieczerzy. Chleb należy tu za każdym ra-
zem do sfery sacrum. Dzięki niemu człowiekowi umożliwia się kontakt 
z Bogiem, a chleb w postaci hostii wznawia pierwotne przymierze, które 
zostało przez człowieka zerwane w raju. W tym kontekście nie dziwi już 
fakt, dlaczego diabeł się go obawia. Uświęcony pokarm, dany od Boga, 
pozbawiłby czarta sług – grzeszników.

Diabeł Mickiewicza nosi natomiast znamiona natury poniekąd po-
gańskiej. Jest obdarzony bliżej nieokreśloną mocą magiczną, potrafi bo-
wiem znikać na własne życzenie. Istnieje w świecie bajki również jako 
drugi element dualistycznego układu sił metafizycznych. Jednakże jest 
on raczej złośliwą istotą, nie zaś z gruntu złą (jak w wersji Goreckiego). 
Poeta przedstawia go jako śmieszne, wynaturzone stworzenie, które, 
mniemając o swojej mądrości, jest w istocie intelektualnie ograniczone 
i bardzo łatwo je „wywieść w pole”. Owa głupota diabła, z której moż-
na się śmiać, jest cechą charakterystyczną dla jego folklorystycznego 
odpowiednika. Stoi on zdecydowanie niżej w hierarchii w stosunku do 
Boga: jego wiedza jest nikła, a Stwórca jest dla niego postacią tajem-
niczą i niedostępną. Diabeł ten jest pozbawiony elementów ze sfery sa-
crum, które wskazywałyby na jego jakikolwiek kontakt z Bogiem czy 
też pochodzenie od Niego. Reprezentuje raczej złośliwe bóstwa ziemskie, 
od których roiło się w wierzeniach Słowian. Jego najważniejszym zada-
niem jest szkodzenie ludziom. 

Do domknięcia części mitycznej dwóch wersji Diabła i zboża pozo-
stały nam jeszcze wersy ujawniające nawiązanie do mitów agrarnych, 
opierających się o holistyczny cykl natury:

Z podziwem jego ziarno z ziemi wschodzi
I po dziś dzień chleb się rodzi. 

A.G., w. 19–20

Aż tu wiosną, na wielkie diabła zadziwienie,
Wyrasta trawa, kwiecie, kłosy i nasienie. 

A.M., w. 15–16



Daria Trela72

Fragmenty te pokazują, do czego doprowadziły działania diabła. 
Gorecki, ponownie koncentrując uwagę na chlebie, zaznacza, że choć 
wcześniej diabeł koniecznie chciał tego uniknąć, w istocie przyczynia 
się do jego powstania. U Mickiewicza zaś na pierwszy plan wysuwa się 
głupota diabła, który był pewny, że przechytrzył samego Boga, teraz 
natomiast stoi zadziwiony widokiem wzrastającego zboża. 

Czart, który w każdej wersji bajki Diabeł i zboże ponosi klęskę, usu-
wa się w tym miejscu „ze sceny”, pozostawiając człowiekowi swoje dzie-
ło. Jak już powiedzieliśmy wcześniej, objawił się on tu jako spiritus mo-
vens rolnictwa i, co więcej, zapewnił człowiekowi warunki do rozwoju 
i dalszego pochodu ku doskonałości. Jak bowiem wyjaśnia Eliade:

To nie przyrost ludności ani nie zasoby środków żywnościowych 
przesądziły o losach ludzkości, ale teoria, jaką sobie człowiek wy-
pracował, odkrywając rolnictwo. To, co ujrzał, patrząc na zboże, to, 
czego się nauczył przez pracę na roli, to, co zrozumiał, patrząc na 
przykład dany mu przez ziarno zatracające swój kształt w ziemi – to 
wszystko było dla niego główną szkołą jego życia. […] W prehisto-
rycznej mistyce agrarnej tkwi główne źródło optymizmu soteriolo-
gicznego37. 

W kontekście bajki istotny jest fakt, że z czynów diabła człowiek 
może wyciągać naukę. Czynności wykonywane przez czarta staną się 
więc wzorcem dla Adama – pierwszego człowieka – i wiedza pozyska-
na z obserwacji zachowań plonów stanie się, jak to zaznaczył Eliade, 
punktem odniesienia dla tworzonych przez niego teorii związanych ze 
zmartwychwstaniem i ponownym powrotem. W perspektywie meta-
tekstowej obserwacja cyklicznego obumierania oraz odradzania natury 
stała się też dla człowieka XIX wieku ważną lekcją i źródłem nadziei, 
o czym głosi motto tej pracy. Ten „optymizm soteriologiczny”, wiara 
w zmartwychwstanie zostaje przeniesiona z obserwowanego ziarna na 
człowieka: „podobnie jak ziarno ukryte w ziemi, zmarły oczekuje z uf-
nością powrotu w nowej formie”38. Tym typem myślenia kierowały się 
już społeczności archaiczne. Porównanie człowieka do ziarna wpisywało 
go w nieprzerwany cykl natury, w którym nic nie umiera definitywnie, 
bowiem ziemia nie tylko przyjmuje do siebie to, co pogrzebane, lecz tak-
że wydaje na świat nowe życia. O takim „obliczu chtonicznym ziemi”39, 

37 M. Eliade: Traktat o historii religii…, s. 380–381.
38 Ibidem, s. 381. W tym kontekście mamy na myśli głównie wymiar wyższy, 

w którym „zmarły” staje się reprezentantem sensu ogólnego, takiego jak cały naród. 
39 A. Gieysztor: Mitologia Słowian…, s. 155. Matka ziemia jest tu ukazana 

w kontekście pełnienia przez nią funkcji grobu, ale i kolebki w wymiarze pod -ziemnym. 
Ziemia przyjmuje na pozór umarłą i znękaną ofiarę, w postaci i zmarłego, i ziarna, 



Gorecki    i    Mickiewicz… 73

żywym w XIX wieku, mówi Gieysztor, powołujący się na polski folk- 
lor:

Jedno z podań Oskara Kolberga w Krakowskiem przekazuje na-
kaz boży wobec niej [ziemi]: „Ty będziesz ludzi rodziła i będziesz poże-
rała; co sama urodzisz, to sama zjesz, bo to twoje”40. 

Zwłaszcza dla Mickiewicza istotny jest ów motyw grobu -kolebki, 
wyjaśniał on bowiem sens wiecznego trwania w kontekście agrarnego 
cyklu. Jak bowiem udowadnia Alina Witkowska:

Takim znakiem symbolicznym jest dla Mickiewicza grób pojęty 
jako kolebka, śmierć jako ziarno życia, wnętrze ziemi jako przestrzeń 
tajemnicy wegetacyjnej41.

Wróćmy jednak jeszcze na moment do Eliadowskich rozważań. 
Pierwotnie człowiek odczuwał silny związek z naturą. Poprzez obrzędy 
i rytuały rolne wkraczał w jej sferę sakralną i wykonując je w ramach 
holistycznego rytmu, jednoczył się z nią42. Co więcej, pokładając ufność 
w naturze jako uporządkowanym kosmosie, sam stawał się jego istotnym 
elementem. Człowiek przyczynia się do ponownego zmartwychwstania 
zboża dzięki swoim zabiegom rolnym. W tym znaczeniu „rytuał agrar-
ny ma swój własny cykl obrzędów związanych ze stałym odnawianiem 
się sił przyrody przez odnowę czasu”43. Jego zabiegi podporządkowane 
są czasowi holistycznemu, a nie historycznemu, który symbolicznie jest 
ukazywany jako oś, na której umieszcza się daty różnych wydarzeń 
dziejowych. 

Ponadto człowiek wpisujący się w rytm natury sam podlega cyklicz-
nym przemianom. Obrazowo zależność tę pokazują zwłaszcza zwyczaje 
obecne w folklorze, związane z wcielaniem się człowieka w sytuację zbo-
ża. Znacząca jest tu też symbolika ostatnich kłosów z pola, w których 
kumuluje się magiczna moc.

Tożsamość „siły” zboża i jej ludzkiego przedstawiciela jest w da-
nym wypadku całkowita. Gospodyni musi przeżyć cały dramat zboża, 

lub też metaforycznie – w postaci danego ludu, ofiarowanego przez Boga. Cykl natu-
ry zakłada powrót złożonego daru w jeszcze doskonalszej formie. To samo wyraża też 
sens biblijny. 

40 A. Gieysztor: Mitologia Słowian…
41 A. Witkowska: Wielkie stulecie Polaków. Warszawa 1987, s. 41.
42 M. Eliade: Traktat o historii religii…, s. 351.
43 A. Gieysztor: Mitologia Słowian…, s. 103.



Daria Trela74

którego „siła” skupia się w ostatnim snopku, i przejść przez szereg 
obrzędów mających na celu odrodzenie i uspokojenie owej „siły”44.

Jak więc widzimy, przenikają się tu dwa wątki: pierwszy, dotyczy 
rytuałów związanych z pracą na polu, siewem i zbiorem, w których czło-
wiek w sposób aktywny oddziałuje na naturę, wpisując się jednak w jej 
cykl i szanując jej prawa uświęcone, oraz drugi, który lokuje człowieka 
nie w roli gospodarza, ale samego zboża. 

Analogię sytuacji człowieka i zboża spotkamy także w fundamen-
talnym dla chrześcijaństwa tekście, mianowicie w Nowym Testamencie. 
Apostoł Jan utrwala w swojej Ewangelii kluczowe słowa Chrystusa:

Uroczyście zapewniam was: Jeśli ziarno pszenicy wrzucone w zie-
mię nie obumrze, pozostanie tam samo; jeśli zaś obumrze, przynosi 
obfity plon.

J 12,24

A następnie przenosi ten przykład -wzór na sytuację człowieka:

Ten, kto kocha swoje życie, traci je; ten zaś, kto nie przecenia swo-
jego życia na tym świecie, zachowa je na życie wieczne.

J 12,2545

Ostatnie zdanie ujawnia perspektywę eschatologiczną, w której na-
cisk położony jest na trwanie po śmierci w ramach życia wiecznego. Na-
stępuje tu przeniesienie wymiaru wegetatywnego na wizję wiecznego 
trwania. Ze względu na ów cel, a więc trwałe współuczestnictwo w bo-
skości, jesteśmy skłonni zakwalifikować ten motyw biblijny jako źródło 
„natchnienia” dla Goreckiego. 

Na nowotestamentową inspirację poety wskazywaliśmy przy oka-
zji omawiania motywu chleba w jego bajce. Tutaj natomiast zarówno 
posłużenie się przez Jezusa figurą ziarna do pokazania wyższych sen-
sów, jak i sam układ dwuczłonowy tego krótkiego biblijnego wywodu 
pokazuje, jak bajkopisarz mógł skorzystać z tego schematu i – bazując 

44 Ibidem, s. 361. Ten przykład pochodzący z Wandei najlepiej pokazuje, że utoż-
samienie człowieka z ziarnem oraz sytuacji człowieka z sytuacją ziarna jest faktem 
znanym i powszechnie spotykanym w folklorze. Autor podaje jeszcze przykłady z kra-
jów takich jak: Szwecja, Dania, Norwegia, Niemcy, Bułgaria, których nie będziemy tu 
rozpatrywać, chodziło bowiem o zaznaczenie obecności w mentalności ludowej pierwot-
nej analogii zboża i człowieka. 

45 Słowa te padają w momencie, gdy Jezus przybywa do Jerozolimy i jest witany 
przez rozentuzjazmowany tłum. Zapowiadał On zbliżające się wydarzenia: swoje cier-
pienie, pogrzebanie oraz zmartwychwstanie. 



Gorecki    i    Mickiewicz… 75

na treści tego przesłania – mógł skonstruować na jej podstawie bajkę. 
Także perspektywa finalna nosi znamiona chrześcijańskiej eschatolo-
gii, którą odnajdujemy u Goreckiego, a która nie jest tak ostro zazna-
czona u Mickiewicza. Polega ona na tym, iż cały świat Diabła i zboża 
dąży do wyraźnie zaznaczonego celu – wynalezienia chleba. To wstępny 
i zarazem ostatni warunek, którego spełnienie umożliwi umiłowanemu 
przez Boga człowiekowi z powrotem partycypację w boskości, powrót do 
pierwotnego przymierza. 

Mickiewicz zaś skupia się na czymś innym. Jego wersja bajki nie za-
kłada istnienia skonkretyzowanego finału. Kwestia wiecznego trwania 
wysuwa się u niego na pierwszy plan. Nie powtarza za Goreckim: „I po 
dziś dzień chleb się rodzi” (A.G., w. 20). Poeta przekłada punkt ciężkości 
raczej na nieustające trwanie, które odzwierciedla cykl natury. Większą 
wagę przykłada do wyodrębnienia poszczególnych etapów rytuału rolne-
go (który tu realizuje diabeł), łącznie z nawet tak pozornie błahą czyn-
nością, jak „przyklepanie ziemi”, pod którą znajdują się magiczne ziarna. 
Ale skrupulatny opis pierwotnych czynności to jeden z sygnałów ujawnia-
jących drogę obraną przez Mickiewicza. Jeszcze bardziej wymowny jest 
ów ostatni wers z części mitycznej bajki, w której autor ukazuje po kolei 
etapy wzrostu zboża. „Wyrasta trawa, kwiecie, kłosy i nasienie” (A.M.,  
w. 16). W połączeniu z fragmentem ujawniającym ryt rolny – sianie zbo-
ża, otrzymujemy u Mickiewicza pełny opis naturalnego cyklu. Nie 
znajdziemy go w pierwotnej wersji Goreckiego, stąd wiemy, że jest to 
przemyślany i świadomie zastosowany przez poetę zabieg. Bardziej zaj-
muje go samo trwanie niż osiągnięcie czegoś. Rezygnując więc z całkiem 
oczywistego, nowotestamentowego sensu, sięga raczej po prastary mit 
agrarny, wzbogacając go o figurę tajemniczego i niepoznawalnego Boga46, 
którego zamiary są równie tajemne, jak i sam demiurg. Mimo wszystko 
zamysły te podlegają jakiemuś wyższemu porządkowi, który objawia się, 
czy też odzwierciedla w cykliczności natury. Diabeł jest tu gwarantem 
tego porządku, bez niego ponowny wzrost zboża byłby niemożliwy.

I oto przechodzimy do pointy utworów, w których wszystkie, do-
tychczas rozpatrzone sensy otrzymują od Goreckiego i Mickiewicza już 
bardziej skonkretyzowane, historycznie uwarunkowane ucieleśnienie. 
Przytoczmy te wersy:

46 Z takim właśnie Bogiem ścierać się będzie Konrad w Wielkiej Improwizacji. Nie 
jest to bezgranicznie dobry Stwórca, którego odnajdziemy w wersji Diabła i zboża Go-
reckiego, w której miłość Boga do ludzi zakłada chęć ich zbawienia i wybawienia 
z danego stanu (w wymiarze XIX -wiecznych wydarzeń będzie to wybawienie Polski 
spod okupacji państw zaborczych). Jak się okazuje, według Mickiewicza plan Boga jest 
bardziej enigmatyczny i złożony. Dlatego lepiej oddaje go wymiar wiecznego powrotu, 
mistyczny sens trwania, który reprezentuje holistyczny cykl natury.



Daria Trela76

O, wy! co, w więzach trzymając narody,
Przyjaciół prawdy, światła i swobody
Grzebiecie z katowskimi pomocniki swemi
Albo w wnętrznościach zamykacie ziemi –
Zniszczyć dar Boży: wszak o to wam chodzi,
Ale się na nic złość wasza nie przyda;
Wkrótce obfity plon ich wolność wyda
I właśnie z tych męczeńskich ziarnek się urodzi. 

A.G., w. 21–28

O wy! co tylko na świat idziecie z północą,
Chytrość rozumem, a złość nazywacie mocą;
Kto z was wiarę i wolność znajdzie i zagrzebie,
Myśli oszukać Boga – oszuka sam siebie. 

A.M., w. 17–20

Adresatem przesłania w przypadku bajki Goreckiego są reprezen-
tanci Rosji, których polityka odpowiada za cierpienie zniewolonego na-
rodu polskiego. To właśnie oni są u Goreckiego ukryci pod maską dia-
bła. Fragment mówiący o grzebaniu w ziemi „przyjaciół prawdy, światła 
i swobody” jest nawiązaniem do sytuacji aresztowań młodzieży wileń-
skiej, studentów i uczestników tajnych ugrupowań. W tym kontekście 
z gruntu złymi postaciami, owymi „ówczesnymi diabłami” byliby głów-
nie: car, książę Konstanty oraz Nowosilcow. Młodzież określona jest tu 
„męczeńskimi ziarnkami”, które tamci starają się zgnębić i zniewolić, 
niejako wt łoczyć  pod ziemię  – uwięzić w celi lub zgładzić47. Mło-
dzi ludzie są w istocie darem Boga, stoją więc po stronie prawdy, wie-
dzy (światło) – wszak większość z nich to zdolni studenci i absolwenci 
Uniwersytetu Wileńskiego – oraz wolności. Tym silniej zaznaczona jest 
tu ich wielkość poprzez nawiązanie do słów Jesusa: „ja jestem drogą 
i prawdą, i życiem” (J 14,6). Postawione na piedestale męczeńskie po-
staci również stoją po stronie owej „świętej prawdy”, o której Gorecki 
mówi w mitycznej części bajki, a której tak obawiał się diabeł. Tutaj 
występują jako przyjaciele tej prawdy, są wpisani w boski plan, który 
zakłada zmartwychwstanie wolności, złożonej w ofierze i pogrzebanej 
przez polityczno -historyczne konterfekty diabła. Te zaś z gruntu złe 
(jak nasz nowotestamentowy diabeł) postaci myślały, że jak największe 
upodlenie naszego narodu, jego ducha oraz wolności, „wdeptanie w zie-
mię” (niczym ziarna) największej jego nadziei – młodzieży, spowoduje 
totalny upadek, zatracenie i zagrzebanie wolności Polaków na zawsze. 

47 Na takie odczytanie wskazuje też Jolanta Kowal: „ziarno symbolizuje tutaj 
młode pokolenie, które chociaż zgnębione, to jednak wydaje plon stokrotny”. (Eadem: 
Droga na Parnas…, s. 273). 



Gorecki    i    Mickiewicz… 77

Gorecki jednak zaznacza, że nie sposób zniszczyć tego daru Bożego. Za-
borca okaże się bezsilny w starciu z planem Stwórcy. Co więcej, ma on 
nieświadomie przyczynić się nawet do jego realizacji. Im bardziej stara 
się zniszczyć, „ukryć” dar od Boga, tak jak czynił to diabeł, tym więk-
szy plon owe działania wydadzą na jego szkodę. 

Gorecki wspomina tu także o „katowskich pomocnikach”, którzy 
wspierają cara w tłamszeniu jakichkolwiek przejawów wolności oraz ak-
tywnie przyczyniają się do wzrostu cierpienia narodu48. Odnosząc tę in-
formację do mitycznej części, widzimy, że są to ci, których diabeł chciał 
mamić złotem, by móc ich później użyć „za narzędzie ucisku” (A.G., 
w. 11). W bajce wynalezienie chleba odbierałoby mu służących, woleliby 
oni wówczas nawet „o suchym chlebie świętej prawdzie służyć” (A.G., 
w. 12). To przeniesienie tłumaczy, czym jest ów chleb, który tak często 
pojawia się w wersji Goreckiego. Oznacza on tutaj wolność, bowiem – 
podążając tokiem myśli bajkopisarza – gdyby tylko przed ludźmi stanę-
ła perspektywa wolności, wówczas nawet słudzy cara, wspominani kaci, 
odwróciliby się od niego na rzecz partycypacji w słusznej sprawie. 

Widzimy, jak doskonale Gorecki konstruuje swoją bajkę, jak oba jej 
elementy klarownie korespondują ze sobą: jak odniesienie części mitycz-
nej do części historycznej, pointy, ujawnia wyższy sens cierpienia Pola-
ków, które stanowi jedynie element w planie dobrego Boga. Odnosząc 
się do źródła nowotestamentowego, w którym do męczeństwa Chrystu-
sa porównane są „męczeńskie ziarnka”, dowiadujemy się, że celem tego 
planu jest zmartwychwstanie – a więc wolność. Bajka Diabeł i zboże 
jest utworem fenomenalnym, ponieważ jeszcze przed wydaniem Dzia-
dów cz. III wskazuje analogię sensu cierpienia Polaków do cierpienia 
Jezusa. W obliczu klęsk (powstanie listopadowe) naród potrzebował 
silnego oparcia. Gorecki, który wyczuwał potrzeby cierpiącego narodu, 
sięgnął więc po fundamentalny tekst – Nowy Testament49. Na uwagę 
zasługuje jeszcze jeden fakt. Wyjaśni to fragment książki Piotra Rogul-
skiego Kuszenie Polaków: 

By istnieć – mimo śmierci politycznej – trzeba najpierw znaleźć rację 
uzasadniającą istnienie poza materią państwa. Dla człowieka religij-

48 Również autorka Drogi na Parnas… zwraca uwagę na to zjawisko: „Powszech-
ne naruszanie zasad konstytucji, cenzura i inwigilacja społeczeństwa stały na porząd-
ku dziennym. Na gruncie zachwaszczonym przez moskiewskie wpływy rozrastało się 
wstecznictwo i służalstwo”. (Ibidem, s. 272).

49 Istotne są ponadto konotacje z koncepcją narodu wybranego o starotestamento-
wej proweniencji. Naród polski, tak jak Izraelici, jawi się bowiem jako lud szczególnie 
upodobany przez Boga. Chciałam w tym miejscu serdecznie podziękować Panu Profe-
sorowi Józefowi Bachórzowi za wskazanie tej ścieżki interpretacyjnej. 



Daria Trela78

nego ta racja tkwiła w Bogu, w tym, który jest i  który nie może 
przestać  być. Istnienie Boga stawało się zatem argumentem prze-
mawiającym na rzecz istnienia Polski.

Bóg w stosunku do Polaków mógł okazać się jednak „nieprzychyl-
ny” czy nawet „złośliwy”. Celowe działanie Stwórcy na „niekorzyść” 
Polski nie zostało wyeksponowane przez literaturę. W pierwszej po-
łowie XIX wieku nie podjęto próby zbudowania mitu „złego Boga” 
Polaków. Wysiłek geniuszu poetyckiego poszedł w kierunku lojalnym 
wobec Stwórcy. W interesie narodowym leżało przyjęcie na użytek 
spekulacji historiozoficznych kategorii Boga dobrego i sprawiedliwe-
go. Tylko w perspektywie celów finalnych historia narodu nabierała 
sensu. Rzeczą artysty pozostawało przeniknięcie rzeczywistych za-
miarów Boga50.

Takim „poetyckim geniuszem” okazał się Gorecki, on wprowadził 
do polskiej literatury figurę dobrego Boga, który w istocie troszczy się 
o naród polski. Natomiast jego zamiary można było przejrzeć ze wzglę-
du na zaznaczony silnie przez bajkopisarza cel, tożsamy ze zmartwych-
wstaniem. 

Pointa bajki utrwalonej przez Mickiewicza jest znacznie krótsza. 
W czterech zaledwie wersach wieszcz kompensuje i trafnie wyraża 
sens apologu. W odniesieniu do informacji, które zostały przytoczone 
wcześniej, wiemy, że i tu ziarno symbolizuje młode pokolenie Polaków. 
W tym wariancie wskazuje na to głównie kontekst Dziadów cz. III, kil-
ka kwestii wcześniej (na przestrzeni dramatu) wypowiadał się bowiem 
Jan Sobolewski, który opowiadał o kibitkach, widzianych w mieście. 
Tam też znajdujemy fragment „Tryumf Cara północy, zwyciężcy – nad 
dziatwą”51, który koresponduje z wersem bajki „O wy! co tylko na świat 
idziecie z północą” (A.M., w. 17). Dzięki temu wiemy, że i tu adresatem 
stają się ciemiężyciele Polaków. Oni to skrywają się pod maską diabła, 
z którego działań Mickiewicz tak szydził w części mitycznej bajki. Tutaj 
kpi z nich nadal, zwłaszcza z ich naiwnego mniemania, iż są w stanie 
pokrzyżować niepoznawalne plany Boskie, związane z misją narodu 
polskiego. Tak jak diabeł w swej prostackiej głupocie, tak i oni sądzą, 
że ich chytrość jest równoznaczna z rozumem (przypomnijmy sobie, jak 
Mickiewicz ironicznie nazywa diabła „mądrym”) oraz że w ich niegod-
nych czynach tkwi źródło ich potęgi. Mickiewicz następnie skupia uwa-
gę na pogrzebaniu przez „polityczne diabły” wartości: wiary i wolności. 
Jak i w przypadku mitycznego diabła, okaże się to dla nich niemożli-

50 P.  Rogulski: Kuszenie Polaków. Diabeł w świecie dramatu romantycznego. 
Warszawa 1993, s. 17–18.

51 A. Mickiewicz: Utwory wybrane. T. 3…, s. 138.



Gorecki    i    Mickiewicz… 79

we. Odgrywają bowiem marionetkową rolę w dziejach, reprezentują zło, 
które jest niezbędne do wypełnienia się cyklu, tak jak to miało miejsce 
w przypadku cyklu natury. Nie mogą oszukać Boga, ponieważ jest on 
dla nich na tyle odległy i niepoznawalny, że odmówiony jest im jakikol-
wiek dostęp do poznania jego planu. Co więcej, autor Kuszenia Polaków, 
wypowiadając się w kontekście Dziadów cz. III, następująco podkreśla 
zależność zła od Bożego zamysłu:

Bóg wykorzystuje nawet grzech dla dobra człowieka, o czym mówi wy-
raźnie apostoł Paweł w Liście do Rzymian. Mamy zatem do czynienia 
nie z oczywistościami podlegającymi osądom ludzkim, lecz z tajemni-
cą Stwórcy52. 

Tajemnica Stwórcy jest tu kluczowym terminem, jako odległa, nie-
poznawalna dla diabła, okazuje się bowiem też nieosiągalna w tej wer-
sji dla człowieka, tak jak miało to miejsce w bajce. W wymiarze dzie-
jowym car, niczego się nie domyślając, próbuje zabić „wiarę i wolność”, 
ale nie wie, że właśnie „zrobił, co było potrzeba” (A.G., w. 18). Jednakże 
w wersji Mickiewicza nie ma tak jednoznacznego celu finalnego, jaki 
objawia tekst Goreckiego. Romantyk, kładąc nacisk na cykliczne trwa-
nie w mitycznym wymiarze, zdaje się skupiać na tym, co ulokowane jest 
ponad historią. Nie chcąc ograniczać swojej wizji nieustającego istnie-
nia do danego wycinka dziejów, przekracza myślą koncept Goreckiego, 
który pozostaje w owym historycznym tu i teraz. To, co widzieliśmy 
w mitycznej części bajki Mickiewicza, a więc silne zaznaczanie w niej 
holistycznego, mitycznego cyklu53, wraz z koncepcją grobu jako kolebki, 
wznosi sens ziarna i wolności ponad to, co historyczne. Zwracała na 
ten fakt uwagę Alina Witkowska, która także nawiązywała do badań 
Eliadego, zwłaszcza zaś do jego koncepcji „mitu wiecznego powrotu”54. 
Wersja Diabła i zboża Mickiewicza zakłada więc coś więcej:

Poddana rytmowi natury młodzież -ziarno uzyskuje więc swoistą nie-
zależność od historii i swoistą w stosunku do niej wyższość. Czas 

52 P. Rogulski: Kuszenie Polaków…, s. 25.
53 Zauważmy, że Mickiewicz zadbał nawet o to, kto w dramacie ma wyrazić ideę 

cyklicznego powrotu opierającego się na wzorcowym cyklu natury. Nie mógł tego nikt 
lepiej skojarzyć i wyrazić za pomocą bajki niż prawdziwy litewski gospodarz, znają-
cy doskonale rytuał rolny i zasady związane z siewem, wzrostem i zbiorem. Wieszcz 
wkłada więc bajkę w usta Żegoty, gdyż na wzmianki więźniów o ziarnie, jedynie „na 
te mowy // Gospodarz winien z miejsca swego odpowiedzieć”. To słowa samego Żegoty. 
(A. Mickiewicz: Utwory wybrane. T. 3…, s. 143). 

54 Nawiązuję tu bezpośrednio do treści tytułu książki rumuńskiego religioznawcy 
M. Eliade: Mit wiecznego powrotu. Przeł. K. Kocjan. Warszawa 1998.



Daria Trela80

natury i mit wegetatywny nie funkcjonują bowiem u Mickiewicza 
niezależnie od historii. Młodzież -ziarno będzie wzrastała w świecie 
historycznym i będzie zmieniała jego kształt. W tym jej siła, groź-
ność i sens jej ocalenia. Wszelkie bowiem zło metafizyczne przybiera 
u Mickiewicza „wcielone” kształty, wtopione jest w historię. I dlatego 
np. „systemat caryzmu” mógł być przez niego określany jako syste-
mat właśnie i zarazem jako najnowszy z wymysłów szatana. Dobro 
więc również skazane jest na egzystencję historyczną i na stałą walkę 
ziemską, ziemskimi środkami prowadzoną, z historycznymi wciele-
niami zła. Tak więc owo ziarno chronione i ocalone przez ideę mitów 
agrarnych wzrastać i owocować musi tu, w „najgłębszym zarodku” 
ciemności historii – w państwie cara55. 

Dodajmy na zakończenie wzmiankę o innym jeszcze sposobie czy-
tania pointy w wersji Mickiewicza. Apostrofa „O wy! co tylko na świat 
idziecie z północą” (A.M., w.17) odnosi się także do spiskowców, który 
ośmielają się na wyjście z „tajnego podziemia” jedynie nocną porą. Jak 
wskazuje Sławomir Rzepczyński: „Północ jest tu zapewne północną 
godziną, środkiem nocy, porą szatana”56. Mickiewicz odznacza się iro-
nicznym stosunkiem do ich działań, pozornej mądrości i chęci ukrycia 
wolności pod ziemią, jedynie w konspiracji, bowiem ich czyny, tak jak 
postępowanie diabła, doprowadzą do tego samego efektu. Przyrównuje 
ich do niemądrego czarta, czym piętnuje ten typ polityki podziemnej. Ta 
surowa ocena przypomina słowa Nieznajomego z poematu Garczyńskie-
go Wacława dzieje, który także krytykuje ten nieskuteczny typ polityki. 
Zacytujmy je za Rogulskim:

Osąd pokolenia spiskowców, rycerzy nieudanego zrywu narodowego, 
brzmi w ustach Nieznajomego nadzwyczaj ostro:

…to całe zginąć musi pokolenie,
Z tego już nic nie wzrośnie!57

Tu jednak postać, pod którą skrywa się diabeł, zakłada skrajnie pesy-
mistyczny koniec Polaków, Mickiewicz zaś przeciwnie – wie, że właśnie 
z tego wzrośnie nowe, lepsze pokolenie. 

Jak pokazaliśmy, wersja Mickiewicza bazuje na tekście Goreckiego. 
Co więcej, przekracza go, wprowadza niejednoznaczność odczytań i na 
tyle go modyfikuje, że bajka Diabeł i zboże, która istnieje w historii li-

55 A. Witkowska: Mickiewicz. Słowo i czyn. Warszawa 1983, s. 137–138.
56 S. Rzepczyński: Goreckiego „bajka, a raczej prawda” w strukturze III cz. 

„Dziadów”. W: Mickiewicz jako bajkopisarz…, s. 117.
57 P. Rogulski: Kuszenie Polaków…, s. 45.



Gorecki    i    Mickiewicz… 81

teratury polskiej, stanowi w istocie dwa odrębne teksty. Teksty na tyle 
różne, że każdy z nich ma swojego ojca w odrębnych postaciach Antonie-
go Goreckiego oraz Adama Mickiewicza.

Daria Trela 

Gorecki and Mickiewicz – various stories of the same devil 

Summary

The article constitutes a comparative analysis of two versions of the fable Diabeł 
i zboże by Antoni Gorecki, an author of the fable, and Adam Mickiewicz who modified 
its original version and included in the course of Dziady III. Using the achievements of 
religious studies, Mircea Eliade’s mythological studies and folklore studies influenced 
the exploration of different and more complex meanings, as well as messages hidden 
in such short texts.

Daria Trela

Gorecki et Mickiewicz – différentes histoires du même diable

Résumé

L’article constitue une analyse comparative de deux versions du conte Diabeł 
i zboże d’Antoni Gorecki, auteur du conte, et d’Adam Mickiewicz, qui a modifié la ver-
sion originale et l’a introduit dans le texte du drame Dziady III. L’application dans 
l’article des recherches du domaine de science des religions, de science des mythes 
selon Mircea Eliade et de science du folklore a permis de découvrir de nouveaux sens, 
plus complexes, et des messages codés dans ces courts textes.



Kryspina Parwicka

Wybrane    aspekty 
transgresji    Zygmunta    Krasińskiego 
w   świetle    korespondencji    z   ojcem 

(w    latach   1830–1831)

Transgresja jest to po prostu
Kroczenie w poprzek prostej,
Lub, w skrócie, uczucie
Złamania czyjegoś rozkazu.

John Lydgate1

Transgresję2 można rozumieć jako afirmację faktu, iż nie istnieje 
jedna, właściwa i prosta droga, którą należy podążać. Podobnie jak nie 
istnieje definicja ani koncepcja transgresji, która jako jedyna nadawa-
łaby temu terminowi wyraźne kontury. Najstarszą zanotowaną w słow-
niku oksfordzkim definicję terminu podał w 1426 roku angielski mnich 

1 J. Lydgate: Transgression. In: The Oxford English Dictionary. Vol. 18: Thro-
 -Unelucidated. Prepared by J.A. Simpson and E.S.C. Weiner. Oxford 1991, s. 403. 
Tłum. – K.P. 

2 Istnieje wiele sposobów rozumienia tego pojęcia. W ujęciu szerokim przyjmuje 
się, że oznacza ono wychodzenie poza dotychczasowe osiągnięcia i przekraczanie zasta-
nych konwencji. Dokonywać transgresji (ang. to transgress), to przekraczać granicę lub 
poruszać się w poprzek bądź ponad tym, co konwencjonalne – zejść z prostego, utarte-
go szlaku, przejść w poprzek wytyczoną przez społeczeństwo linię. (J. Wolfreys: In-
troduction: Transgressions or, Beyond the Obvious. In: Idem: Transgression. Identity, 
Space, Time. New York 2008, s. 3). W tym artykule transgresję będę rozumieć jako akt 
przekroczenia granic prawa lub moralności, naruszenie prawa, obowiązku albo naka-
zu, złe zachowanie, wykroczenie, grzech (The Oxford English Dictionary…, s. 403).



Wybrane    aspekty    transgresji    Zygmunta    Krasińskiego… 83

John Lydgate. Chcę, by patronowała ona tu przedstawionym refleksjom3. 
Przedmiotem zainteresowania uczyniłam wybrane aspekty transgresji, 
ujawniające się w listach Zygmunta Krasińskiego (1812–1859) z okresu 
powstania listopadowego. Korespondencję polskiego poety romantyczne-
go z ojcem, Wincentym Krasińskim (1782–1858), związanym z kulturą 
doby oświecenia, generałem armii Królestwa Polskiego4, będę badać na 
podstawie wydania z 1963 roku, opracowanego przez Stanisława Pigo-
nia. W kręgu mojego zainteresowania okazjonalnie znajdzie się mate-
riał epistolarny zawarty w zbiorach listów poety do przyjaciela artysty 
– Henryka Reeve’a (1813–1895).

Krasiński, podobnie jak inni romantycy, uważał, że rozwój czło-
wieka dokonuje się w momencie przekroczenia napotkanych granic, 
mimo grożącego niebezpieczeństwa i za cenę odczuwanego cierpienia. 
Pragniemy prześledzić epistolarne ślady czynów transgresyjnych, któ-
re zachowały się w korespondencji poety z przełomu 1830 i 1831 roku. 
Spróbujemy ocenić, jaką rolę odegrał w rozwoju jego tożsamości ten mo-
ment graniczny biografii oraz jak w sytuacji przełomowej kształtowały 
się relacje poety z ojcem5.

3 Odnotowania wymaga fakt, iż w Polsce również pisano o transgresji, nie tyle 
jednak mając na celu definiowanie pojęcia (które u nas jeszcze nie „zleksykalizowało 
się” na gruncie literaturoznawczym i nie trafiło do słowników terminów literackich), 
ile z zamiarem analizowania pewnych tematów funkcjonujących w literaturze i w ży-
ciu literackim. Trzeba zwłaszcza pamiętać o nieocenionym dla badań nad przekracza-
niem granic cyklu książek wydawanych w Gdańsku pod wspólną nazwą Transgresje 
pod redakcją M. Janion i jej uczniów: S. Rośka, Z. Majchrowskiego i S. Chwina. Po-
szczególne tomy serii to: Galernicy wrażliwości (wyd. 1981), Odmieńcy (wyd. 1982), 
Osoby (wyd. 1984), Maski (T. 1 i 2, wyd. 1986), Dzieci (T. 1 i 2, wyd. 1988). W pierwszej 
książce, noszącej tytuł Galernicy wrażliwości, znajdowała się na obwolucie informacja 
stanowiąca rodzaj manifestu „transgresyjnego” przedsięwzięcia: „Nadaliśmy naszej se-
rii wspólny tytuł: Transgresje. Zajmowaliśmy się bowiem i nadal zajmujemy rozma-
itymi świadectwami – literackimi, filozoficznymi, biograficznymi – przekraczania 
granic. Przekraczania siebie, przekraczania norm, konwencji, ról, przyjętych, poko-
nywania tego, co dane i gotowe przez ludzi, którzy chcieli przejść »na drugą stronę«, 
przeniknąć »poza horyzont«” (Galernicy wrażliwości…). Tak ujęte pojęcie transgresji 
odpowiada sytuacji Krasińskiego opisywanego w niniejszym artykule, czyli tego, który 
buntuje się przeciwko ojcu (spostrzeżenia zamieszczone w tym i następnym przypisie 
zawdzięczam Panu Profesorowi Józefowi Bachórzowi, za które składam bardzo ser-
deczne podziękowania).

4 Wincenty Krasiński wprawdzie prowadził salon towarzysko -literacki, ale pisa-
rzem nie był, dlatego unikamy w tym miejscu określania go mianem klasyka. Należy 
także wspomnieć, iż w czasach napoleońskich Krasiński był generałem wojsk polskich 
podległych Napoleonowi, a później został generałem armii Królestwa Polskiego, które 
wprawdzie podlegało carowi Rosji, jednak armię miało polską.

5 Tekst stanowi fragment obszerniejszej dysertacji pisanej pod naukową opieką 
Pana Profesora Marka Piechoty, mającej na celu zobrazowanie sytuacji, w której Kra-



Kryspina Parwicka84

Wprowadzenie w obręb dyskursu o romantyzmie kategorii granicy 
oraz aktu jej przekraczania nie wydaje się niczym nowym. O transgre-
sji można mówić w odniesieniu do wszystkich epok literackich – wy-
rafinowane czynienie zła w poprzedzającym XIX wiek oświeceniu, nie-
przynoszące podmiotowi nic poza czystą rozkoszą, bywa postrzegane 
jako przejaw przekraczania granic. A jednak, zdaniem Umberta Eco, 
wykraczanie przez romantyków poza zastane bariery różni się od tego 
dokonywanego w epoce rozumu, kiedy:

Okrucieństwo jest […] tożsame z naturą ludzką, cierpienie jest środ-
kiem do osiągnięcia przyjemności, jedynego celu świata oświeconego 
gwałtownym światłem rozumu bez granic […]6.

Ich czyn nie służył wyłącznie osiągnięciu perwersyjnej satysfak-
cji. Miał wymiar egzystencjalny: pozwalał zgłębić własną tożsamość 
i nadać istnieniu sens.

W romantyzmie ukształtował się paradygmat kreowania własnego 
losu poprzez transgresyjne przekraczanie siebie: przełamywanie istnie-
jących i tworzenie nowych form „ja” dokonywane w uszlachetniającym, 
mającym moc zbawczą cierpieniu. W liście z 14 maja 1831 roku Krasiń-
ski podjął ten wątek, pisząc o epoce: „Nasz wiek jest wiekiem poświęceń 
i pokuty”7. Właśnie tego rodzaju pewność Marshall Berman określił 
mianem nowoczesności. Jego zdaniem, świadomość siebie można uzy-
skać jedynie w drodze doświadczenia rozumianego jako wysiłek auto-
kreacji.

Być nowoczesnym – wyjaśnia filozof – to znaleźć się w otoczeniu, któ-
re obiecuje nam przygodę, siłę, radość, rozwój, przemianę nas samych 
i świata – ale równocześnie grozi zniszczeniem wszystkiego, co mamy; 
wszystkiego, co wiemy; wszystkiego, czym jesteśmy8.

Romantyzm można więc uznać za pierwszą epokę literacką, w której 
jednostkę określilibyśmy podmiotem transgresyjnym w nowoczesnym 

siński znalazł się po wybuchu powstania listopadowego. Aspekty teoretyczne dotyczą-
ce badań nad zjawiskiem przekraczania granic zostaną tu zasygnalizowane w sposób 
wybiórczy, wyłącznie jako tło dla rozważań historycznoliterackich.

6 U. Eco: Piękno okrutne i mroczne. W: Historia piękna. Red. U. Eco, przeł. 
A. Kuciak. Poznań 2005, s. 269.

7 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 14 maja 1831 r. z Genewy. 
W: Idem: Listy do ojca. Oprac. i wstęp S. Pigoń. Warszawa 1963, s. 225.

8 M. Berman: Wprowadzenie. Nowoczesność wczoraj, dziś i jutro. W: Idem: 
„Wszystko, co stałe, rozpływa się w powietrzu”. Rzecz o doświadczeniu nowoczesności. 
Przeł. M. Szuster, wstęp A. Bielik -Robson. Kraków 2006, s. 15.



Wybrane    aspekty    transgresji    Zygmunta    Krasińskiego… 85

znaczeniu9. Od tej pory za istotę tożsamości uważano pokonywanie ba-
rier, które, raz przekroczone, odradzają się w innym miejscu, domagając 
się od podmiotu podjęcia kolejnej, z góry skazanej na niepowodzenie, 
próby ich unicestwienia. Doświadczenia przedstawicieli tej epoki cecho-
wało, jak pisze Berman:

[…] nie tylko zawrotne tempo, pulsująca energia, bogactwo wyobraź-
ni, ale także szybkie, drastyczne zmiany tonu i modulacji, gotowość 
do zaprzeczania samemu sobie, podważania lub negowania wszyst-
kiego, co się powiedziało, przeobrażania się w wielki chór harmo-
nijnych lub dysonansowych głosów, przekraczania własnych ograni-
czeń […]10.

Mimo iż kategorię transgresji zwykło się analizować w kontekście 
łamania powszechnie obowiązujących norm społecznych, na potrzeby 
tego tekstu za Julianem Wolfreysem uznaję, iż jest ona zawsze przede 
wszystkim próbą przekroczenia przez jednostkę jej własnych, indywidu-
alnych ograniczeń. Przecież:

W pierwszej kolejności przed grzechem, nieposłuszeństwem, złym za-
chowaniem lub błędem, transgresja jest zawsze nieograniczonym pra-
wem podmiotu do przełamywania jego własnych ograniczeń i pozosta-
wania wciąż sobą11.

*  *  *

Wiążąca się z dojrzewaniem, rosnąca świadomość Krasińskiego, że 
„wszystko, co stałe, rozpływa się w powietrzu”12, którą dziś nazwaliby-
śmy świadomością nowoczesną, doprowadzała poetę na skraj melancho-
lii. Podobnie jak najsłynniejsi bohaterowie romantyczni, próbował on 
w momencie zawieszenia pomiędzy różnymi możliwościami działania 

9 Zasadniczo odmienne wnioski można wyciągnąć na podstawie lektury eseju 
M. Foucaulta Czym jest Oświecenie? Filozof, w wyniku interpretacji poglądów Kan-
ta, dopatrzył się bowiem początków modernitatis w oświeceniu. Berman jest skłonny 
widzieć zalążek postawy nowoczesnej w romantyzmie. Jest to jednak sprzeczność po-
zorna: Foucault proponuje rozumienie „nowoczesności” jako postawy, która przejawia 
się w transgresyjnej walce z podejściem „antynowoczesności”. Poglądy obu myślicieli 
dotyczące rozumienia przytoczonego terminu są zatem zbieżne (M. Foucault: Czym 
jest Oświecenie? W: Idem: Filozofia, historia, polityka. Wybór pism. Tłum. i wstęp 
D. Leszczyński, L. Rasiński. Warszawa–Wrocław 2000, s. 283).

10 M. Berman: Wprowadzenie. Nowoczesność wczoraj, dziś i jutro. W: Idem: 
„Wszystko, co stałe, rozpływa się w powietrzu”…, s. 25.

11 J. Wolfreys: Introduction: Transgressions…, s. 9. 
12 Przywołujemy w tym miejscu tytuł książki Bermana.



Kryspina Parwicka86

nadać sens własnemu życiu i określić swoją drogę. Ów transgresyjny 
stan quasi -dorosłości13, w którym artysta znalazł się u progu wieku doj-
rzałego, został przerwany wybuchem powstania listopadowego, co za-
ważyło na całym późniejszym życiu Krasińskiego. 

Poeta dowiedział się o insurekcji z opóźnieniem, z listu od ojca, 
15 grudnia 1830 roku, podczas swojego pobytu w Rzymie. Zbigniew Su-
dolski streszcza ówczesne doświadczenia artysty w sposób wielce wy-
mowny, pisząc o momencie, kiedy „Teraźniejszość szokuje wielką auten-
tyczną tragedią, której krew i zgliszcza głęboko oddziałują na psychikę 
wrażliwego młodzieńca”14. Pierwsze reakcje Krasińskiego na wieść 
o zbiorowym buncie narodu poznajemy z jego listu do Reeve’a, pisanego 
w dniach od 18 do 20 grudnia 1830 roku15. Poeta był wówczas rozentu-
zjazmowany powstaniem i pewny, że weźmie w nim udział16. Zainspi-
rowany mitem ojca -bohatera oraz tradycjami rodowymi nakazującymi 
mu troskę o losy kraju17, uważał udział w walkach za swój obowiązek. 
Kontrapunktem tego zapału był lęk artysty, że rewolucjoniści oskar-
żą jego ojca o zdradę. Przebywający w Królestwie Polskim generał nie 
wziął bowiem udziału w zrywie narodowym i stanął po stronie „legal-
nej” władzy. 

13 Koncepcję kryptodorosłości (quasi -dorosłości), czyli stanu przejściowego, w któ-
rym człowiek znajduje się w momencie przeobrażenia z młodzieńca w mężczyznę, stwo-
rzył A. van Gennep. Pojęcie to można rozumieć szeroko jako przestrzeń graniczną, któ-
ra wytwarza się także wtedy, gdy podmiot dokonuje transgresji z dziecka w obywatela, 
z kawalera w męża itd. (Ch. Jenks: Van Gennep and „Rites de Passage”. In: Idem: 
Transgression. London 2003, s. 42–43).

14 Z. Sudolski: Krasiński. Opowieść biograficzna. Warszawa 1983, s. 126.
15 Zob. Z. Krasiński: List do Henryka Reeve’a z 18–22 grudnia 1830 r. z Rzy-

mu. W: Idem: Listy do Henryka Reeve. T. 1. Tłum. A. Olędzka -Frybesowa, oprac., 
wstęp P. Hertz. Warszawa 1980, s. 130, przypis 2.

16 „Ojciec wkrótce każe mi przyjechać do siebie – pisał na początku stycznia 1831 
roku – Jest równie dobrym Polakiem jak każdy z tych, co są w kraju, a męstwem gó-
ruje nad wszystkimi. Tak, każe mi przyjechać i wtedy wyruszę”. (Z. Krasiński: List 
do Henryka Reeve’a z 22 stycznia 1831 r. z Rzymu. W: Idem: Listy do Henryka Reeve. 
T. 1…, s. 139).

17 W liście do ojca z 15 maja 1831 roku Krasiński napisze z wyrzutem: „Wszyscy 
moi przodkowie bili się za Polskę. Dlaczegoż mnie jednemu dostało się patrzyć na wal-
kę i nie móc biec do niej?” (Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 15 maja 
1831 r. z Genewy. W: Idem: Listy do ojca…, s. 228). Jak wyjaśnia Sudolski, wychowa-
nie w cieniu rodowej tradycji rozbudzało w poecie poczucie bycia wyjątkowym i prede-
stynowanym do roli przywódcy narodu, ale – paradoksalnie – wpłynęło także na jego 
bierność w powstaniu. „Konsekwencją takiej postawy życiowej – pisze badacz – był […] 
konserwatyzm, lęk przed utratą pozycji materialnej i przywódczej, lęk ujawniający się 
w sposób dramatyczny w dobie kataklizmów społeczno -narodowych, przeżywany in-
tensywnie […]”. (Z. Sudolski: Zygmunt Krasiński jako człowiek. W: Zygmunt Krasiń-
ski – nowe spojrzenia. Red. G. Halkiewicz -Sojak, B. Burdziej. Toruń 2001, s. 11).



Wybrane    aspekty    transgresji    Zygmunta    Krasińskiego… 87

Determinację Krasińskiego do wstąpienia w szeregi walczących po-
głębiała świadomość, że w 1829 roku został uznany za lojalistę18. Miał 
poczucie, że ciążącą nad nim pogardę opinii publicznej mógłby zniwe-
lować jedynie bohaterski, powstańczy czyn. Ponadto spodziewał się, że 
jego bierność Polacy uznają za poparcie dla Rosjan i zdradę. Maria Ja-
nion pisze:

[…] nieszczęsny Krasiński wiedział, że postępowanie jego rozumia-
ne być może tylko jako solidarność ze stanowiskiem ojca, jako ma-
nifestacyjne przejście na stronę wroga i potępienie walki o wolność 
narodu19.

Istotną przyczyną, dla której chciał wziąć udział w powstaniu, była 
więc obawa przed ostracyzmem Polaków. Osiemnastoletni młodzieniec, 
który opuścił Warszawę w atmosferze skandalu, bał się, że pozostawa-
nie poza granicami Królestwa pogłębi jego izolację, na zawsze uniemoż-
liwiając powrót do ojczyzny. W liście do ojca pytał więc retorycznie:

I któż ze mną zechce pomówić, kto rękę ścisnąć? kto się zapoznać? 
Kiedy się dowie, żem Polakiem podróżującym dla zabawy i nauki 
w czasie, kiedy Polacy co dzień giną w Polsce!20

Jak widać, pierwszym deklaracjom wzięcia udziału w powstaniu 
towarzyszyły sprzeczne odczucia, które, w połączeniu z oddaleniem 
Krasińskiego od granic kraju i jego niewiedzą na temat dokładnego 
przebiegu rewolucji, powodowały dezorientację. Jak zauważył Andrzej 
Waśko, artysta znalazł się po wybuchu powstania w momencie tragicz-

18 Kiedy w 1829 roku zmarł przewodniczący Sądu Sejmowego, senator Piotr 
Bieliński, który nie uznał winy przywódców Towarzystwa Patriotycznego, warszaw-
scy studenci urządzili na jego pogrzebie patriotyczną manifestację. Krasiński razem 
z Woydą, synem prezydenta miasta uległego wobec cara, został wtedy w murach uczel-
ni i wziął udział w wykładach. Jego ojciec jako jedyny członek składu Sądu Sejmowego, 
który uznał członków Towarzystwa Patriotycznego za winnych zarzucanego im czynu, 
nie zezwolił mu bowiem na udział w pogrzebie senatora. Z powodu niechęci środowiska 
studenckiego niedługo potem przerwał naukę na Wydziale Prawa Uniwersytetu War-
szawskiego i wyjechał do Genewy (A. Witkowska: Zygmunt Krasiński. W: A. Wit-
kowska, R. Przybylski: Romantyzm. Warszawa 2001, s. 374; J. Otwinowska: 
Ojciec i syn. W: Krasiński żywy. Książka zbiorowa wydana staraniem Związku Pisarzy 
Polskich na Obczyźnie. Londyn 1959, s. 94; M. Janion: Zygmunt Krasiński. Debiut 
i dojrzałość. Warszawa 1962, s. 33–35, W. Günther: Romantyk – pozytywista. W: Kra-
siński żywy…, s. 67; Z. Sudolski: Krasiński. Opowieść biograficzna…, s. 91–97).

19 M. Janion: Zygmunt Krasiński. Debiut i dojrzałość…, s. 104.
20 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 14 maja 1831 r. z Genewy. 

W: Idem: Listy do ojca…, s. 226.



Kryspina Parwicka88

nym: każda decyzja, którą mógł podjąć – przyłączenie się do walk po 
stronie młodzieży lub wierność wobec zachowawczego ojca – wydawała 
mu się niemożliwa do zaakceptowania21. Tę sytuację graniczną ilustruje 
fragment listu z 14 maja 1831 roku, w którym relacjonował: „serce moje 
rozdarte ze wszech stron, gdzie się tylko obejrzę, widzę przyszłość czar-
ną”22. Tragizm jego położenia polegał na konflikcie dwóch równorzęd-
nych, choć sprzecznych wartości: pierwszą z nich była wola generała, 
który nie zezwolił synowi na przyjazd do Warszawy i wzięcie udzia-
łu w powstaniu, a drugą postawa walczącego narodu. Zarówno Kra-
siński, jak i jego ojciec, uświadamiał sobie istnienie owej sprzeczności. 
Świadczy o tym fragment kolejnego listu:

Nie może wątpić kochany Papa, że go kocham więcej od wszystkich 
ludzi, żem gotów dla Niego poświęcić wszystkie związki, czego mu do-
wód dałem przeszłego roku23; ale też nie wątpi mój Ojciec, żem jest 
Jego synem, wnukiem biskupa Adama24 i Polakiem25.

W dalszej części listu z 14 maja 1831 roku Krasiński dokładniej 
przedstawiał swe położenie w polu sprzecznych, a zarazem równoważ-
nych sił: „Kiedy wspominam Ojca – pisał – drzę cały i cofam się przed 
przedsięwzięciem, ale kiedy Polska mi na myśl staje, znowu sił mi 
przybywa […]”26. Mimo że oba elementy zdają się w jego wypowiedzi 
wartościowane (wpływ uczuć patriotycznych jest pozytywny, ponieważ 
wzmacnia poczucie mocy, a zależność od ojca – niszcząca, więc nega-
tywna), w istocie dialektycznie się równoważą, będąc odpowiednikami 
Heglowskiej tezy i antytezy. Aby rozwiązać tę sprzeczność, Krasiński 
wprowadził w obręb rozważań trzeci element: obietnicę wierności pa-
triotycznym ideałom, którą złożył ojcu jako dziecko. „[…] przypominam 

21 Zob. A. Waśko: Kryzys i wielka przemiana. W: Idem: Zygmunt Krasiński. Ob-
licza poety. Kraków 2001, s. 110.

22 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 14 maja 1831 r. z Genewy. 
W: Idem: Listy do ojca…, s. 227.

23 Krasiński uczynił w tym miejscu aluzję do romansu z H. Willan, który zakoń-
czył z woli ojca (Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 14 maja 1831 r. 
z Genewy. W: Idem: Listy do ojca…, s. 230, przypis 4). O złożonych skutkach wpływu 
tradycji rodowej na światopogląd Krasińskiego zob. Z. Sudolski: Zygmunt Krasiński 
jako człowiek…, s. 10.

24 Krasiński pisze o swoim krewnym Adamie, jednym z inicjatorów i jednym 
z przywódców konfederacji barskiej (Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego 
z 14 maja 1831 r. z Genewy. W: Idem: Listy do ojca…, s. 230, przypis 5).

25 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 14 maja 1831 r. z Genewy. 
W: Idem: Listy do ojca…, s. 225.

26 Ibidem, s. 227.



Wybrane    aspekty    transgresji    Zygmunta    Krasińskiego… 89

sobie – pisał w tym samym liście – że dzieckiem nieraz przysięgałem 
przed drogim Papą, że ją [Polskę – K.P.] zawsze, zawsze kochać będę. Do-
trzymam przysięgi”27. Z punktu widzenia ojca silnie związanego z kul-
turą klasycyzmu, argument Krasińskiego wydaje się nieracjonalny – 
podważa go fundamentalna, wywodząca się z prawa rzymskiego, zasa-
da lex criminalis retro non agit. W tym konkretnym przypadku oznacza 
ona, że poeta byłby odpowiedzialny za transgresyjny, rewolucyjny czyn 
dokonany w okresie powstania wbrew woli generała, gdyż w czasie jego 
popełnienia obowiązywał go ojcowski zakaz udziału w insurekcji. Wąt-
pliwe jest również, by racjonalista uznał za wiążącą przysięgę złożoną 
przez kilkuletnie dziecko. Krasiński jako były student prawa zapewne 
rozumiał niesłuszność przywołanego argumentu. Nie można mu jednak 
odmówić odwagi w podążaniu różnymi drogami do uzyskania zgody na 
przyjazd do Warszawy. Trzeba także pamiętać, że dla romantyka ar-
gument dotyczący przysięgi złożonej przez dziecko miał większą wagę 
niż zasady zdrowego rozsądku, mógł być bowiem uznany za odwołanie 
się do prawa naturalnego. Pochodzącemu od niego prawu zwyczajowe-
mu w pierwszej połowie XIX wieku przyznawano prymat nad prawem 
stanowionym28. Ponadto dla romantyków najwyższym, rozstrzygającym 
kryterium oceny norm była wolność jednostki i zbiorowości – jak pisał 
Alexis de Tocqueville:

[…] istnieje wolność społeczna i moralna, która czerpie siły w jedno-
ści […]. Jest to wolność czynienia bez lęku wszystkiego, co jest dobre 
i sprawiedliwe. Tej świętej wolności winniśmy bronić we wszystkich 
okolicznościach, dla niej, jeśli zajdzie potrzeba, winniśmy narazić na-
sze życie29.

Krasiński wierzył, że jego udział w powstaniu usprawiedliwi nie 
tylko system prawny, lecz także wyraźnie przez niego odczuwana wola 
Boga. Wielokrotnie pisał do ojca, że czyn w służbie narodu rozważa 
w kategoriach „obowiązku świętego, który góruje nad wszystkimi in-
szymi”30, i dodawał: „Myślę zawsze, że świętą dla mnie powinnością jest 

27 Ibidem.
28 Zob. L. Dubel: Romantyzm polityczny i szkoła historyczno -prawna w Niem-

czech. W: Idem: Historia doktryn politycznych i prawnych do schyłku XX wieku. War-
szawa 2007, s. 323–329.

29 A. de Tocqueville: O demokracji w Ameryce. Przeł. M. Król. Warszawa 1976, 
s. 57. By uniknąć bezsłownej sugestii, że dla romantyków czasu powstania listopa-
dowego spostrzeżenia Tocqueville’a miały jakiekolwiek znaczenie, przypominamy, że 
pierwsze wydanie tej książki datowane jest na 1835 rok (T. 1) i 1840 rok (T. 2).

30 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 15 maja 1831 r. z Genewy. 
W: Idem: Listy do ojca…, s. 226.



Kryspina Parwicka90

walczyć za Polskę”31. Wprowadzając w obręb listów motywy sakralne, 
między innymi używając leksyki związanej z porządkiem religijnym, 
zbudował układ złożony – znów na wzór triady Hegla – z dwóch ele-
mentów: powinności wobec ojca (Wincentego Krasińskiego) oraz wobec 
matki (Polski, którą wielokrotnie personifikował, przedstawiając ją jako 
swoją rodzicielkę). W liście z 15 maja 1831 roku uzupełnił ten schemat 
o element nadrzędny wobec dwóch poprzednich (wolę Boga) – syntezę, 
dzięki której rozwiązał konflikt równoważnych racji, przechylając szalę 
swej decyzji na stronę udziału w powstaniu32. 

Mimo oczekiwania Krasiński nie doczekał się w Rzymie na list ze-
zwalający mu na przekroczenie granicy Królestwa i przyjazd do War-
szawy. Nie otrzymawszy od generała zgody na udział w powstaniu, po-
wrócił do Genewy 25 marca 1831 roku. Jego rozczarowanie ilustruje 
wyznanie złożone w liście z 14 maja 1831 roku, w którym zwracał się 
do ojca w trzeciej osobie, podkreślając dzielące ich obu różnice świato-
poglądowe. „[…] w niepewności dotąd czekałem co dzień na wiadomości 
od Niego i co dzień, omylony w nadziei, smutniałem bardziej” – pisał33. 

Trudno orzec, czy przerwa w korespondencji była świadomą próbą ge-
nerała Krasińskiego zatrzymania syna poza obszarem Królestwa i unie-
możliwienia mu udziału w powstaniu, czy wynikała z zewnętrznych, 
niezależnych od niego okoliczności, takich jak zamknięcie granic między 
państwami. Zygmunt po powrocie do Warszawy nie tylko mógł się znaleźć 
w niebezpiecznej sytuacji, lecz także stworzyłby potencjalne zagrożenie 
dla innych osób. Musiał więc zostać poddany kontroli, by jego zachowanie 
nie wymknęło się spod wpływu ojca i nie stało się dla niego realnym nie-
bezpieczeństwem. Zdaniem Arnolda van Gennepa, tego rodzaju ochronie 
służą rozmaite rytuały – granice, za pomocą których oddziela się jednostkę 
dokonującą transgresji zarówno od jej dawnego statusu, jak i od miejsca, 
do którego zmierza. Na początku 1831 roku przebywający w Rzymie Kra-
siński, fizycznie oddalony i od powstania listopadowego w Warszawie, i od 
Genewy, gdzie studiował, znajdował się w przestrzeni, którą za van Genne-
pem należałoby określić jako strefę rytuału. Artysta miał tam możliwość 
wyboru między przekroczeniem granicy (wypowiedzeniem posłuszeń-
stwa ojcu i wyjazdem do ogarniętej powstaniem Warszawy), a powrotem 
do dotychczasowego, bezpiecznego miejsca zamieszkania (i zaakcepto-
waniem decyzji oraz systemu wartości ojca). Obie drogi były otwarte – 
co okazało się pozorem wolności, ponieważ w istocie wyboru dokonał kon-
trolujący ojciec. Wincenty Krasiński znał plany syna i, być może nieświa-

31 Ibidem, s. 228.
32 Zob. ibidem.
33 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 14 maja 1831 r. z Genewy. 

W: Idem: Listy do ojca…, s. 224.



Wybrane    aspekty    transgresji    Zygmunta    Krasińskiego… 91

domie, zapobiegł jego działaniom, zatrzymując go przez wiele miesięcy 
w dystansie przestrzennym od Warszawy i aktualnych wydarzeń. Nie od-
powiadał też na listowne prośby poety o zgodę na udział w powstaniu, co 
spowodowało, że odizolowany od świata Zygmunt stopniowo tracił nadzie-
ję na pozytywną decyzję i przystał na wolę ojca. „Listy z tego okresu – 
pisze Sudolski – obfitują we wspomnienia i oczekiwania; w dwudziestolet-
nim niespełna młodzieńcu kształtuje się psychika starca”34. Poddany ry-
tuałowi poeta nie przekroczył ani fizycznych granic Królestwa, ani ba-
riery, która już zawsze miała go oddzielać od aktywnego, wolnego życia. 
Jego transgresja polegała na przemianie z pełnego nadziei młodzieńca 
w człowieka dojrzałego, świadomego istnienia ograniczeń, których nigdy 
nie przekroczy35. 

W świetle powyższych rozważań staje się oczywiste, że podejmowane 
przez Krasińskiego próby przekroczenia narzuconych przez ojca granic, 
między innymi marzenie o udziale w powstaniu listopadowym w 1831 
roku, mimo najszczerszych chęci poety, nie miały szans na realizację. 
Deklarowaną wolę złamania zakazów można interpretować jako trans-
gresję potencjalną, wyobrażoną, a w ostateczności dokonaną wyłącznie 
w przestrzeni pisma. W tym miejscu warto wspomnieć, że aktywność 
Krasińskiego w powstaniu popierał Reeve: „Robił wszystko – powiada 
Janion – by pchnąć Zygmunta »na drogę obowiązku«”36. Angielski kore-
spondent doradzał poecie:

[…] nie wszystko jeszcze stracone i nie jest jeszcze za późno: wrota 
zbawienia zamykają się z wolna; jeszcze się przez nie przemkniesz. 
[…] popycham Cię do działania […]. Idź tą drogą […]37. 

Krasiński w tym samym czasie, w którym wysyłał ojcu listy pełne 
czułości i oddania, dokonywał powstańczych czynów w wyobraźni – ma-
rzył o aktywnym działaniu i pieczołowicie rejestrował swe przyszłe, bo-
haterskie dokonania w listach do angielskiego przyjaciela. W obfitej ko-
respondencji z Reeve’em zapisywał, używając form czasu teraźniejszego, 

34 Z. Sudolski: Adresaci i tematyka korespondencji. W: Idem: Korespondencja 
Zygmunta Krasińskiego. Studium monograficzne. Warszawa 1968, s. 34.

35 Bolesną dojrzałość, którą poeta osiągnął w Rzymie, najpełniej wyraził w liście 
do Reeve’a z 7 lipca 1831 roku, pisząc: „mało kto cierpiał tyle, co ja przecierpiałem, 
toteż patrząc na innych, znajduję przynajmniej dumną pociechę w myśli: »Wy wszyscy 
jesteście dziećmi w porównaniu ze mną […]«”. (Z. Krasiński: List do Henryka Ree- 
ve’a z 7 lipca 1831 r. z Genewy. W: Idem: Listy do Henryka Reeve. T. 1…, s. 266).

36 M. Janion: Zygmunt Krasiński. Debiut i dojrzałość…, s. 104.
37 H. Reeve: List do Zygmunta Krasińskiego z 25 maja 1831 r. z Paryża. W: Z. Kra- 

siński: Listy do Henryka Reeve. T. 2. Tłum. A. Olędzka -Frybesowa, oprac., wstęp 
P. Hertz. Warszawa 1980, s. 329.



Kryspina Parwicka92

jak widzi siebie na polu walki („Wyobraź mnie sobie na koniu – pisał – 
jak go spinam ostrogą i lecę na szeregi nieprzyjaciół”), a nawet w roli 
żołnierza umierającego w imię idei („nieznany, bezimienny, przeszyty 
tysiącem mieczy padam w boju”38). Jak wyjaśnia Anna Kubale, właśnie 
w listownym zapisie – w porządku wyobrażonego – Krasiński próbował 
usprawiedliwić swą rzeczywistą bierność zarówno przed angielskim 
przyjacielem, jak i przed sobą samym39.

Deklarację rzeczywistego udziału w powstaniu Krasiński zawarł 
w liście z 14 maja 1831 roku. Ostrzegał:

Pisałem w liście do Królewca do Papy, że nienawidzę ludzi, którzy 
przeciw Niemu powstali w Warszawie, alem pisał zarazem, że kocham 
Polskę i że kiedy jej sprawa narodową się stanie, nic mnie wstrzymać 
nie zdoła.

To samo powtarzam dzisiaj40.

W tej wiadomości poeta po raz pierwszy zdecydowanie zbuntował 
się przeciw wpływowi ojca na swoje życie i światopogląd. Uważał się 
więc za osobę samodzielną – ukształtowaną i zdolną do podejmowania 
odpowiedzialnych, dojrzałych decyzji. Zwrócił generałowi uwagę, iż ten 
w pierwszych dniach powstania obiecał mu umożliwienie przyjazdu 
do Warszawy i dopominał się o realizację tego zobowiązania:

W pierwszym liście swoim kochany Papa mi pisze: „Za pięć lub sześć 
miesięcy będziesz mógł mnie prosić o swój powrót, kiedy rzeczy pew-
niejszej barwy nabiorą”. Te sześć miesięcy upływają. Rzeczy nabrały 
świętej, iż tak rzekę, barwy, bo narodowej41.

Wiemy już, że Krasiński wytrwale oczekiwał na zgodę generała, 
której nie otrzymał i w rezultacie doświadczył być może najboleśniej-
szego upadku własnych marzeń i dążeń42. 14 maja 1831 roku pojawił się 

38 Z. Krasiński: List do Henryka Reeve’a z 22 stycznia 1831 r. z Rzymu. W: Idem: 
Listy do Henryka Reeve. T. 1…, s. 140.

39 Zob.: A. Kubale: Zygmunt Krasiński – człowiek i egzystencja. W: Zygmunt Kra-
siński – nowe spojrzenia…, s. 21. Kubale przeprowadza szczegółową analizę i interpre-
tację wiadomości Krasińskiego wysyłanych do Reeve’a podczas powstania listopado-
wego.

40 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 14 maja 1831 r. z Genewy. 
W: Idem: Listy do ojca…, s. 225.

41 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 15 maja 1831 r. z Genewy. 
W: Idem: Listy do ojca…, s. 228.

42 Ówczesne samopoczucie artysty ilustruje fragment jego utworu Poeta. Krasiń-
ski zwraca się tu do człowieka, który przestraszył się przekroczenia granicy, nie za-
przeczył samemu sobie i nie zbuntował się przeciw rodowej tradycji:



Wybrane    aspekty    transgresji    Zygmunta    Krasińskiego… 93

w jego wypowiedzi zalążek buntu – poeta ostrzegał, że wykroczy poza 
granicę ustanowioną przez opiekuna, sprzeciwiając się jego woli:

Teraz nadchodzi dla mnie uroczysta chwila. Zmuszony jestem powie-
dzieć Ojcu, którego kocham i kochałem zawsze nade wszystko, że pój-
dę przeciw Jego woli, że będę się starał do Polski wrócić, że to jedy-
nym od dzisiaj staje się celem wszystkich moich myśli i działań43.

Epistolarne wystąpienie poety przeciw decyzji ojca nosi znamiona 
transgresji. Deklarując, że bunt jest czynem heroicznym (to „uroczysta 
chwila”), Krasiński zwrócił bowiem uwagę na niecodzienność aktu, któ-
rego pragnął dokonać. Zapowiadał również, że przekroczy narzucone mu 
ograniczenia („przeciw Jego woli”), jego czyn miał być przecież niezgod-
ny z wytycznymi ojcowskiej władzy. Ponadto zwrócił uwagę, że podjął 
tę decyzję świadomie, mimo nadzwyczaj silnej więzi łączącej go z gene-
rałem (pisał o „Ojcu, którego kocham i kochałem”). O tym, że list doty-
czy czynu transgresyjnego, świadczy też zawarte w jego dalszej części 
przekonanie o karze grożącej za przekroczenie rodzicielskiego prawa: 
„Teraz należy do Papy osądzenie mnie, należy przebaczenie lub kara, 
bom nigdy nie myślał ani chciał spod władzy ojcowskiej się wyłamy- 
wać”44. Jak przekonywał Krasiński, celem był udział w powstaniu, za-
tem możemy uznać, że jego bunt nie był transgresją w kierunku OD woli 
ojca, lecz DO walki narodowowyzwoleńczej. Przekroczenie granic miało 
polegać na niezgodnym z wolą Wincentego Krasińskiego wyjeździe do 
Paryża, a stamtąd do Warszawy, wiązało się z utratą poczucia bezpie-
czeństwa i niepewnością, czy cel uda się osiągnąć45. 

Warto zauważyć, iż kara, której obawiał się przyszły autor Nie-
 -Boskiej komedii, nie tylko prewencyjnie zniechęcała do rewolucyjnej 

Zaprawdęś umarł, tyś umarł na wieki!
Już imię twoje nigdy się nie zbudzi!
A za toś umarł, żeś w otchłań wieczności
Rzucić się nie śmiał w całej życia sile;
Tyś się wycofnął od nieśmiertelności,
Boś nie chciał głowy w grób złożyć na chwilę!
I zlękły, drżący nad przepaści progiem,
Tyś mniej niż człowiek – choć mogłeś być Bogiem!
(Z. Krasiński: Poeta. W: Idem: Dzieła literackie. T. 1. Wybów, oprac. P. Hertz. 

Warszawa 1973, s. 43).
43 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 14 maja 1831 r. z Genewy. 

W: Idem: Listy do ojca…, s. 226.
44 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 15 maja 1831 r. z Genewy. 

W: Idem: Listy do ojca…, s. 228.
45 Zob.: Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 14 maja 1831 r. z Gene-

wy. W: Idem: Listy do ojca…, s. 227.



Kryspina Parwicka94

aktywności. Ewentualna sankcja miała także służyć temu, by podmiot 
przekraczający granice odpokutował winę za popełnienie występku i zo-
stał ponownie przyjęty w obręb rodzinnej społeczności (z której wyklu-
czyłby go sprzeciw wobec woli ojca). Nawet jeśli poeta wziąłby udział 
w powstaniu, wspólnota rodu zaoferowałaby mu katalog sposobów za-
chowania umożliwiających powrót na właściwą drogę46. Krasiński był 
przekonany, że będzie mógł prosić o wybaczenie i je uzyska – dlatego 
prócz wzmianki o grożącej karze napisał również o możliwym przeba-
czeniu.

Generał Krasiński, wierny „patriotyzmowi feudalnemu”47, w odpo-
wiedzi na list Zygmunta zwrócił uwagę na ekonomiczne podłoże rewo-
lucji – w wiadomości z czerwca 1831 roku przekonywał, że insurekcję 
wywołała grupa biednych, chcących odebrać majątek bogatym: między 
innymi arystokracji. Jego zdaniem podłożem powstania listopadowego 
nie były idee patriotyczne „świętej barwy” ani też „barwy narodowej”. 
Wyjaśniał:

Narodowości poznikały. Dwa kolory rządzą światem: porządek i roz-
ruch, a to na to, żeby ci, co posiadają, n ie posiadal i, a ci, co 
nie posiadają, żeby posiadal i. Stąd to ten ruch nieznośny partyj, 
któren w całym świecie się rozszerza a przybiera preteksta najszczyt-
niejsze miłości ojczyzny, żeby dojść do celu48.

Diagnoza człowieka, który pamiętał przebieg Wielkiej Rewolucji 
Francuskiej i nie chciał, by jego syn stał się „uczestnikiem nowych Ro-
bespierrów, Dantonów, albo ich ofiarą”49, nie była pozbawiona słuszno-
ści50. Osiemnastoletni romantyk nie dowierzał jednak zdaniu człowieka 
reprezentującego w jego mniemaniu ideały oświeceniowe i, odwołując 

46 Więcej o tej funkcji kary zob. Ch. Jenks: The Normal and the Patological. In: 
Idem: Transgression…, s. 24–28.

47 Określenia „patriotyzm feudalny” w odniesieniu do ojca Krasińskiego użyła 
M. Janion (Zygmunt Krasiński. Debiut i dojrzałość…, s. 101). Generał w chwili wybu-
chu insurekcji poparł księcia Konstantego, co powstańcy uznali za zdradę. Spiskowcy 
ze Szkoły Podchorążych skazali go na karę śmierci jeszcze przed rozpoczęciem zrywu 
narodowowyzwoleńczego. 3.12.1830 roku domagający się śmierci generała tłum ścią-
gnął go z konia i wymusił na nim przysięgę wierności powstańcom. Wkrótce po tym 
zajściu generał podał się do dymisji, a na początku 1831 roku uciekł do Petersburga. 
Do Królestwa wrócił dopiero po upadku powstania (ibidem, s. 102–103).

48 W. Krasiński, cyt. za: Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 11 lip-
ca 1831 r. z Genewy. W: Idem: Listy do ojca…, s. 242, przypis 2. 

49 Ibidem, s. 243.
50 O wyobrażeniu rewolucji jako walki biednych przeciw bogatym zob.: M. Ja-

nion: Czas formy otwartej. W: Eadem: Czas formy otwartej. Tematy i media roman-
tyczne. Warszawa 1984, s. 294.



Wybrane    aspekty    transgresji    Zygmunta    Krasińskiego… 95

się do uczuć generała, nieprzerwanie apelował o legalizację powrotu51. 
Te starania można traktować jako usiłowanie przekroczenia zasta-
nych granic, transgressor czyni przecież gest odłączenia od wspólnoty – 
w przypadku Krasińskiego od wspólnoty z ojcem, tradycji rodowej oraz 
przekonań na temat własnego „ja”.

Biografowie i badacze twórczości poety zwracają uwagę na przeło-
mowy charakter jego doświadczeń z okresu powstania listopadowego. 
Janion uważa, iż nie tyle nawet zaniechanie Krasińskiego, ile działanie 
jego rodzica zepchnęło artystę na społeczny margines, izolując go od 
narodowej wspólnoty w poczuciu bycia wzgardzonym i ośmieszonym52. 
W młodzieńczych listach poety właśnie ojciec pojawia się jako instytu-
cja najmocniej ograniczająca romantyczny indywidualizm, a jednocze-
śnie figura oddanego przyjaciela. Zdaniem Sudolskiego, koresponden-
cja Krasińskich przedstawia współczesnemu czytelnikowi „jedyny tego 
rodzaju dramat osobisty w życiu polskiego poety romantycznego […] 
[dokumentujący – K.P.] konflikt i niezwykle silną wzajemną zależność 
między ojcem i synem”53. 

Do chwili wybuchu powstania, podczas pobytu w Genewie, Zyg-
munt podkreślał w listach całkowite posłuszeństwo wobec woli genera-
ła54. Dopiero na przełomie 1830 i 1831 roku na idealistycznym obrazie 
pojawiła się rysa: poeta coraz częściej podkreślał, że władzę – wyższą 
od ojcowskiej – sprawuje nad nim naród. Jego korespondencja z okresu 
insurekcji obfitowała w egzaltowane zapewnienia o synowskiej miłości 
i szacunku oraz w argumenty za udziałem w powstaniu. Ujawniała 
się przy tym złożoność tożsamości Krasińskiego, kryjąca się w licznych 
szczegółach dotyczących przeżyć, uczuć i myśli. Listy były świadec-
twem dojrzewania, prób kształtowania osobowości w cieniu i nierzad-
ko wbrew woli sławnego ojca, a także dokumentem przeżywania przez 
jednostkę kryzysu egzystencjalnego, który stał się udziałem pokolenia 

51 Jeszcze we wrześniu 1831 roku pisał: „Jedynym moim życzeniem, najgorętszą 
modlitwą do Boga, prośbą do Ojca, jest, bym mógł dostać się do Polski i bić się za 
nią”. (Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 18 września 1831 r. z Genewy. 
W: Idem: Listy do ojca…, s. 247).

52 Zob. M. Janion: Zygmunt Krasiński. Debiut i dojrzałość…, s. 102.
53 Z. Sudolski: Zygmunt Krasiński w świetle korespondencji ojca. „Ruch Literac-

ki” 1965, z. 6, s. 284.
54 Na przykład w liście z 18.11.1829 roku przekonywał ojca: „Staram się być naj-

grzeczniejszym, najskromniejszym i kiedy widzę, że kto niegrzeczny, to na drugą stro-
nę salonu przechodzę, żeby się czasem nie dać zaczepić i nie unieść się złością. […] Nie 
mam już nic do doniesienia Papie oprócz tego, że wszystkie moje myśli są zwrócone 
ku dopełnieniu jego życzeń […], ufny w błogosławieństwo i miłość Jego, stawać się ich 
godnym – jedynym jest celem mego serca”. (Z. Krasiński: List do Wincentego Krasiń-
skiego z 18 listopada 1829 r. z Genewy. W: Idem: Listy do ojca…, s. 67, 69).



Kryspina Parwicka96

romantyków. Na przykład 15 maja 1831 roku artysta ckliwie i przejmu-
jąco błagał:

Czekać będę na odpowiedź Papy tak jak na Zbawiciela. Mam nadzieję, 
że w swojej litości raczy do prośby mojej się skłonić. W pokorze cze-
kam na nią, w pokorze i żalu za winę, bo zawsze jest winą synowi 
powstawać na wolę Ojca55.

Na pierwszy plan wysuwa się tu pokora, z jaką poeta pisze o swym 
paradoksalnym poddaniu się karze – paradoksalnym, ponieważ poten-
cjalny, transgresyjny czyn (udział w powstaniu) poddaje ocenie ojca, 
przeciw któremu się buntuje. Innymi słowy próbuje zaprzeczyć prawu, 
a jednocześnie potwierdza słuszność jego zasad. Tę rysującą się sprzecz-
ność dopełnia znakomicie sakralna leksyka. Pisząc o Ojcu jako o litości-
wym Zbawicielu, Zygmunt przedstawił swój czyn w kategoriach grzechu. 
Jest w tym słynnym liście jakaś perwersja: jest bunt, a jednocześnie wy-
raz całkowitego poddania, złamanie zasad i potwierdzenie narzucanego 
porządku. Całość zaś robi wrażenie literackiej kreacji, w której ważny 
jest efekt artystyczny, a nie prawda własnych myśli i uczuć. Odbijają 
się tu echem młodzieńcze refleksje poety prowadzące do przekonania, 
że nie sposób określić spójną i trwałą istotę własnego „ja”. A skoro nie 
można zawrzeć w listach prawdy o sobie, korespondencję należy prowa-
dzić, przebierając się w maski. Jak pisze Janion:

Wiedza fragmentaryczna, a niewiedza o całości, o „naszym wielkim 
całym, dotąd nam nie odsłoniętym Ja” to właśnie maska – wiedza 
pełna, czysta i doskonała, która będzie nam dana w przyszłości, ma-
skę usunie i unicestwi […]. Człowiek dziś jest maską, potrafi czasem 
się z niej wyzuć jedynie na chwilę – kiedyś jednak osiągnie istnienie 
bez maski, stan anielski56.

Stefan Treugutt ocenia, że poeta w okresie powstania używał w ko-
respondencji z ojcem zdań o zbyt rozbudowanej, rozwlekłej składni, prze-
sadnie poetyckich i nadmiernie czułych57. Krytyk nazywa te listy „dłu-
gimi spowiedziami”58, jednak nie należy ufać deklaracjom Krasińskie-
go, że pisał wyłącznie z potrzeby serca. Być może celowo korespondował 

55 Z. Krasiński: List do Wincentego Krasińskiego z 15 maja 1831 r. z Genewy. 
W: Idem: Listy do ojca…, s. 228.

56 M. Janion: Autonomia maski. W: Maski. Wybór, oprac. i red. M. Janion, 
S. Rosiek. T. 2. Gdańsk 1986, s. 194–195.

57 Zob.: S. Treugutt: Krasińskiego listy do ojca. W: Idem: Geniusz wydziedziczo-
ny. Studia romantyczne i napoleońskie. Red. M. Prussak. Warszawa 1993, s. 355.

58 Ibidem.



Wybrane    aspekty    transgresji    Zygmunta    Krasińskiego… 97

patetycznie i wzniośle, by – jak sugeruje Treugutt – wzmocnić poczu-
cie ważności adresata, nadwątlone przez warszawskich powstańców59. 
Przekonują nas słowa Janion mówiącej, że „Krasiński był w dziwaczny 
sposób urzeczony postacią swego ojca przez całe życie; był to człowiek, 
z którym prowadził ciągle »grę«”60. Ich korespondencję z 1831 roku 
można czytać jak dokument wzruszającego oddania, a zarazem wyra-
finowaną grę, odbywającą się na wielu różnych płaszczyznach komuni-
kacyjnych.

Jeśli traktować czynny udział w powstaniu, którym pragnął się wy-
kazać Krasiński, w kategoriach transgresji, należałoby uznać, że poeta 
poniósł klęskę, a do zniesienia zastanych limitów – czyli sprzeciwu wo-
bec woli ojca – nie doszło. W przekroczeniu granic międzypaństwowych 
i przyjeździe do Warszawy przeszkodził mu opłacany przez ojca guwer-
ner – Jakubowski. Wart uwagi jest fakt, że poeta przewidywał ingeren-
cję służącego, zanim się ona rzeczywiście dokonała. 14 maja 1831 roku 
pisał do ojca, że guwerner ma zamiar zatrzymać go poza granicami Pol-
ski61, ale dopiero 15 maja stworzył dalszą część listu, w której – poniżej 
podpisu złożonego poprzedniego dnia – dodał fragment: „Pan Jakubow-
ski zamknął mi wszystkie drogi do wyjazdu”62 oraz powiadamiał o swych 
niespełnionych planach przyjazdu do Królestwa. Wychodząc poza gra-
nice napisanej wcześniej wiadomości, naruszył jej strukturę. Ten zabieg 
sugerował burzę przeżyć nadawcy, któremu niespodziewanie zamknięto 
drogę do realizacji zamierzeń i który na bieżąco dzielił się z adresatem 
własnymi przemyśleniami, próbując wzbudzić w nim wyrzuty sumienia. 
Badacze zwracają jednak uwagę, iż poeta stworzył tę wyłamującą się 
z epistolarnych konwencji wiadomość, ponieważ liczył się z tym, że ktoś 
poza ojcem przeczyta jego listy. Być może także we własnych oczach 
pragnął uchodzić za patriotę, któremu przeszkodziły zewnętrzne oko-
liczności, a nie wewnętrzne ograniczenia. Sudolski uważa, że listy Win-
centego Krasińskiego do syna pisane były z perspektywy serwilisty wo-
bec Rosjan, zaś jego argumenty, choć niesłuszne, stanowiły dla młodego 
poety usprawiedliwienie bierności. Biograf poety przekonuje, że:

Argumenty filocarskiego generała dowodzą całkowicie odmiennego 
rozumienia narodu i patriotyzmu. Racje ojca wyrażone w liście do 

59 Zob. Ibidem.
60 M. Janion: Dziennik romantyczny. „Nowe Książki. Przegląd Literacki i Na-

ukowy” 1964, nr 2 (333), s. 50.
61 Poeta pisał wtedy: „muszę […] wejść w walkę z człowiekiem, który od dwóch lat 

codziennie daje mi dowody przywiązania” (Z. Krasiński: List do Wincentego Krasiń-
skiego z 14 maja 1831 r. z Genewy. W: Idem: Listy do ojca…, s. 227).

62 Ibidem.



Kryspina Parwicka98

syna uspokajają jednak sumienie i decydują o wyborze opcji politycz-
nej […]63.

*  *  *

Treugutt uważa, że doświadczenia z przełomu 1830 i 1831 roku 
były wstrząsem, który zatrzymał rozwój społeczny i artystyczny Kra-
sińskiego. Mimo że „Wiele się pisało […] o tym, jak bardzo osobista tra-
gedia w dobie powstania przyśpieszyła rozwój poety, człowieka, ideo- 
loga […]”, krytyk zauważa, iż „Nie pytano dotąd, jak bardzo i na jak 
trwale wstrząs tego roku zniszczył formującą się organizację intelek-
tualną genialnego chłopca”64. Również Sudolski spostrzega, że poeta, 
który ostatecznie nie wrócił z emigracji, z powodu bierności pozostał 
„dzieckiem w niewoli”:

los bezlitośnie z niego zakpił, rzucając go daleko od powstania z cią-
żącym nań ojcowskim zakazem powrotu. Pozostało silne przekonanie 
niespełnienia, „uwiądu” i nikczemnej, niegodnej śmierci głęboko prze-
żywanej przez twórcę, który w pisarskiej służbie zabiegał o rekompen-
satę65.

Tę perspektywę spojrzenia na doświadczenia Krasińskiego zmienił 
Waśko, który zwrócił uwagę, że rozwój poety w okresie powstania li-
stopadowego dokonał się w porządku wyobraźni, nierzeczywistych do-
świadczeń. Przecież:

[…] to właśnie, co było jego klęską w publicznym wymiarze życia, 
otworzyło mu oczy na prawdziwy charakter jego własnej osobowości, 
dotychczas mu nieznany. […] Ta zaskakująca i bolesna konfrontacja 
świadomości naiwnego marzyciela z realizmem sprawiła, że Krasiń-
ski po raz pierwszy zaczął sobie uświadamiać istotne, a nie wmówio-
ne, cechy swojej osobowości, i że zaczął w sobie widzieć postać pełną 
sprzeczności, wewnętrznie rozdwojoną66.

Granica między wiernością wobec idei wyzwoleńczych a lojalnością 
w stosunku do ojca zaznaczyła się najwyraźniej po upadku powstania 
listopadowego, kiedy tożsamość Zygmunta podzieliła się zasadniczo na 

63 Z. Sudolski: Polski list romantyczny – niedoceniona literatura i dokument. 
W: Idem: Polski list romantyczny. Kraków 1997, s. 32.

64 S. Treugutt: Krasińskiego listy do ojca…, s. 355.
65 Z. Sudolski: Zygmunt Krasiński jako człowiek…, s. 9.
66 A. Waśko: Kryzys i wielka przemiana. W: Idem: Zygmunt Krasiński. Oblicza 

poety…, s. 110–111.



Wybrane    aspekty    transgresji    Zygmunta    Krasińskiego… 99

dwa elementy. Pierwszy, teraźniejszy aspekt jego świadomości był „ja” 
zniewolonym wpływem ojca, pozbawionym wolnej woli oraz doświadcza-
jącym klęski dawnego przekonania o własnej potędze. Drugi, przeszły 
aspekt jego tożsamości, był świadomością pogrobowca, którego złudze-
nia o niepodległej Polsce zostały rozwiane. Pogłębienie wiedzy o sobie 
na drodze trudnego, wyniszczającego doświadczenia można uznać za 
udaną transgresję Krasińskiego. Artysta, który do chwili wybuchu 
powstania uważał się za uosobienie cnót romantycznego poety i ryce-
rza, w momencie realnej próby, gdy należało podjąć aktywne działanie, 
uświadomił sobie, że nie jest go w stanie dokonać. Zyskał na wskroś 
nowoczesną samoświadomość – dostrzegł wewnętrzną dezintegrację 
i swoistą nieokreśloność własnej tożsamości oraz fakt niemożliwego do 
powstrzymania ulegania wpływom zewnętrznym. 

Zyskanie tego rodzaju wiedzy mogło być dla dziewiętnastoletniego 
młodzieńca obiecującym preludium do dojrzałego określenia własnej toż-
samości i oddzielenia się od wszelkich niepożądanych wpływów. Wydaje 
się jednak, że powstańcza bierność powstrzymała rozwój Krasińskiego 
w perspektywie społeczno -towarzyskiej. Od tej pory sposobem ekspresji 
„ja” stało się dla niego korespondowanie oraz tworzenie poezji, „jedyne-
go pryzmatu i […] wyłącznego wyzwolenia z niezmiernie drastycznego 
konfliktu, w jakim się znalazł, mając wybrać między ojcem a ojczyzną 
i wybierając ojca -serwilistę”67. Zgadzam się z Ignacym Chrzanowskim, 
który napisał na temat artysty: „jest nieprawdą, aby nie zostawił po 
sobie czynów nieśmiertelnych – zostawił poezję, stokroć piękniejszą i – 
szczęśliwszą niż jego życie, które dla nas jest jego nieśmiertelnym czy-
nem”68.

Powyższa próba odczytania korespondencji Krasińskiego z okresu 
powstania listopadowego przez pryzmat teorii transgresji miała poka-
zać graniczny charakter tej twórczości. Chcieliśmy odnowić jej znacze-
nie i wagę jako zbioru tekstów wynikających bezpośrednio z uwarunko-
wań sytuacji człowieka żyjącego u progu nowoczesności. Badanie relacji 
między człowiekiem a środowiskiem, w którym żyje, miało zobrazować, 
że romantyzm, podobnie jak modernitas, którą zapowiadał, był epoką, 
kiedy los jednostki stawał się coraz wyraźniej kwestią świadomego wy-
boru zamiast dostosowywania się do utartych schematów. 

67 M. Janion: Czas formy otwartej. W: Eadem: Czas formy otwartej…, s. 291.
68 I. Chrzanowski: Osobowość Krasińskiego. W: Krasiński żywy…, s. 64.



Kryspina Parwicka100

Kryspina Parwicka

Selected aspects of Zygmunt Krasiński’s transgression 
in the light of correspondence with his father 

(between 1830 and 1831)

Summary

The subject of deliberations made in the article is the analysis and interpretation 
of Z. Krasiński’s correspondence with his father from the period of the November Up-
rising. The willingness to take part in the battles against his father’s will, the author 
of the article reads in the context of the phenomenon of transgression as a n attempt to 
overcome the constraints imposed on a young poet by his father. In so doing, the notion 
of transgression is brought closer in the beginning, and the role of this phenomenon in 
Romanticism is presented.

Kryspina Parwicka

Les aspects choisis de la transgression de Zygmunt Krasiński
à la lumière de la correspondance avec son père

(dans les années 1830–1831)

Résumé

L’objet de la réflexion de l’article est l’analyse et l’interprétation de la correspon-
dance de Z. Krasiński avec son père de l’époque de l’Insurrection de novembre. Le désir 
de participer à la lutte contre la volonté de son parent est interprété dans le contexte 
du phénomène de transgression comme tentative de résister aux limites imposées au 
jeune poète par son père. C’est pourquoi au début du texte l’auteur explique la notion 
de « transgression » et présente le rôle de ce phénomène dans le romantisme.



Magdalena Bąk

Szatańskie    metamorfozy   i  nie   tylko 
O Irydionie     Krasińskiego  

i   Robercie    Diable     Meyerbeera

Postać szatana ulegała w literaturze romantyzmu licznym meta-
morfozom. Idąc drogą wskazaną przez Goethego, który swojemu Mefi-
stofelesowi kazał wygłosić znaczące słowa: 

Cały świat liznął dziś kultury, 
Na diabła też, jak widać, padło; 
Gdzież teraz ogon, rogi i pazury! 
Co komu jakieś nordyckie widziadło?1

– eksperymentują autorzy z diabelskimi atrybutami, polerując i wygła-
dzając wizerunek księcia ciemności, wyposażając go przede wszystkim 
w walory intelektualne umożliwiające mu nie tylko (a nawet nie tyle) 
przechytrzenie, co przekonanie człowieka. Wzorując się zaś na ukocha-
nym Miltonie, dostrzegają romantycy w szatanie postać tragiczną, któ-
rej przypadł w udziale los gorszy od śmierci2. O tym, jak bardzo postać ta 
inspirowała XIX -wiecznych twórców, jak daleko odchodzili oni w swych 
poszukiwaniach od tradycyjnych wyobrażeń na temat diabła, najlepiej 
świadczy przypadek Słowackiego, który, wpisując szatana w kontekst 

1 J.W. Goethe: Faust. Tłum. A. Pomorski. Warszawa 1999, s. 107.
2 O takiej wersji romantycznego demonizmu trafnie pisze Maria Janion: Kain 

i Lucyfer. W: Eadem: Prace wybrane. T. 1: Gorączka romantyczna. Kraków 2000. 
Główne nurty zmian w sposobie postrzegania postaci szatana w literaturze i kulturze 
romantyzmu analizuje M. Rożek: Diabeł w kulturze polskiej. Szkice z dziejów motywu 
i postaci. Warszawa–Kraków 1993, s. 253–254.



Magdalena Bąk102

tworzonej przez siebie filozofii genezyjskiej, nie tylko uczynił go istotą 
głęboko cierpiącą, lecz także pozbawił – zasadniczej, jak się wydaje, sta-
nowiącej dotychczas sens jego istnienia, cechy – zdolności do czynienia 
zła. Lucyfer w Samuelu Zborowskim dopuszcza się wprawdzie czynów 
strasznych, ale wszystkie one w świecie genezyjskim służą realizacji 
idei postępu, a zatem nie mogą być klasyfikowane jako złe. 

Tematem tego szkicu są dwie romantyczne kreacje postaci szatana 
zaprezentowane w finałowych scenach dwóch wielkich dzieł romantycz-
nych: dramatu Irydion Krasińskiego i opery Robert Diabeł Meyerbeera, 
z librettem Scribe’a i Delavigne’a3. Wybór podyktowany został wyraźny-
mi podobieństwami pomiędzy wskazanymi fragmentami obu tekstów, 
ujawniającymi cechy istotne dla romantycznego myślenia zarówno o po-
staciach diabelskich, jak i o złu, które postaci te reprezentują, a wobec 
którego opowiadać się musi potykający się z szatańskimi wysłannika-
mi człowiek. Dodać należy, że zestawienie takie nie jest przypadkowe. 
Wiadomo, że operę Meyerbeera Krasiński znał i podziwiał4. Czy to wy-
starczy, aby uznać podobieństwo w materii obu tekstów za celowe na-
wiązanie przez polskiego poetę do oklaskiwanego w całej „romantycz-
nej Europie” dzieła operowego? List do Zofii Ankwiczowej z 16 stycznia 
1834 roku – rozpoczynający się od słów:

3 Robert -le -Diable. Opéra en cinq actes. Paroles de Mm. Scribe et Germain de La-
vigne. Musique de M. J. Meyerbeer. Paris 1831.

4 Widział ją po raz pierwszy w Wiedniu w lecie 1833 roku (J. Timoszewicz: Kra-
siński o teatrze. „Pamiętnik Teatralny” 1959, z. 1–3, s. 62). Szczególne wrażenie wy-
warł na nim, jak się zdaje, „taniec zakonnic” (patrz: List do Adama Sołtana z 12–20 
maja 1844. W: Z. Krasiński: Listy od Adama Sołtana. Oprac. Z. Sudolski. Warsza-
wa 1970, s. 457). Nie był w tym odczuciu Krasiński wśród romantyków polskich od-
osobniony. Juliusz Słowacki pisał w liście do matki (z Paryża, 10 stycznia 1831 roku): 
„Kilka dni temu byłem na sławnej nowej operze romantycznej: Robert le diable. W ca-
łej Europie tej opery nigdzie nie wystawiają – tak jest pyszną; trochę w guście Frei- 
schütza – prześliczna muzyka. W życiu moim nie widziałem tak wielkiego kościoła, jak 
tu przez złudzenie na teatrze. Piękny jest nade wszystko widok kolumnady przy świe-
tle księżycowym, zrobionej zupełnie à jour – za kolumnami widać cmentarz oświecony 
księżycem – z grobów między kolumnami wymykają się błękitne płomyki i te, tańcząc 
w powietrzu, potem rozchodzą się i każden ożywia jedną marmurową mniszkę leżącą 
na grobie – te się z wolna podnoszą – z całego cmentarza schodzą się mniszki i za-
czynają śliczny balet – za wybiciem zegaru wszystkie upadają – jest to śmieszne, ale 
wykonanie prześliczne. Wir mniszek okręcających się na cmentarzu przy natężonym 
błękitnym świetle księżyca – uderzył silnie moją imaginacją. W orkiestrze po pierwszy 
raz użyto bębnów, kotłów, dzwonków – i wszystkiego, co tylko sobie [można] wysta-
wić. Autorem muzyki jest Meyerbeer. Słowem: l’opéra a fait un pas”. (Korespondencja 
Juliusza Słowackiego. Oprac. E. Sawrymowicz. T. 1. Wrocław–Warszawa–Kraków 
1962, s. 88). Zwiedzając Sycylię, także przypomina sobie Krasiński muzykę Roberta 
Diabła (patrz: List do Delfiny Potockiej z 18 kwietnia – 5 maja 1839. W: Z. Krasiński: 
Listy do Delfiny Potockiej. T. 1. Oprac. Z. Sudolski. Warszawa 1975, s. 58). 



Szatańskie    metamorfozy   i  nie   tylko… 103

Pani się pytasz o Bertrama – Bertram jest przy mnie, on jeden 
mnie nie odstąpił – nie odstąpi. Często on siada po ruinach Rzymu 
i lubi przedrzeźniać się im – szydzi sobie z włosa blond Cecylii Metelli, 
szydzi z miecza Scypionów […]5.

– zdaje się sugerować wyraźną inspirację płynącą z dzieła Meyerbeera. 
Jeśli w 1834 roku kształtowała się idea Irydiona, i to kształtowała się 
właśnie wśród owych (deptanych z niejaką satysfakcją) ruin Rzymu, 
to nie sposób zlekceważyć faktu, że w „deptaniu” tym miał swój udział 
Bertram z Roberta Diabła. Wydawca korespondencji Krasińskiego, Zbi-
gniew Sudolski, nie ma wątpliwości, że mamy tu do czynienia z „powi-
nowactwem z wyboru”:

Nawiązanie do opery Meyerbeera nie jest przypadkowe; wiąże się 
z pisanym wówczas Irydionem. Odpowiednikiem postaci Bertrama 
jest w dramacie Krasińskiego postać Masynissy6.

Zdania badaczy są jednak w tej kwestii podzielone. Wacław Kubac-
ki jednoznacznie odrzuca możliwość uznania Roberta Diabła za źródło 
Irydiona, zbieżności pomiędzy tekstami tłumacząc „wspólnym dobrem 
romantyzmu”7. Szkic niniejszy, nie podejmując się rozstrzygnięcia przy-
wołanej kontrowersji, dostarczyć jednak może kolejnego dowodu na to, 
iż w operze Meyerbeera wolno widzieć jedno ze źródeł Irydiona. Nie tyl-
ko dlatego, że analizowane postaci szatańskie noszą tu bardzo podobne 
rysy – fakt ten daje się bowiem dobrze wytłumaczyć wspólnymi źró-
dłami (Milton, Goethe, Byron), ale przede wszystkim dlatego, że finał 
Irydiona i zakończenie piątego aktu Roberta Diabła noszą ślady wyraź-
nych podobieństw konstrukcyjnych, na co zwracać będę uwagę w dal-
szej części tych rozważań.

Finałowa scena Irydiona została rozpięta pomiędzy kilkoma prze- 
łomowymi momentami, które wyraźnie przypominają elementy, wy-
znaczające rytm piątego aktu Roberta Diabła. Mając w pamięci istotne 
różnice w treści i wymowie obu utworów, zaryzykować jednak można 
stwierdzenie, że omawiane fragmenty dotyczą bardzo podobnej sytuacji: 
w obu przypadkach bohater musi podjąć ostateczną decyzję, po której ze 
stron chce się opowiedzieć w konflikcie sił dobra i zła, a stawką jest – jak 
zawsze – ludzka dusza. I w obu przypadkach dopiero w tym momencie 

5 Z. Krasiński: List do Zofii Ankwiczowej z 16 stycznia 1834. W: Idem: Listy do 
różnych adresatów. T. 1. Oprac. Z. Sudolski. Warszawa 1991, s. 172.

6 Z. Sudolski: Komentarz. W: Z. Krasiński: Listy do różnych adresatów. T. 1…, 
s. 174.

7 W. Kubacki: Wstęp. W: Z. Krasiński: Irydion. Oprac. W. Kubacki. Wrocław 
1967, s. CVII–CVIII. 



Magdalena Bąk104

bohater dysponuje pełną wiedzą na temat sytuacji, w jakiej się znalazł. 
Irydion, po przegranej batalii o zniszczenie Rzymu, stanowiącej dotąd 
jedyny cel i sens jego życia, wzdycha: „gdyby On [Bóg – M.B.] był jedy-
ną prawdą świata!” i dowiaduje się, że Pan, ku któremu wznosi wzrok 
z nadzieją, istnieje. Prawdę tę poświadcza ponad wszelką wątpliwość 
jego odwieczny wróg – Masynissa, potwierdzający w tym miejscu nieja-
ko swoją szatańską proweniencję. Podobnie Robert, książę Normandii, 
który w finale opery Meyerbeera dowiaduje się, iż Bertram jest w istocie 
jego ojcem -diabłem, musi podjąć decyzję, czy porzucić swego przeklętego 
rodzica, czy też oddać mu we władanie swoją duszę. Punktem kulmina-
cyjnym, stanowiącym istotę romantycznej psychomachii, staje się zatem 
kwestia wyboru pomiędzy dobrem i złem, wyboru o tyle szczególnego, że 
choć jest on uwikłany w skomplikowaną sieć emocjonalnych zależności 
(w przypadku Irydiona jest to nieuciszona nienawiść do Rzymu i wycho-
wanie, które uczyniło z niego wykonawcę woli ojca, nieznającego inne-
go życia poza zemstą na śmiertelnym wrogu; w przypadku Roberta do 
głosu dochodzą więzy rodzinne) oparty jest jednak na jasno wyłożonych 
racjach obu stron. Romantyczny szatan, który poddany został podobnej 
co Mefistofeles Goethego kuracji, nie zwycięża człowieka w momencie, 
kiedy niepostrzeżenie, ukryty pod postacią przyjaciela i powiernika, są-
czy jad w jego ucho, lecz wtedy, gdy jasno określając własną tożsamość 
(Bertram) i poświadczając istnienie i moc swego rywala (Masynissa), 
zmusza go do pojęcia decyzji. W obu analizowanych tutaj przypadkach 
bohaterowie świadomie wybierają zło: poznawszy prawdę, opowiadają 
się po stronie szatana.

Irydion wyrzeka się Boga, powodowany nienawiścią do Rzymu i ku-
szony obietnicą oglądania kiedyś jego ostatecznego upadku. Motywacja 
Roberta jest nieco bardziej złożona. Dowiaduje się on bowiem w finale 
opery nie tylko tego, że Bertram jest jego ojcem o piekielnym rodowo-
dzie, ale też poznaje jego historię: tym, co wyróżnia owego ciemnego 
ducha jest zdolność do odczuwania miłości. Piekło jest jej całkowitym 
brakiem, szatan nie potrafi kochać, tymczasem z opowieści Bertrama 
wynika, że kiedy Bóg strącał w przepaść zbuntowanego anioła, on sam 
poczuł na moment głęboko w sercu skruchę. Za ten przejaw dobra Bóg 
nagrodził go lub – jak sam mówi – ukarał zdolnością do przeżywa-
nia tego najbardziej wyjątkowego z uczuć. Robert, który decyduje się 
na podpisanie cyrografu, czyni to zatem nie przez wzgląd na obietnice 
składane mu przez złego ducha, decyduje się natomiast stanąć po stro-
nie swego przeklętego rodzica i jego potępionego uczucia.

Kreacja szatana w libretcie Scribe’a i Delavigne’a wydaje się intere-
sująca właśnie w kontekście postaci Masynissy z dramatu Krasińskiego. 
Cechą wyraźnie tutaj identyfikowaną z szatanem jest intelekt – zimny 



Szatańskie    metamorfozy   i  nie   tylko… 105

i bezlitosny, umożliwiający zastawianie przemyślnych pułapek na czło-
wieka. A jednak ostateczne zwycięstwo siły zła możliwe jest tylko dzięki 
połączeniu intelektu z uczuciem. Bertram zwycięża Roberta nie przebie-
głością, sprytem czy bezlitosną logiką, ale ojcowską miłością. Dopiero 
połączenie tych dwóch jakości pozwala mu zmierzyć się z Bogiem i mieć 
nadzieję na zwycięstwo w tym starciu o ludzką duszę. Podobne przeko-
nanie musiało zadecydować o sposobie przedstawienia postaci Masynis-
sy przez Krasińskiego. Afrykański starzec w całym dramacie kreowany 
jest na bezwzględnego wykonawcę nieludzkiego planu, istotę niezdolną 
do zrozumienia emocjonalnych potrzeb człowieka, określającą uczucia 
inne niż zemsta czy nienawiść mianem słabości. Najwyraźniej jednak 
jest to widoczne właśnie w scenie finałowej dramatu, kiedy Masynissa 
staje się niejako wcieleniem czystego intelektu. Na rozpaczliwe pyta-
nie Irydiona, szukającego już nie ratunku, ale nadziei na odnalezienie 
siły zdolnej uporządkować świat w myśli o istnieniu Boga, odpowiada 
z okrutną logiką:

MASYNISSA
Cóż byś wtedy uczynił?
IRYDION
Umierając z tym pryśniętym żelazem w dłoniach wezwałbym jego!
MASYNISSA
Ojcze, któryś jest w niebiesiech, daj długich dni Romie! przebacz tym, 
którzy mnie zdradzili! zbaw tych, którzy po wszystkie czasy nękali 
rodzinną ziemię moją!8

Uświadomiwszy Irydionowi, że Bóg, o którym marzy, wyznacza za-
sady, którym nie byłby zdolny sprostać, Masynissa potwierdza następ-
nie jego istnienie. Człowiekowi szukającemu już nawet nie ratunku 
dla siebie (Irydion ma przecież świadomość, że przegrał swoje życie), 
a jedynie nadziei, że jest w świecie jakiś wyższy porządek, któremu 
także i on podlega, szatan z bezlitosną logiką ukazuje absurdalność 
jego pragnień. Zimny rozsądek Masynissy jest jednak także i w tym 
dramacie siłą, która nie wystarcza, aby mierzyć się z Bogiem. Być 
może dlatego właśnie tak obsesyjnie pragnie on „opętać jakiegoś czło-
wieka”, aby Bogu będącemu nie tylko mądrością, ale także – a może 
przede wszystkim – miłością, móc przeciwstawić tę nowo utworzoną 
„pełnię”9.

8 Z. Krasiński: Irydion. W: Idem: Dzieła literackie. T. 1. Wybrał, notami i uwa-
gami opatrzył P. Hertz. Warszawa 1973, s. 716.

9 Na możliwość interpretacji sporu Bóg – Szatan (z ludzkim udziałem) w katego-
riach starcia miłości i intelektu zwraca uwagę w swojej interpretacji postaci Masynissy 



Magdalena Bąk106

Fakt, że to właśnie miłość jest główną siłą przynależną Bogu i wy-
korzystywaną przez niego w walce o duszę człowieka, podkreślony zo-
stał dodatkowo przez obsadzenie kobiet w roli reprezentantek sił dobra 
uwikłanych w psychomachie toczące się w obu dramatach. W obu utwo-
rach męskiemu, racjonalnemu pierwiastkowi szatańskiemu przeciwsta-
wiony został żeński, reprezentujący miłość i dobro. W Irydionie funkcję 
taką pełni Kornelia, która w dramacie przekonuje bohatera do wartości 
chrześcijańskich, a w Dokończeniu – już jako anioł – broni ukochanego 
przed potępieniem i to dzięki jej świadectwu Irydionowi zostaje ofiaro-
wana druga szansa. W dziele Meyerbeera, Scribe’a i Delavigne’a o duszę 
Roberta walczą z Bertramem aż trzy kobiety: Alicja, która w ostatnim 
akcie usiłuje powstrzymać księcia przed zaprzedaniem duszy diabłu, 
nieżyjąca matka Roberta, której wspomnienie (podobnie jak jej ostatnia 
wola dostarczona przez Alicję) każe bohaterowi wahać się przed obra-
niem szatańskiej drogi, a także Izabela, której miłość ma uchronić uko-
chanego przed popełnieniem fatalnego błędu10. 

Zarówno Irydion, jak i Robert wydają się w finałowych scenach ska-
zani na klęskę. Za sprawą swoich własnych – tragicznych, lecz wolnych – 
wyborów wstępują na ciemne drogi, po których prowadzić ma ich sza-
tan. Obaj zatem powinni zostać potępieni. A jednak w obu przypadkach 
tak się nie dzieje. Obaj bohaterowie zostaną uratowani, w sposób – do-
dajmy – nieco zaskakujący, sprawiający wrażenie jakiejś zewnętrznej 
interwencji w delikatną materię emocjonalnego i moralnego dramatu. 
W utworze Krasińskiego w ostatecznym starciu Szatana -Masynissy 
z Aniołem -Kornelią pada uzasadnienie ułaskawiającego wyroku: „on ko-
chał Grecję”. Tekst dramatu, w którym tak wyraźnie pokazywał Krasiń-
ski, że jego bohater powodowany był przede wszystkim – dziedziczną – 
nienawiścią do Rzymu, nie posiadając w zasadzie żadnej pozytywnej 
motywacji, w niewystarczający sposób uzasadnia takie zakończenie 
perypetii Irydiona. Co więcej, w świetle dramatycznej rozmowy, którą 
odbywa on w finale dramatu z Masynissą, a z której wyraźnie wynika, 
że Irydionowi – podobnie jak wielu innym bohaterom romantycznym – 
nieobca była świadomość, którą Camus określa mianem buntu meta- 
fizycznego11, buntu w imię jedności świata, to rozwiązanie wydaje się 
najgorszym z możliwych. Irydion nie pragnie indywidualnego ocalenia, 

Julian Krzyżanowski (por. J. Krzyżanowski: Masynissa i jego rola w „Irydionie”. 
W: Idem: W świecie romantycznym. Kraków 1961, s. 275–276). 

10 Anielskie postaci kobiece w operze Meyerbeera mają – jak słusznie zauważa 
Alina Borkowska -Rychlewska – swój negatywny odpowiednik w postaciach demonicz-
nych mniszek (por. A. Borkowska -Rychlewska: Poema muzykalne. Studia o operze 
w Polsce w okresie romantyzmu. Kraków 2006, s. 133).

11 A. Camus: Człowiek zbuntowany. Tłum. J. Guze. Kraków 1993, s. 29–30. 



Szatańskie    metamorfozy   i  nie   tylko… 107

nie szuka drugiej szansy, której sam sobie nie daje, potrzebuje nato-
miast wiary w to, że światem rządzą jasne reguły i jego osobista klęska 
jest wynikiem ich pogwałcenia. Dokonawszy jednoznacznego wyboru, 
odrzuciwszy drogę wskazywaną przez Boga, w zamian za zaspokojenie 
palącej go nienawiści (obiecane i dotrzymane przez szatana) powinien 
zostać potępiony. Jego zbawienie w Dokończeniu pogrąża na powrót 
w chaosie świat, który z takim poświęceniem próbował „uratować”, do-
wodząc – za cenę własnego życia – twardych praw, które nim rządzą.

Równie wiele wątpliwości budzić musi rozwiązanie psychoma-
chii stanowiącej treść opery Meyerbeera, z librettem Scribe’a i Dela- 
vigne’a. Robert, poznawszy prawdę o swoim pochodzeniu, podejmuje de-
cyzję o zaprzedaniu duszy diabłu. Szatan nie tylko wyjawia mu prawdę, 
lecz także zostawia mu wybór. To on sam, dysponując wystarczającą 
wiedzą i wolną wolą, uznaje za swój obowiązek podpisanie cyrografu. 
Podobnie jak w przypadku Irydiona nie jest to decyzja łatwa i wypływa 
ona z próby zachowania porządku w świecie. Nie jest bez znaczenia, że 
Robert wyraźnie mówi o poczuciu obowiązku, determinującym jego wy-
bór. Nie zmienia to jednak faktu, że mamy do czynienia z decyzją pod-
jętą przezeń w pełni świadomie i dobrowolnie. Do podpisania cyrografu 
nie dojdzie tylko dlatego, że na scenę wtargnie Alicja uzbrojona w testa-
ment jego matki, napominającej syna zza grobu (a właściwie z nieba). 
A jednak mimo tak wyraźnej interwencji sił dobra Robert nadal za-
mierza wypełnić swoje zobowiązanie. Alicja, która staje pomiędzy nim 
a Bertramem, powołując się na autorytet matki Roberta i wzywając bo-
skiej pomocy, zdoła jedynie wzbudzić wahanie w sercu bohatera. Nie 
padnie jednak z jego ust deklaracja odwołująca uprzednią decyzję. Ali-
cja uratuje zatem Roberta nie dlatego, że skłoni go do zmiany zdania, 
a jedynie dzięki temu, że przeszkodzi w podpisaniu cyrografu, opóźni 
dokonanie tego aktu, dzięki czemu wybije północ, a wraz z nią minie 
czas, który miał do dyspozycji Bertram, aby zdobyć duszę Roberta. Chór, 
triumfalnie obwieszczający zwycięstwo sił dobra i obiecujący Robertowi 
zbawienie, wypowiada więc prawdę z punktu widzenia romantyczne-
go światopoglądu dość niepokojącą: oto Robert zostanie nagrodzony za 
swoją bierność. Wybrał zło, ale nie zdążył zrealizować swojego planu, bo 
się zawahał i to wahanie wystarczyło, aby otworzyć przed nim bramy 



Magdalena Bąk108

nieba12. Nie sposób nie przywołać tutaj Świtezianki Mickiewicza. Kuszo-
ny przez nimfę z jeziora młodzieniec też się zawahał („Podbiega strzelec 
i staje w biegu, / I chciałby skoczyć, i nie chce”13). Ostatecznie nie wy-
konał on tego najważniejszego, decydującego kroku w stronę kusicielki, 
a jedynie fala podpłynęła ku niemu, podmyła mu stopy i poprowadziła 
ku tajemniczej piękności. Został jednak surowo ukarany już za to tyl-
ko, że się nie cofnął. Jego wahanie i bierność okazały się równoznaczne 
ze zgodą na zdradzenie ukochanej, a zatem zasługiwały na karę. Tym-
czasem wahający się i niezdolny do odrzucenia piekielnej drogi Robert 
zostaje za swoją bierność nagrodzony obietnicą zbawienia. Przywołanie 
w tym miejscu Mickiewiczowskiej Świtezianki wydaje się zasadne dla-
tego, że zarówno w tym utworze, jak i w całym cyklu Ballad i roman-
sów surowa (czasem zaskakująco surowa) kara za popełnione zło jest 
gestem zmierzającym do przywrócenia utraconej harmonii w świecie14. 
W Robercie Diable cudowne ocalenie bohatera jest z punktu widzenia 
romantycznej filozofii klęską: burzy porządek, który także w tym dziele 
(i to między innymi za sprawą kluczowego motywu walki dobra ze złem) 

12 Alina Borkowska -Rychlewska, porównując oryginalne libretto Scribe’a i Dela-
vigne’a z polskim przekładem (Robert Diabeł. Wielka opera w pięciu aktach. Poezja 
P.P Scribe i Delavigne. Muzyka Meyerbeera. Tłumaczenie trzech pierwszych aktów 
L.A. Dmuszewskiego, dwóch ostatnich J.S. Jasińskiego. Warszawa 1838), zwraca uwa-
gę, iż w polskiej wersji zatarta została kwestia wyboru dokonywanego przez bohate-
ra, choć we francuskiej wersji tekstu jest ona kluczowa. W polskim tłumaczeniu od 
początku wyraźnie sugeruje się, że boska opatrzność czuwa nad bohaterem i obroni 
go w starciu z siłami ciemności (A. Borkowska -Rychlewska: Poema muzykalne…, 
s. 151–153). W oryginale problem wyboru jest jednak osią dramatu i obietnica zbawie-
nia dla bohatera, który dobrowolnie opowiedział się po stronie szatana, musi budzić 
wątpliwość. Pamiętając, że w 1833 roku Krasiński oglądał Roberta Diabła w wersji 
niemieckiej (w tłumaczeniu T. Hella), warto może dodać, że przekład niemiecki również 
podkreśla wolny wybór Roberta (por. Robert der Teufel. Oper in fünf Aufzügen. Nach 
dem Französischen Scribe und Delavigne von Theodor Hell. München 1834, s. 67–68). 
Zatem także w wersji niemieckiej finałowa obietnica zbawienia brzmi niepokojąco, 
choć tutaj przynajmniej w porównaniu z francuskim – jednoznacznie triumfalnym – 
wyznaniem chóru: „Il est resté fidèle; Les cieux lui sont ouvert!” (Robert -le -Diable…, 
s. 52), niemieckie „Er ist treu doch geblieben. Der Herr verzeihet ihm” (Robert der 
Teufel…, s. 71) eksponuje boski akt wybaczenia.

13 A. Mickiewicz: Świtezianka. W: Idem: Dzieła wszystkie. T. 1: Wiersze 1817–
1824. Oprac. C. Zgorzelski. Wrocław 1971.

14 W tym kontekście analizuje Ballady i romanse Leonard Neuger, zwracając 
uwagę na pojawiającą się w tym cyklu niewspółmierność winy i kary. Za jej przykład 
uznaje również karę wymierzoną strzelcowi w Świteziance, łagodniejsza ocena przewi-
nienia młodzieńca wynika tu jednak faktu, iż zdradza on ukochaną w zasadzie z nią 
samą (por. L. Neuger: „Ballady i romanse” Adama Mickiewicza – niespełniona szansa 
romantyzmu polskiego. W: Idem: Ćwiczenia z wrażliwości. Duże i małe szkice literac-
kie. Katowice 2006, s. 7–28). 



Szatańskie    metamorfozy   i  nie   tylko… 109

był budowany15. Podobnie jak w dramacie Krasińskiego, rozwiązanie 
psychomachii – wbrew triumfalnym dźwiękom ostatniej pieśni chóru – 
pogrąża przedstawiony tu świat w chaosie.

Wybierając drogę wskazaną przez diabła, nie buntują się bohate-
rowie przeciwko elementarnym prawom rządzącym światem. Szatan 
może być takim samym gwarantem porządku we wszechświecie jak 
Bóg, pod warunkiem jednak, że nie zostanie „oszukany”, że zdobyta 
przez niego w „uczciwym” starciu z odwiecznym wrogiem dusza nie 
zostanie mu potem na mocy niejasnej zasady, jakiejś „tajnej klauzu-
li” wydarta. Rozważań tych nie podejmuje ani Krasiński w finale Iry-
diona, ani autorzy libretta do opery Meyerbeera. Wątpliwości, które 
budzić muszą jednak oba przywołane „szczęśliwe zakończenia”, odsy-
łają wprost do ważnego dla romantyków problemu przywracania ładu 
w świecie. Jeśli szukający owego utraconego porządku bohater roman-
tyczny, nie zyskując odpowiedzi od milczącego w takich razach Boga, 
zwraca się do szatana, nie czyni tego z braku wiary czy pogardy dla 
Stwórcy i wyznaczonych przez niego zasad. Przeciwnie, wybierając dro-
gę podsuniętą przez usłużnego szatana i zmierzając ku własnej zgubie, 
chce on uratować elementarny porządek w świecie – niejako w imieniu 
Boga, choć na przekór Jemu, potwierdzić niewzruszoność ustanowio-
nych przez Niego reguł. W ujęciu tym szatan staje się gwarantem bo-
skiego ładu i wyższej harmonii świata. Alina Borkowska -Rychlewska, 
komentując kreację Bertrama w operze Meyerbeera, zauważa, że dwo-
istość szatana, który poza tradycyjnymi diabelskimi atrybutami wy-
posażony został w ojcowską miłość, nakazującą mu zbuntować się nie 
tylko przeciw Bogu, lecz także przeciw piekłu, czyni z niego figurę nie-
zdolną do funkcjonowania jako „znak trwałości ustalonego porządku”16. 
Z twierdzeniem tym nie sposób się jednak zgodzić bez zastrzeżeń. Nie-
jednoznaczność postaci szatana jest rysem koniecznym, dającym mu 
szansę na mierzenie się z Bogiem, jeśli nawet nie jak równy z rów-
nym, to w każdym razie (według pięknego określenia Masynissy) „jak 
wróg nieśmiertelny z wrogiem nieśmiertelnym”. O tym zaś, czy świat 
wyjdzie z tego starcia w swym uporządkowanym kształcie, decyduje 

15 Tym bardziej zaskakujący wydaje się entuzjazm, z jakim polscy krytycy, ko-
mentując warszawską premierę Roberta Diabła (odbyła się ona 16 grudnia 1837 roku), 
odnosili się do owego zakończenia, dostrzegając w nim słuszny triumf boskiego mi-
łosierdzia i właściwą wskazówkę moralną dla odbiorców. Porównując dzieło Meyer-
beera z Don Giovannim Mozarta, twierdzili wręcz, że: „Sugestywne przedstawienie 
na scenie zwycięstwa sił niebieskich nad mocami piekielnymi stanowiło […] wartość 
wyższą niż prezentacja słusznej kary dla zatwardziałego grzesznika” (A. Borkowska-
 -Rychlewska: Poema muzykalne…, s. 131).

16 Ibidem, s. 157.



Magdalena Bąk110

niewzruszoność reguł, które życie ludzkie, będące owej walki terenem, 
mogą czynić tragicznym, ale nie niezrozumiałym.

Magdalena Bąk

Develish transformations and many more 
On Irydion by Krasiński 

and Robert the Devil by Meyerbeer

Summary

The aim of the text is a comparative analysis of the last scenes of two Romantic 
works: Krasiński’s drama entitled Irydion and Meyerbeer’s opera with Scribe and De-
lavigne’s libretto Robert the Devil. Revealed similarities are to serve not only the sup-
port of the hypothesis of intentional references to a great Romantic opera in a drama 
by a Polish author as they become above all a starting point for considerations on the 
basic outlines of a Romantic worldview. 

Magdalena Bąk

Les métamorphoses diaboliques et non seulement
Sur Irydion de Krasiński 

et Robert le Diable de Meyerbeer

Résumé

L’objectif de l’article est une analyse comparative des scènes finales de deux gran-
des oeuvres romantiques : le drame de Krasiński intitulé Irydion et l’opéra de Meyer-
beer Robert le Diable avec le livret de Scribe et Delavigne. Les similitudes détectées 
servent non seulement à soutenir la thèse sur des allusions conscientes à un grand opé-
ra romantique dans le drame de l’auteur polonais, mais elles sont avant tout un point 
de départ pour la réflexion sur des traits cruciaux de la vision du monde romantique.



Lidia Romaniszyn -Ziomek

Słowackiego   i   Musseta    zabawy   komizmem  – 
Fantazy     i   Fantazjo

Niniejszy szkic jest próbą zestawienia dwóch dramatów: Fantazego 
Juliusza Słowackiego i Fantazja Alfreda de Musset. Na połączenie obu 
dzieł pozwalają nie tyle tytuły, narzucające w sposób oczywisty podo-
bieństwo (Fantazjo najprawdopodobniej stanowił inspirację dla imienia 
bohatera Słowackiego1), lecz zbieżne założenia filozoficzno -poetologiczne, 
zwłaszcza ironia romantyczna, realizowane przez obu twórców mimo 
braku bezpośredniego wzajemnego oddziaływania. Słowacki i Musset to 
twórcy niewątpliwie wyjątkowi i oryginalni, których nie da się wpisać 
w ściśle określony schemat poglądów estetycznych. Obaj byli krytycznie 
ustosunkowani do wszelkich reguł i stanowisk głoszonych przez przed-
stawicieli szkoły romantycznej. Ich twórczość dramatyczna, tak różna 
od siebie, a zarazem bardzo podobna, łączy w sobie charakterystyczne 
dla ironii kategorie estetyczne – tragizm i komizm, które, zgodnie z po-
stulatami Wiktora Hugo, mają się splatać w romantycznym dramacie, 
by ukazać prawdziwe, nieraz biegunowo rozbieżne uczucia, dwoistą rze-
czywistość wypełnioną wielokrotnie wydarzeniami tragicznymi, wznio-
słymi, ale także błahymi, komicznymi przemieszanymi z goryczą i roz-
czarowaniem. Współistnienie komizmu i tragizmu, gra konwencjami, 
a także dystans do świata przejawia się zwłaszcza w cynicznej wymo-
wie komedii Musseta oraz w groteskowo -tragicznym świecie dramatów 
Słowackiego. 

Twórczość obu pisarzy jest odbiciem ich duchowej biografii i stosun-
ku do rzeczywistości, w której nie potrafili się odnaleźć i którą widzieli 

1 Zob. E. Łubieniewska: „Fantazy” Juliusza Słowackiego, czyli komedia na 
opak wywrócona. Wrocław 1985, s. 159.



Lidia Romaniszyn -Ziomek112

jako pole nieustannej walki jednostki o własne miejsce. Jak pisze Lidia 
Łopatyńska: 

Musset podkreśla w ciągu całej swej twórczości, że nie rozumie otacza-
jącej go rzeczywistości, że w społeczeństwie panuje nieład i zdziczenie 
obyczajów, że pod gładkimi pozorami cywilizacji toczy się nieubłagana 
walka o byt, w której giną słabsi2.

Z kolei Słowacki, jak wiadomo, borykał się przez całe życie z bra-
kiem akceptacji i zrozumienia, dostrzegał niszczącą siłę pieniądza3, któ-
ry ostatecznie zastępował człowiekowi godność. Rozczarowanie świa-
tem i ciągłe poszukiwanie nowej formy dla wyrażenia swojej postawy 
znalazło literacką realizację w omawianych tu dramatach.

Na podobieństwo pomiędzy Fantazym i Fantazjem wskazuje między 
innymi Ewa Łubieniewska, która w książce „Fantazy” Juliusza Słowac-
kiego, czyli komedia na opak wywrócona pisze: 

[…] w węzłach konstrukcyjnych akcji, w pewnych pomysłach rozwią-
zań, a nawet rysunku niektórych osób dramatu Słowackiego, można 
wykryć – mimo pozornego braku analogii – związek z komedią Mus-
seta, choć wątki wspólne obu utworom przybrały w Fantazym inną po-
stać4. […] pewne rysy Fantazja – jego rozczarowanie życiem, przesyt, 
autoironię, świadome uleganie kaprysom losu, który prowadzi bohate-
ra od przygody do przygody – składają się na portret psychiczny bliski 
Fantazemu Słowackiego5. […] Ważniejszą jednak cechą, jaka wydaje 
się wspólna obu utworom, jest prowadzenie finezyjnej intrygi psycho-
logicznej, opartej na strategii ciągłego balansowania ukazywanych 
wydarzeń pomiędzy zabawą a niebezpieczeństwem, igraszką i trage-
dią, ustawiczne wyzywanie ryzyka przez aktorów spektaklu miłości, 
ryzyka, które może przynieść prawdziwie groźne skutki6.

Z pewnością nie da się przeprowadzić bezpośredniej paraleli mię-
dzy konkretnymi bohaterami obu dramatów (może z wyjątkiem Diany 
i Elżbiety przymuszonych do małżeństwa, by wybawić z opresji swoje ro-
dziny); nawet tytułowi protagoniści różnią się zasadniczo od siebie. Jed-
nak ironiczna forma, którą bezsprzecznie przyjęli obaj twórcy, narzuca 

2 L. Łopatyńska: Wstęp. W: A. de Musset: Nie igra się z miłością. Przeł. T. Boy-
 -Żeleński. Wrocław 1953, s. XIX.

3 Por. M. Inglot: Wstęp. W: J. S łowacki: Fantazy. Wrocław 1976, s. XXXIV– 
XXXV.

4 E. Łubieniewska: „Fantazy” Juliusza Słowackiego…, s. 160.
5 Ibidem, s. 162.
6 Ibidem.



Słowackiego i Musseta zabawy komizmem… 113

swoisty sposób kreacji świata i postaci, nadając im zbliżony charakter. 
Specyficzny dla obu utworów jest powracający „motyw inscenizowania, 
udawania, »grania komedii«”7 oraz pewna podwójność, przejawiająca się 
zarówno w postaciach, jak i w konstrukcji fabularnej. Sytuację scenicz-
ną w obu dramatach organizuje takie samo zdarzenie – plany przymu-
sowego małżeństwa w celach finansowych. Realizacja tego zamierzenia 
wymaga wielu zabiegów, które sprowadzają się w obu przypadkach do 
typowo komediowych rozwiązań, zaczerpniętych – jak się wydaje – z ko-
medii salonowej czy awanturniczej8. Przyszły mąż, chcąc się rozeznać 
w sytuacji narzeczonej, stosuje grę, sprowadzając akcję na podwójne 
tory – pozoru i prawdziwej motywacji. Fantazy wykorzystuje do tego 
celu Rzecznickiego, mówi:

[…] Ojca wyspowiadaj 
Z politycznego sumienia, z Jejmością
Wejdź w jak najbliższe stosunki… aż ci się
Przyzna, pod jakie jarzmo zegnie zięcia – 
Słowem… jak gdybyś zjechał na komisję,
Gadaj – rób – i patrz… a ja za dziecięcia
Ujdę… i dam się wszystkim za nos wodzić9.

Podobnie w dramacie Musseta zachowuje się kandydujący do ręki 
Elżbiety książę. Posuwa się jednak znacznie dalej niż Fantazy: zamie-
nia się na role ze swoim adiutantem, zyskując tym samym większe pole 
manewru i lepszy ogląd sprawy:

KSIĄŻĘ
[…] doniosły plan, jaki obmyślam, jest czymś niesłychanym w mej ro-
dzinie. Zamierzam przybyć na dwór teścia w stroju prostego adiutan-
ta. Nie dość mi, żem posłał jednego z domowników, aby zebrał głosy 
o przyszłej księżnej mantuańskiej […], chcę jeszcze przyjrzeć się jej 
własnymi oczami10.

Zachowanie księcia wprowadza, niezbyt oczywisty w pierwszej czę-
ści dramatu, komizm. Wyczuwa się jednak pewną przesadę w tym za-
skakującym czytelnika pomyśle zamiany ról, tak jak i przesadą wydaje 

 7 Pisze o tym E. Łubieniewska (ibidem, s. 137) pod adresem Fantazego. Nie jest 
chyba niewłaściwe również w stosunku do Fantazja.

 8 Por. ibidem, s. 155.
 9 J. S łowacki: Fantazy. Oprac. M. Inglot. Wrocław 1976, akt I, sc. 1, w. 15–21.
10 A. de Musset: Fantazjo. W: Idem: Komedie. Przeł. T. Boy -Żeleński. Poznań 

1949, akt I, sc. 3, s. 128.



Lidia Romaniszyn -Ziomek114

się omyłkowe porwanie Rzecznickiej w Fantazym. Nawet późniejsze zło-
wienie na wędkę peruki przez Fantazja jest bardziej naturalne, biorąc 
pod uwagę jego przybraną profesję, niż błazenada przymusowego narze-
czonego Elżbiety. 

W dramacie Słowackiego gra toczy się obustronnie, ponieważ to 
przede wszystkim Respektowie prowadzą intrygę mającą na celu korzy-
ści finansowe i chcą przypodobać się romantycznemu oraz majętnemu 
Fantazemu. Inaczej jest w przypadku francuskiego utworu. Tu, w miej-
sce podwójnego życia rodziców Diany, postawiony został przebrany bła-
zen, pełniący jednak rolę zupełnie inną niż oni. Jego postać stanowi 
przeciwwagę dla komedianctwa uprawianego przez księcia, a w kontek-
ście obu dramatów – dla fałszu i pozy Respektów oraz Fantazego i Ida-
lii. Ponadto Fantazjo sprawuje opiekę nad nieszczęśliwą Elżbietą, stając 
się ostatecznie jej wybawicielem. Ta funkcja zbliża go z kolei do egzo-
tycznej postaci Majora11, który w Fantazym jest opiekunem i wybawcą 
prawdziwych kochanków, czyli Diany i Jana. Uprawomocniona błazeń-
skim strojem podwójna twarz Fantazja udająca pozę, ale mówiąca praw-
dę, kontrastuje z postawą pozostałych bohaterów, którzy udają prawdę, 
skrzętnie kamuflując rzeczywistość. Edward Csató zauważa: „Prawie 
wszyscy bohaterowie Fantazego uprawiają jakby nałogowo kłamstwo 
przy równoczesnej szczerości; inaczej mówiąc, poddają się fikcji, grze, 
mitowi, życiowemu aktorstwu”12. Fikcja, której ulegają bohaterowie, 
tworzy ułudę prawdziwości, a na jej tle końcowa scena dramatu sta-
je się czymś nielogicznym i absurdalnym, rozbijającym zarówno świat 
pozorów, jak i konstrukcję komediową. Samobójstwo Majora, jak pisze 
Łubieniewska, na tle komediowym „wydaje się zdarzeniem nierealnym 
i nieprzyzwoitym, prawdziwym skandalem literackim utworu. Major 
staje samotnie przeciw całej precyzyjnie skonstruowanej linii drama-
turgicznej”13. 

W dramacie Musseta „życiowe aktorstwo” bohaterów skrywa i ob-
naża Fantazjo, który dzięki pełnionej funkcji ma możliwość nieustanne-
go demaskowania pozoru i nieuczciwych zamiarów. Sam przybiera jed-
nak pozę, dobrowolnie i świadomie wchodzi w rolę błazna, by nie ulegać 
konwenansom, ale także by wygodnie i bezpiecznie żyć. Nie jest więc 
odpowiednikiem postaci Fantazego. Fantazjo w perspektywie dramatu 
Słowackiego to postać synkretyczna, która skupia w sobie cechy kilku 
bohaterów polskiego dramatu. Do Fantazego zbliża go dusza artysty, 
a także – w pewnym sensie – rozczarowanie życiem oraz przyjmowana 

11 Zob. J. Kleiner: Juliusz Słowacki. Dzieje twórczości. T. 3. Kraków 1999, 
s. 198–199.

12 E. Csató: Szkice o dramatach Słowackiego. Warszawa 1960, s. 192.
13 E. Łubieniewska: „Fantazy” Juliusza Słowackiego…, s. 129.



Słowackiego i Musseta zabawy komizmem… 115

poza, do Majora – funkcja wybawcy i opiekuna, do Kałmuka, który po-
rwał Rzecznicką – fatalny w skutkach żart.

Bardzo podobnymi bohaterkami są natomiast Diana i Elżbieta. 
Obie zostały postawione w sytuacji tragicznej. Mimo wewnętrznego 
buntu przyjmują jednak na siebie obowiązek małżeństwa dla dobra ma-
jątkowego rodziny, godząc się z decyzją ojców. Elżbieta doskonale zdaje 
sobie sprawę z sytuacji królestwa, co więcej, wie, że gdyby odrzuciła 
rękę księcia, ojciec nie zmuszałby jej do małżeństwa, o czym świadczy 
jej rozmowa z Ochmistrzynią:

Nie, to pewna, żeby mnie nie zmuszał; i dlatego się poświęcam. Mam-
że powiedzieć ojcu, aby się zaparł danego słowa? Aby jednym pocią-
gnięciem pióra zmazał swoje czcigodne imię na kontrakcie, który czy-
ni tysiące szczęśliwych? Cóż znaczy, że będzie jedna nieszczęśliwa? 
Pozwalam ojcu być dobrym królem14.

Diana również jest świadoma konsekwencji swojej decyzji. Transak-
cję małżeńską uważa za konieczność i w sposób dość ostry oznajmia to 
Fantazemu w odpowiedzi na jego oświadczyny:

Jeśli Bóg z mego jedynie nieszczęścia
Chce siły… która podobna do cudu
Ten lud obroni… to się do zamęścia
Z panem – przychylę…15

Mniej subtelna Diana z takim samym poświęceniem jak Elżbieta 
przyjmuje na siebie cierpiętniczą rolę wybawicielki, wyraźnie zaznacza-
jąc brak akceptacji dla tego typu postępowania, przez co różni się nieco 
od Mussetowskiej bohaterki.

Poza podobieństwem wątków fabularnych i rysów psychologicz-
nych niektórych postaci kluczem powiązania obu dramatów może być 
rozpatrywanie ich znaczenia poprzez figurę błazna, który, używając 
sformułowania Łubieniewskiej, „balansuje pomiędzy zabawą a niebez-
pieczeństwem”, ironią, cynizmem i humorem. Błazeństwo Fantazja 
i błazenada postaci ukazanych w Fantazym nosi to samo katastrofalne 
piętno. Ukrycie pod kostiumem komediowym niezwykle gorzkiej wymo-
wy dramatu Słowackiego daje podobny efekt jak ubranie Mussetowskie-
go bohatera w szaty dworskiego trefnisia. Oba dzieła są prowadzone 
dwutorowo. W Fantazym pierwszą warstwę buduje powierzchowność 
dworu Respektów, gra przez nich prowadzona w celu ukrycia nędzy fi-

14 A. de Musset: Fantazjo…, akt II, sc. 1, s. 131.
15 J. S łowacki: Fantazy…, akt I, sc. 14, w. 581–584.



Lidia Romaniszyn -Ziomek116

nansowej, a także pozór Fantazego i Idalii oraz ich kreacja na roman-
tycznych bohaterów, kochanków rodem z Werony. Na drugą warstwę 
składa się przede wszystkim głęboko skrywana tragedia i rozpacz Re-
spektów, Diany, Stelli, Jana, a zwłaszcza Majora. Analogiczna sytuacja 
występuje w dramacie Musseta: tu pierwszą warstwę stanowi plano-
wane w celach finansowych małżeństwo Elżbiety z księciem mantuań-
skim i prowadzona w związku z tym intryga, drugą – rozpacz Elżbiety 
po stracie wiernego błazna oraz życie Fantazja i jego strategia uciecz-
ki przed wierzycielami. Binarność świata dramatów odpowiada dwóm 
twarzom Fantazja – rozczarowanego życiem, sfrustrowanego mędrca, 
dostrzegającego gorycz egzystencji oraz wesołka, który nakłada garb, 
perukę i przebiera się w szaty zmarłego Johana, by poczuć wolność my-
śli i bezkarnie obnażać prawdę:

FANTAZJO
[…] chcę sobie wyprawić widowisko z królewskiej komedii, jaka roze-
gra się jutro, i to z loży samego króla.
[…] Przyprawię sobie garb, nasadzę rudą perukę Johana, i nikt mnie 
nie pozna […]16.

Podobną postawę przybierają sami twórcy dramatów, którzy jako 
kreatorzy tej tragikomicznej rzeczywistości zyskują za pomocą kostiu-
mu błazna wolność spełniania czynów niedozwolonych17: typowe, stoso-
wane przez nich chwyty komediowe, tak jak typowe zachowania tref-
nisiów, skrywają nieopisany dramat człowieka, gorzkie, przenikliwe 
odbieranie świata i niecodzienną wrażliwość. Olga Płaszczewska wska-
zuje, że „błazeński kostium jest dla romantyków czymś więcej niż zapo-
wiedzią beztroskiej zabawy, której uczestnicy doskonale wiedzą, komu 
przydzielono rolę bawiącego, a komu – zabawianego; nie jest wyłącznie 
zapowiedzią beztroskiej rozrywki”18. Stąd warstwa komediowa drama-
tów nie pełni jedynie funkcji ludycznych, lecz jest wstępem, zapowiedzią 
czy też kamuflażem istoty przedstawianej intrygi. Wyprawiane przez 
pisarzy widowisko to farsa, której sami są widzami, zasiadając w loży 
twórców ubranych w błazeńską czapkę. Obaj występują zarówno w roli 
bawiącego, jak i zabawianego, grając z czytelnikiem, ze sobą, z tradycją 
i konwencją. Podobnie jak Fantazjo „przyprawiają sobie garb i nakłada-
ją perukę” w postaci komediowych chwytów, by utrudnić rozpoznanie. 
Zdaje się, że być może nie do końca zamierzony przez nich efekt, czy-

16 A. de Musset: Fantazjo…, akt I, sc. 2, s. 126.
17 Por. O. P łaszczewska: Błazen i błazeństwo w dramacie romantycznym. Kra-

ków 2002, s. 64.
18 Ibidem, s. 8–9.



Słowackiego i Musseta zabawy komizmem… 117

li brak jasnej klasyfikacji gatunkowej, został osiągnięty. Wszak do tej 
pory trwają dyskusje nad kształtem Fantazego19, a komediowość utwo-
rów Musseta otwiera drogę różnych interpretacji. 

Płaszczewska pisze, że błazen to postać uprawomocniona do prze-
kraczania wszelkich granic, postać, która może jednocześnie tworzyć 
i przedrzeźniać akt twórczy, doskonale łączy najjaskrawsze sprzeczno-
ści20. Podobnie Musset i Słowacki, jako autorzy omawianych dramatów, 
przyjmują sprzeczne role twórców łączących w sobie cechy kreatora i de-
struktora, ukrywają, ale też demaskują przyjętą formę rzeczywistości 
dramatycznej. Można zatem wnioskować, że Fantazy i Fantazjo to nie 
komedie, lecz, parafrazując określenie Łubieniewskiej, „olśniewający 
popis gry z komedią”, gra komizmem czy raczej zabawa komizmem pod-
szyta smutną, ironiczną myślą o życiu i świecie.

Gra z konwencją komediową a także po części romansową, którą 
prowadzą Słowacki i Musset, jest, podobnie jak na poziomie postaci dra-
matu, kamuflażem kryjącym przewodnią ideę utworu. To stworzenie 
pozoru komediowości, ukazanie prawdy o świecie, lecz prawdy niewy-
powiedzianej wprost, a ukrytej pod warstwą zabawnego kalamburu, 
dowcipu, który wywołuje śmiech, stopniowo opadający, by w końcowej 
scenie dać, wbrew logice, zaskakujące zakończenie w tonie serio. Za-
bawa komizmem czy raczej zabawa w komizm, rozpoczyna się jeszcze 
niejako poza treścią samych utworów. Zakwalifikowanie przez Mus-
seta swojego dzieła do gatunku komediowego (co wyraźnie zaznacza 
w podtytule, Fantazjo – Komedia w dwóch aktach) od razu wprowadza 
czytelnika21 w iluzję wesołości. Napięcie komiczne, wytworzone przez 
autora na samym początku, wzrasta do momentu złowienia na wędkę 
peruki księcia. Scena ta, będąca kulminacją farsowej intrygi, jest także 
momentem, w którym zaczyna się demaskowanie przyjętej na wstępie 
konwencji. Śmiech czytelnika wywołany przez figiel Fantazja jest gwał-
towny, ale bardzo krótki, bo w chwilę po tym zdarzeniu odsłaniają się 
fatalne skutki żartu, czyli zerwanie ślubnej umowy i w konsekwencji 
wojna22. 

19 O komediowości Fantazego i gatunkowych proweniencjach szeroko pisze E. Łu-
bieniewska („Fantazy” Juliusza Słowackiego…, s. 122–197).

20 Zob. ibidem, s. 17.
21 Jak wiadomo, dramaty Musseta po nieudanej premierze Nocy weneckiej były 

w zamyśle autora pisane dla czytelnika w fotelu.
22 W późniejszym okresie podobny kształt przyjmą komedie związane z tradycją 

wschodnioeuropejską – chociażby komedie Antoniego Czechowa. Pisze o tym W. Mil-
don: „Komedia rosyjska jest bez wątpienia śmieszna, lecz tylko w epizodach. Kiedy 
jednak dochodzi do finału, śmiech więźnie w gardle […].” (Idem: „Wiśniowy sad” jako 
antyutopia (w kwestii pojęcia „komedii” w dramaturgii Antoniego Czechowa). W: Cze-
chow 100 lat później. Red. W. Szczukin, D. Kosiński. Kraków 2005, s. 48).



Lidia Romaniszyn -Ziomek118

Inaczej, lecz z podobnym efektem, rysuje się dramat Słowackiego. 
Nie ma tu wyraźnego wskazania gatunkowego, lecz prowadzona akcja 
daje się odczytać w kategoriach komediowych. Pierwszy i drugi akt jest 
pozbawiony cech farsowych, akt trzeci to, według Juliusza Kleinera, „ła-
mańce komediowe”23, czwarty zaś daje typowy efekt komiczny poprzez 
śmieszną pomyłkę i porwanie, i ten moment, podobnie jak u Musseta, 
jest zarazem szczytem komizmu oraz początkiem drogi ku prawdziwej 
tragedii, która rozegra się na końcu dramatu.

Momenty komediowe obu utworów zestawia ze sobą Kleiner, suge-
rując, że Słowacki wprowadził figlarne sceny za Mussetem:

Ponieważ Fantazjo Musseta, przebrany za błazna, figle płata niesym-
patycznemu konkurentowi, księciu Mantui, a mianowicie wędką zry-
wa perukę Marinoniemu, który występuje w roli księcia – Słowacki 
uznał, że figle w podobnym stylu płatane być mają Fantazemu […]24.

W obu utworach w momentach kulminacji zabawowego nastroju za-
czyna się demaskacja ciemnej strony dramatu. Odkrycia kart, zrzuce-
nia kostiumu błazna dokonują zarówno bohaterowie utworów, jak i sami 
twórcy, ukazując czytelnikowi rzeczywisty dramat człowieka rozwijany 
pod przykrywką komediowego pozoru. Błazenada prowadzona przez 
Respektów, Fantazego i Idalię, zabawa w błazna Fantazja i ironiczne 
ukształtowanie dramatów przez ich twórców, stają się zasadniczym te-
matem utworów. Łubieniewska pisze:

Komedia ze swymi regułami staje się więc dramatyczną formą utwo-
ru, ale zarazem jego tematem. Temat ten przywoływany bywa w róż-
nych celach, najczęściej jednak pełni funkcje ironiczne, demaskator-
skie, występuje zatem jako negatywny punkt odniesienia. Stawia to 
twórcę w swoistej sytuacji wobec formy, w której porozumiewa się on 
z odbiorcą, a zarazem skłania do dociekań, czy […] nie jest Fantazy 
rodzajem „anty -komedii”, odmianą stworzoną przez Słowackiego z peł-
ną świadomością dokonywanych modyfikacji gatunku?25

Podobne pytanie można sformułować pod adresem dramatu Mus-
seta, tyle że w przypadku francuskiego pisarza kwestia gatunkowa nie 
nastręcza takich niejasności jak u Słowackiego ze względu na podobień-
stwo formy w innych jego dziełach. Fantazjo to jedna z wielu komedii 
kończących się tragicznie, by przywołać chociażby Kaprysy Marianny 

23 J. Kleiner: Juliusz Słowacki…, s. 225.
24 Ibidem.
25 E. Łubieniewska: „Fantazy” Juliusza Słowackiego…, s. 137–138.



Słowackiego i Musseta zabawy komizmem… 119

czy Nie igra się z miłością. Utwory Musseta to z założenia antykomedie, 
ubrane w ironiczną formułę tragedie ludzkie, których kompozycja dyso-
nansowa układa się w harmonijną całość ludzkiego dramatu. Nie bez 
znaczenia jest tutaj fakt, że prawie w tym samym czasie, kiedy utwory 
Musseta układają się w rodzaj ludzkiej tragedii, komedii o wyraźnych 
tragicznych zakończeniach, Balzak pisał Komedię ludzką, której tytuł 
pozostawał w pewnej zależności od Nie -Boskiej komedii Krasińskiego, 
zgodnie z wcześniejszym projektem wersji włoskiej tytułu tego drama- 
tu – o czym pisze Marek Piechota w książce O tytułach dzieł literackich 
w pierwszej połowie XIX wieku26.

Mimo sprzeczności i paradoksów tworzących dramatyczną mozai-
kę Fantazego i Fantazja czytelnik uzyskuje spójną wizję rzeczywisto-
ści zawartą w obu dziełach. Płaszczewska pisze: „Bezkarność błazna 
zapewnia integralność świata. Profesjonalna głupota maskuje głęboką 
mądrość błazna, który zna zasady, jakie światem rządzą, i jest bardziej 
filozofem niż beztroskim trefnisiem”27. Słowa badaczki są adekwatne do 
postawy Słowackiego i Musseta, którzy w omawianych utworach przyj-
mują postawę bardziej filozoficzną niż zabawową. 

Ostatecznie więc ciemny obraz świata oglądany oczami przywoła-
nych tu romantyków zostaje rozjaśniony poprzez komiczne akcenty, któ-
re wymykają się regułom i wchodzą w sam środek ludzkiej tragedii, zbli-
żając się to w stronę lapidarnego żartu, figla, to w kierunku melancholii 
oraz poważnych, dramatycznych przeżyć człowieka. Musset pisze kome-
die z ironicznym przekąsem; przedstawiając Fantazja – przebranego za 
błazna, pokazuje niejako dwoistą naturę świata, własnego życia, swoich 
komedii, spojrzenia na rzeczywistość z kpiącym dystansem. Błazeński 
kostium, narzucający bohaterowi i poecie rolę mądrego prześmiewcy, 

26 „W pierwszym rzeczywiście krytycznym wydaniu dzieł Krasińskiego Jan Czu-
bek, który jeszcze miał szczęście oglądać rękopis poety, zanotował, iż na karcie tytuło-
wej egzemplarza (kopii) znajdował się własnoręcznie przez autora zapisany tytuł:

L’Umana Comedia
(przez N. K.) –

– tzn. przez Napoleona Krasińskiego […] Odmiana tytułu zapisana przez poetę w języ-
ku włoskim (powinno być: L’Umana Commedia) – Ludzka Komedia dobitnie świadczy 
o zmianie koncepcji Krasińskiego, zmianie w jego myśleniu o swym dziele w końcu 
roku 1834, najpóźniej na początku roku 1835 (dramat ukazał się drukiem w lutym 
tego roku). Jak pisał Stanisław Windakiewicz: »Boską Komedię Dantego czytał Kra-
siński w oryginale w Genewie, ale przez szereg lat książka ta pozostała dla niego ka-
pitałem martwym«. Ostatecznie tytuł Ludzka komedia wykorzystał dla swego cyklu 
Honoriusz Balzak (La Commédie humanine), nie bez pośrednictwa wspólnego przy-
jaciela – Henryka Reeve’a, co bodaj najwszechstronniej opisał Władysław Folkierski.” 
(M. Piechota: O tytułach dzieł literackich w pierwszej połowie XIX wieku. Katowice 
1992, s. 97).

27 O. P łaszczewska: Błazen i błazeństwo…, s. 24.



Lidia Romaniszyn -Ziomek120

jest kostiumem, który również wybiera Słowacki dla siebie i dla swojego 
dramatu. Błazeńska czapka, nakładana by ukryć posępną twarz mędr-
ca, staje się zasłoną, zza której widać głębokie rozczarowanie i prawdę 
o świecie rządzonym przez pozór i destrukcyjną siłę pieniądza. Poeta-
 -błazen do swojej gry wykorzystuje ironię jako środek umożliwiający 
balansowanie „w przestrzeni pomiędzy czystym tragizmem a otwartym 
żartem”28, łącząc równocześnie fikcję ze światem realnym29.

Szukanie zbieżności między Fantazym i Fantazjem wpisuje się 
w szerszy kontekst badania analogii między twórczością Słowackiego 
i Musseta. Łączący się w ironiczną formułę tragizm i komizm, który-
mi żonglują obaj twórcy, to tylko jeden z wielu czynników spajający ich 
literacką spuściznę. Tadeusz Boy -Żeleński w przedmowie do polskiego 
wydania Lorenzaccia Musseta zwraca uwagę na możliwość porówna-
nia tego historycznego dramatu z Kordianem lub z Horsztyńskim30. Tu 
z kolei podstawą konfrontacji jest nie poetyka dramatu, lecz historyczne 
doświadczenie, kreacja głównego bohatera i jego droga do czynu31. Za-
skakujące, że poeci, którzy właściwie się nie znali i w których twórczo-
ści nie da się dostrzec wyraźniejszych bezpośrednich wzajemnych wpły-
wów, wyrażają podobną postawę zarówno w stosunku do życia, historii, 
społeczeństwa, jak i do kreowanych przez siebie utworów, posługując się 
różnymi odcieniami romantycznej ironii.

28 Ibidem, s. 35.
29 Szerzej zob. ibidem, s. 48; W. Szturc: Ironia romantyczna. Warszawa 1992, 

s. 187–200.
30 Zob. T. Boy -Żeleński: Przedmowa. W: A. de Musset: Lorenzaccio. Warszawa 

1920, s. 8. 
31 Próby porównania tych dwóch dramatów dokonałam w szkicu „Kordian” Juliu-

sza Słowackiego a „Lorenzaccio” Alfreda de Musset, który ukazał się w tomie Od oświe-
cenia ku romantyzmowi i dalej… Autorzy – dzieła – czytelnicy. Część 2. Red. M. Pie-
chota i  J. Ryba. Katowice 2007, s. 68–86.

Lidia Romaniszyn -Ziomek

Słowacki’s and Musset’s play with humour – 
Fantasy and Fantazjo

Summary

The sketch is an attempt to contrast two dramas: Fantasy by Juliusz SŁowacki 
and Fantazjo by Alfred de Musset. These are the works that have a Romantic irony in 
common, allowing the authors to play with the audience, the work, themselves, point-



Słowackiego i Musseta zabawy komizmem… 121

ing to the author’s distance to the world, but, at the same time, revealing the bitter 
truth about a human being. The similarities shown between the very texts inscribe into 
a wider context of investigating an analogy between works by Słowacki and Musset.

Lidia Romaniszyn-Ziomek

Les jeux du comique chez Słowacki et Musset – 
Fantasy et Fantasio

Résumé

L’esquisse est une tentative de comparer les deux drames : Fantazy de Juliusz 
Słowacki et Fantasio d’Alfred de Musset. Ce sont des oeuvres unies avant tout par une 
ironie romantique, qui permet aux auteurs de jouer avec le lecteur, l’oeuvre, eux-mê-
mes, en montrant une distance par rapport au monde et également en dévoilant une 
vérité amère sur l’homme. Les similitudes indiquées entre des oeuvres susmentionnées 
s’inscrivent dans un contexte plus large des études des analogies entre les productions 
littéraires de Słowacki et Musset.



Mariusz Pleszak

Polska   pieśń    nabożna 
w  obrzędowości  katolickiej  XIX  wieku

Wieki całe składały się na te przepiękne hymny 
i pieśni, które w ustach Kościoła rozbrzmiewają 
przecudnym akordem tonów, podnosząc duszę do 
Boga, sprowadzając niejako niebo na ziemię1.

Jak utrzymuje wybitny badacz polskiej religijności Jerzy Kłoczow-
ski, „w warunkach porozbiorowych załamał się cały rozpęd oświece-
niowej reformy kościelnej”2. Zadaniem pierwszoplanowym w tej nowej 
rzeczywistości, jawiącej się w pierwszych dziesięcioleciach XIX wieku 
jako okres szczególnie głębokiego upadku wewnętrznego w historii 
chrześcijaństwa polskiego, była walka o utrzymanie się przy życiu. 
Kryzys Kościoła tego czasu potęgowały ponadto nowo rodzące się dok-
tryny, teorie i szkoły filozoficzne, często atakujące znacznie ostrzej 
niż poprzednio same podstawy religii, brak oparcia w monarchiach 
czy arystokracji, a nawet – w samym papiestwie, coraz słabszym 
i uzależnionym od wpływów innych władców tego świata3. Dość wspo-
mnieć w tym miejscu szczególnie bolesne dla Polaków wystąpienie 
Grzegorza XVI potępiające – z wyraźnej inspiracji rosyjskiej – wszel-
kie rewolucje i bunty przeciwko władzy, łącznie z powstaniem polskim 

1 Pieśni kościelne. W: Podręczna encyklopedia kościelna. Oprac. S. Gall, J. Gau-
tier, R. Ja łbrzykowski, A. Lipiński, J. Niedzielski, M. Nowakowski, H. Przez- 
dziecki, C. Soko łowski, A. Szlagowski i red. Z. Che łmicki, ks. T. 31–32. War-
szawa–Kraków 1913, s. 132.

2 J. K łoczowski: Dzieje chrześcijaństwa polskiego. Warszawa 2000, s. 250.
3 Por. ibidem, s. 222–225 i 250.



Polska   pieśń    nabożna… 123

1830/18314. Głębsze przemiany w religijności zarówno elitarnej, jak 
i masowej pociągnął za sobą dopiero rozwijający się romantyzm – „po-
tężny prąd sprzeciwu wobec oświeceniowego racjonalizmu, przełamują-
cy obowiązujące schematy myślowe w stosunku do religii, otwierający 
drogę do religijności uczuciowej, rehabilitujący niejako przeżycia i prak-
tyki religijne wszelkiego typu”5. Zaowocował on dopuszczeniem do gło-
su tradycji ludowych i narodowych, dowartościowaniem pogardzanego 
w oświeceniu średniowiecza i „barbarzyńskiego” gotyku (skutkującym 
powrotem do dawnych wzorów chociażby w budownictwie), dynamicz-
nym rozwojem życia zakonnego (obejmującym stare formacje zakonne, 
odbudowywane niejako na gruzach, ale też niezliczone nowe zgromadze-
nia męskie i żeńskie), wzrostem znaczenia misji ludowych, ożywieniem 
starych kultów i praktyk, a w konsekwencji – wzmożonym zaintereso-
waniem religią i Kościołem katolickim6. Docenienie przeszłości i kul-
tury narodowej przyniosło swoistą wiarę w rodzaj misji dziejowej, jaką 
mieliby do spełnienia pozostający pod obcymi wpływami Polacy. Odżyła 
sarmacka idea Rzeczypospolitej jako „przedmurza chrześcijaństwa”, wy-
obraźnię wszystkich warstw społecznych jednoznacznie ukierunkowy-
wała biblijno -mesjanistyczna symbolika „narodu wybranego”, „nowego 
Izraela” czy „nowego Jeruzalem”, podbudowująca nadrzędny wizerunek 
Polski – „Chrystusa narodów”, ponoszącego ofiarę dla wspólnej spra-
wy. Wyraźnemu mariażowi uległy sfery: patriotyczna i religijna. Z kolei 
położenie nacisku na tradycję spowodowało utrwalenie rdzennej religij-
ności zamkniętych wspólnot parafialnych, przestrzegających czegoś na 
kształt „rytuału zbiorowego postępowania”, kierujących się swoistym 
obyczajem, decydującym o postępowaniu człowieka. Obyczajem z jed-
nej strony nadrzędnym w stosunku do intelektualnego aspektu religii 
(z reguły ubogiego), ważniejszym niż to, co stanowiło treść głoszonych 
przez księży kazań, ale z drugiej – w każdym elemencie (tzn. „w uży-
wanych nazwach, spojrzeniu na zwierzęta, na »dary Boże«, jak chleb, 
w formułach powitań czy pożegnań, w poczuciu zależności wszystkie-
go od Bożego wyroku, w znaku krzyża czynionym przy tylu okazjach”) 
przejawiającym głęboką religijną wrażliwość7. W tej właśnie ludowości 
i oparciu na szerokich masach społeczeństwa upatruje się siły polskiego 

4 Por. ibidem, s. 223 i 247. Chodzi o encyklikę Cum primum, skierowaną do bisku-
pów w Królestwie w niespełna rok po zdławieniu powstania listopadowego. Wydarze-
nie to pociągnęło za sobą ostre reakcje polskiej opinii (istotne tu wydają się zwłaszcza 
wystąpienia Słowackiego w Kordianie czy w apostrofie do Polski z Beniowskiego: „twa 
zguba w Rzymie”), nie doprowadziło jednak do masowej apostazji.

5 J. K łoczowski: Dzieje chrześcijaństwa polskiego…, s. 226–227.
6 Por. ibidem, s. 227–229.
7 Por. ibidem, s. 265–266.



Mariusz Pleszak124

Kościoła, podczas gdy za jego podstawową „bolączkę” uznaje się brak 
własnych dynamicznych elit, które łączyłyby żarliwość religijną z kul-
turą intelektualną epoki. A jako że czynniki te nie tracą na znaczeniu 
również po upadku powstania styczniowego, tak i wpływy tradycji ro-
mantycznej, kształtującej taki profil religijności, w kolejnych okresach 
XIX wieku i pod wpływem innych, przeciwstawnych nieraz prądów, nie 
słabną. Dowodem na to może być – zdaniem Kłoczowskiego – stale obec-
na w literaturze pozytywistycznej czy młodopolskiej problematyka reli-
gijna i ciągle żywotne, wyrażone w zakończeniu Sienkiewiczowskiego 
Potopu przekonanie, że „nie masz takowych terminów, z których by się 
viribus unitis przy boskich auxiliach podnieść nie można”8.

Determinująca polski katolicyzm XIX wieku niewola narodowa od-
cisnęła na nim głębokie i swoiste piętno. Ośrodkiem nowej religijności, 
„bardziej może powszechnej, ale zarazem ludzkiej, zdolnej budzić ufność 
czy nadzieję zwykłych ludzi, pogrążonych w swych codziennych kłopo-
tach”, stał się znów wyraźnie „Chrystus jako Bóg -Człowiek, konsekwent-
nie wypierany przez oświecenie na rzecz Boga pojętego abstrakcyjnie”9. 
Ten odnowiony chrystocentryzm wyraził się najpełniej w ożywionym 
kulcie Najświętszego Sakramentu, w rozkwitającym w tym czasie kul-
cie Jezusowego Serca (zintensyfikowanym po roku 1871 za sprawą ery-
gowania Apostolstwa Serca Jezusowego, stanowiącego polski oddział 
Apostolstwa Modlitwy, którego ustawy zatwierdził w roku 1866 papież 
Pius IX) oraz w specyficznym kulcie krzyża (będącego symbolem męki 
i śmierci Zbawiciela)10. Z odkryciem Chrystusa bezpośrednio wiązał się 
także wzmożony kult maryjny, realizowany w kilku różnych ujęciach: 
Niepokalanego Poczęcia NMP (w związku z ogłoszeniem w roku 1854, 
na skutek niezliczonych petycji napływających z całego świata katolic-
kiego, dogmatu o Niepokalanym Poczęciu11), NMP Królowej i Opiekun-
ki narodu (rozwijającym się od około połowy XIX wieku na tle wydarzeń 
związanych z genezą i przebiegiem powstania styczniowego12), NMP 
Królowej Korony Polskiej (związanym z powstaniem w 1889 roku przy 
katedrze we Lwowie i w 1891 roku w Krakowie Bractwa NMP Królowej 
Korony Polskiej13), a także tradycyjnie postrzegającym Maryję jako Mat-

 8 H. Sienkiewicz: Potop. T. 3. Warszawa 1971, s. 361. Por. także: J. K łoczow-
ski: Dzieje chrześcijaństwa polskiego…, s. 276–278.

 9 Por. J. K łoczowski: Dzieje chrześcijaństwa polskiego…, s. 228.
10 Por. ks. D. Olszewski: Polska kultura religijna na przełomie XIX i XX wieku. 

Warszawa 1996, s. 156 i 196–197.
11 Por. J. K łoczowski: Dzieje chrześcijaństwa polskiego…, s. 228.
12 Por. ks. D. Olszewski: Polska kultura religijna…, s. 270.
13 Por. Idem: Szkice z dziejów kultury religijnej. Katowice 1986, s. 273; J. K ło-

czowski: Dzieje chrześcijaństwa polskiego…, s. 268.



Polska   pieśń    nabożna… 125

kę Jezusa w najważniejszych momentach Jego życia – przy narodzinach, 
a zwłaszcza w chwili męki i śmierci (kult Matki Boskiej Bolesnej). Za 
równie istotny w kontekście rozważań o XIX -wiecznej pobożności uznać 
należy także kult świętych patronów, szczególnie średniowiecznych mę-
czenników – św. Wojciecha i św. Stanisława ze Szczepanowa, ale też 
św. Jacka Odrowąża (klasztory dominikańskie w Krakowie i Gidlach), 
św. Jana Kantego, św. Stanisława Kostki, św. Mikołaja, św. Rozalii, 
św. Otylii (Rędziny k. Częstochowy), bł. Kingi (Stary Sącz), bł. Win-
centego Kadłubka (Jędrzejów) czy bł. Jana z Dukli. Na uwagę zasługu-
ją ponadto cieszący się dużą popularnością kult św. Anny (z ośrodkiem 
na Górze św. Anny) i kult św. Antoniego Padewskiego (upowszechniany 
głównie w środowiskach franciszkańskich), a zwłaszcza kult św. Józe-
fa Oblubieńca Maryi, ogniskujący się przy ukoronowanym w 1796 roku 
cudownym obrazie tego świętego w kolegiacie kaliskiej, a spotęgowany 
ogłoszeniem go przez papieża Piusa IX w roku 1870 patronem Kościoła 
katolickiego14. 

„Jednym z najistotniejszych aspektów polskiej religijności w latach 
niewoli narodowej, odziedziczonym po poprzednich stuleciach, była – jak 
twierdzi Daniel Olszewski – masowość praktyk i rytów religijnych oraz 
zamiłowanie do podniosłych uroczystości”15. W polskim katolicyzmie 
owa potrzeba masowego uzewnętrzniania przeżyć religijnych manifesto-
wała się zasadniczo w pielgrzymkach, procesjach, misjach, rekolekcjach 
parafialnych, wielkich uroczystościach kościelnych, jubileuszach, wizy-
tacjach biskupich czy świętach patronalnych. Wśród najważniejszych 
„miejsc świętych”, będących ośrodkami kultu pątniczego, prym w tym 
czasie wiodły sanktuaria maryjne, przyciągające wiernych rodzącą się 
tradycją często całkiem niedawnych objawień, utrwaloną istnieniem cu-
downych figur bądź obrazów. Ich liczba na ziemiach polskich osiągnęła 
swoje apogeum w pierwszej połowie XIX wieku, obejmując 1  079 miejsc 
słynących łaskami, znajdujących się w 977 miejscowościach16. Do miana 
najsłynniejszych ośrodków maryjnego kultu pretendowały w tym cza-
sie: w Królestwie Polskim – Jasna Góra, na Śląsku – Góra św. Anny, 
Piekary i Panewniki, w Galicji – Kalwaria Zebrzydowska, Kalwaria 
Pacławska (k. Przemyśla) i Kochawina (k. Lwowa), na Wołyniu – Kazi-
mierka, na Warmii – Gietrzwałd, w Wilnie – Ostra Brama, na Żmudzi – 
Kalwaria Żmudzka. Celem pielgrzymek zagranicznych o charakterze 
maryjnym były głównie Lourdes (w związku z objawieniami Bernade-
cie Soubirous) i La Salette (po uznaniu objawienia dwójce dzieci: Me-

14 Por. ks. D. Olszewski: Polska kultura religijna…, s. 201–207.
15 Idem: Szkice z dziejów kultury religijnej…, s. 272.
16 Por. ibidem, s. 180 i 272–273.



Mariusz Pleszak126

lanii Calvat i Maksyminowi Giraud), z kolei wśród ruchów pątniczych 
o charakterze chrystocentrycznym względną popularnością cieszyły się 
Rzym i Ziemia Święta17. Na uwagę zasługuje fakt, że sanktuaria tego 
czasu oprócz naturalnej, religijnej, pełniły dodatkową funkcję: integru-
jącą polską społeczność katolicką; zaś same pielgrzymki stawały się 
często publicznymi manifestacjami narodowej jedności, co potwierdza 
chociażby relacja z jubileuszowej wyprawy do Rzymu w roku 1877:

Pielgrzymka nasza stanie się przed światem jawnym świadectwem, 
że choć rozdarci na troje, jesteśmy jednym narodem, że żyje Polska, 
Polska katolicka… Oby błogosławieństwo Ojca Świętego i błogosła-
wieństwo Prymasa Korony Polskiej stało się zadatkiem rychłego na-
szego odrodzenia i zmartwychwstania Polski katolickiej, Polski wier-
nej Bogu i Kościołowi18.

Rolę taką przypisywano i pozostałym z wymienionych wyżej form po-
bożności masowej: związek treści patriotycznych z treściami religijny-
mi ujawniał się zwłaszcza przy okazji koronacji cudownych obrazów, 
w czasie wizytacji biskupich i niektórych procesji (np. Bożego Ciała), 
a także w kontekście obchodów wielkich narodowych rocznic, takich jak 
200. rocznica odsieczy Wiednia (1883 rok) czy 100. rocznica Konstytucji 
3 maja (1891 rok)19.

Specyficznym rysem polskiego katolicyzmu XIX wieku był, oprócz 
wspomnianej masowości praktyk religijnych, wzrost wszelkiego rodzaju 
obrzędowości paraliturgicznej. Zarówno reaktywujące się, odżywające, 
jak i nowo wykształcone nabożeństwa dodatkowe, odprawiane w pol-
skich kościołach tego czasu, realizowały jeden nadrzędny cel: stanowiły 
ujście niezaspokojonych w ramach oficjalnego nabożeństwa niedzielne-
go religijnych potrzeb ogółu wiernych. Ich treść zasadniczo skupiała się 
wokół dominujących w tym okresie kultów: Jezusa Chrystusa, Maryi 
i świętych patronów. Wśród upowszechnionych wówczas nabożeństw 
o charakterze chrystocentrycznym na pierwszym miejscu wymienić na-
leży typowo polskie Gorzkie żale (powstałe już u schyłku wieku XVII 
i stopniowo się rozprzestrzeniające, ale dopiero w drugiej połowie wie-
ku XIX oficjalnie, tzn. decyzją biskupów, wprowadzone do kościołów). 
W roku 1871 papież Pius IX zniósł klauzulę swoich poprzedników ogra-
niczającą erygowanie drogi krzyżowej w kościołach niefranciszkańskich, 
co spowodowało szczególny rozkwit tego nabożeństwa u schyłku wieku, 

17 Por. ks. D. Olszewski: Polska kultura religijna…, s. 182–183, 191–192 i 201.
18 Fragment relacji zamieszczonej w lwowskim czasopiśmie „Bonus Pastor” przy-

toczono tu za ks. D. Olszewskim (Idem: Polska kultura religijna…, s. 197).
19 Por. ibidem, s. 183–184, 198–199, 213 i 215.



Polska   pieśń    nabożna… 127

również poparty diecezjalnym prawodawstwem. W związku z ożywie-
niem u schyłku stulecia kultu Najświętszego Serca Pana Jezusa stop-
niowo zaczęło się przyjmować specyficzne nabożeństwo czerwcowe, od-
prawiane już w latach siedemdziesiątych przez jezuitów w Krakowie. 
Na uwagę zasługują ponadto wykształcające się w tym czasie na bazie 
starego kultu eucharystycznego swoiste formy adoracji Najświętszego 
Sakramentu: całonocne (z okazji na przykład zakończenia rekolekcji za-
mkniętych) czy nieustające (tzn. odbywające się w poszczególnych para-
fiach w kolejne dni roku kościelnego według porządku ogłaszanego dla 
całej diecezji), a także upowszechniane od mniej więcej połowy wieku, 
choć początkami swymi sięgające czasów średniowiecza, nabożeństwo 
czterdziestogodzinne (odprawiane raz w roku w czasie karnawału). 
W grupie nabożeństw maryjnych wspomnieć trzeba zwłaszcza znane 
na polskich ziemiach od lat dwudziestych XIX wieku i zyskujące co-
raz większą popularność nabożeństwo majowe (formalnie zatwierdzone 
przez Piusa VII w 1815 roku) oraz przyjmujące się z pewnymi oporami 
nabożeństwo różańcowe, odprawiane w październiku (do wzrostu zain-
teresowania tą formą kultu przyczynił się dopiero dekret papieża Le-
ona XIII z 1 września 1883 roku, na mocy którego miesiąc październik 
poświęcony został NMP Różańcowej). Z kolei kult świętych patronów 
zaowocował zwłaszcza odprawianym w marcu codziennym nabożeń-
stwem do św. Józefa (zalecanym dekretami kongregacji odpustów z lat 
1865 i 1877 oraz encykliką Leona XIII Quam pluries z roku 1889), jak 
również wieloma lokalnymi zwyczajami w obrębie czci oddawanej po-
szczególnym świętym i błogosławionym20.

Przedstawiona ewolucja religijności, sukcesywnie zwiększająca ran-
gę obrzędowości paraliturgicznej, doprowadziła także w XIX wieku do 
znacznego rozszerzenia formy oficjalnego niedzielnego nabożeństwa pa-
rafialnego. Z popartej obszerną dokumentacją rekonstrukcji ks. D. Ol-
szewskiego wynika, że

rozpoczynała [je] z reguły jutrznia, śpiewana wczesnym rankiem. Po 
niej następowały śpiewane godzinki, różaniec (ewentualnie koron-
ki), litanie, ludowe pieśni nabożne oraz pacierz, odmawiany łącznie 
z przykazaniami Bożymi i kościelnymi, głównymi prawdami wiary 
itp. Przedpołudniowe nabożeństwo niedzielne kończyła suma, połą-
czona często z aspersją, procesją i kazaniem lub nauką katechizmową. 
W godzinach popołudniowych odbywały się nieszpory, poprzedzane li-
taniami i pieśniami religijnymi, jak suplikacje, Anioł Pański itp.21

20 Por. ibidem, s. 149–150, 152, 154–157.
21 Ibidem, s. 149.



Mariusz Pleszak128

Gdy obraz ten uzupełni się wizją form pobożnościowych omówio-
nych wyżej (tzn. wszelkiego rodzaju adoracji, nabożeństw pasyjnych, 
maryjnych, ku czci Serca Jezusowego i świętych Pańskich), zrozumiała 
staje się wyrażona na kartach innej publikacji opinia wspomnianego 
badacza, w myśl której „nabożeństwo ściśle liturgiczne z mszą św. jako 
centrum, rozumiane w duchu »rzymskim«, tak silnie rozwinięte na Za-
chodzie, w Polsce zostało zepchnięte na dalszy plan i pełniło w życiu 
wiernych rolę drugorzędną”22.

Wszystko to w sumie (tzn. wzrost znaczenia pobożności ludowej 
i nowych form kultu) w połączeniu z czynnikami natury polityczno-
 -socjologicznej (takimi jak masowa emigracja na Zachód i liczne 
przymusowe zsyłki w wyniku represji popowstaniowych, ucieczka lu-
dzi nauki i sztuki czy zubożenie ludności wskutek przebytych wojen 
i związanych z nimi zniszczeń23) przyczyniło się, zdaniem badaczy, do 
ogólnie rozumianego upadku muzyki sakralnej. Karol Mrowiec, opi-
sując zakres owego zjawiska, zwraca uwagę na trzy zasadnicze cechy 
muzyki kościelnej XIX wieku: 1) brak zrozumienia wymogów liturgii 
i brak wyczucia „stylu kościelnego” (przejawiające się w krańcowej 
postaci w uprawianiu na gruncie liturgii repertuaru operowego lub 
utrzymanego w stylu koncertowym w wykonaniu operowych arty-
stów); 2) niski poziom gry organowej i zawodu organistowskiego, nie-
uctwo organistów, których przeciętny repertuar stanowiły na pamięć 
wyuczone mazurki, walce, kozaki i inne tańce oraz podstawowe me-
lodie liturgiczne i pieśni; 3) dyletantyzm kompozycji kościelnych i ich 
zaściankowa – w większości wypadków – nieporadność techniczna 
(której w zasadzie trudno się dziwić, skoro wobec marginesowego za-
interesowania muzyką religijną czołowych kompozytorów epoki cały 
ciężar twórczy spoczywał na barkach organistów, nauczycieli muzy-
ki i śpiewu oraz przygodnych muzyków)24. W związku z postępującą 
nieznajomością zasad oficjalnego śpiewu liturgicznego Kościoła – wy-
nikłą z rozkładu uprawiających go dotychczas niejako urzędowo ta-
kich instytucji, jak kolegia księży mansjonarzy, scholae cantorum czy 
psałterzyści, braku stosownych wydawnictw liturgiczno -muzycznych 
(antyfonarzy, psałterzy, mszałów), zaniedbań śpiewu w seminariach, 
dyletanctwa organistów, niedostosowania świeckich programów edu-
kacyjnych i likwidacji szkółek parafialnych, szeroko pojętych warun-
ków społecznych i oddziaływania nowych prądów kulturowych – cho-

22 ks. D. Olszewski: Szkice z dziejów kultury religijnej…, s. 272.
23 Por. ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii na ziemiach polskich w XIX wieku. W: Studia 

z dziejów liturgii w Polsce. Cz. 3. Red. ks. W. Schenk. Lublin 1980, s. 233.
24 Por. ks. K. Mrowiec: Polska pieśń kościelna w opracowaniu kompozytorów 

XIX wieku. Lublin 1964, s. 15–16, 17–18 i 22–24.



Polska   pieśń    nabożna… 129

rał gregoriański, stając się coraz bardziej niemodny, z powodu złego 
wykonania i ogólnego niezrozumienia poszedł ostatecznie w zapomnie-
nie25. Paradoksalnie również muzyka wielogłosowa, drugi z dopuszczo-
nych przez sobór trydencki filarów sakralnej „sztuki dźwięków”, choć 
przeżywała w tym czasie apogeum swojej popularności, w kategoriach 
„liturgiczności” stanowiła wyraźny przejaw jej kryzysu. Stopniowe 
ograniczanie, a w końcu wstrzymanie dotacji rządów zaborczych na 
cel utrzymania funkcjonujących dotychczas kapel kościelnych przyczy-
niło się do ich upadku. Powstałą w związku z tym pustkę wypełniły 
amatorskie chóry parafialne, składające się z przedstawicieli różnych 
stanów i środowisk (głównie mieszczan i rzemieślników), uprawiają-
ce – w ramach dość powierzchownie rozumianego celu „uświetniania 
i upiększania służby Bożej” – znacznie „przystępniejszy” repertuar 
muzyczny niż niezrozumiałe łacińskie kompozycje polifoniczne26. Ro-
sły w liczbę składy owych zespołów śpiewaczych i orkiestr (coraz czę-
ściej – wbrew odgórnym zakazom – zasilane pierwiastkiem żeńskim), 
przesunięcie miejsca ich występowania z prezbiterium na chór potę-
gowało dystans między generowaną przez nich „sztuką” a obrzędami, 
zwiększał się parafialny inwentarz niezbędnych instrumentów (nie-
odzowną już u schyłku poprzedniego stulecia trąbę i bęben wsparły 
teraz – w zależności od możliwości – skrzypce, altówki, wiolonczele, 
kontrabasy, klarnety, trąbki i puzony)27. Barokowa polifonia, dowol-
ność w traktowaniu tekstu liturgicznego czy nawet jego zastępowanie 
grą na instrumentach, powszechność stosowania w kościołach ziem 
polskich, tak w kompozycjach, jak i w wykonaniu, stylu świeckiego 
i teatralno -operowego doprowadziły jednak do „zatracenia odrębności 
śpiewu liturgicznego” i przekształciły świątynie tego czasu (podob-
nie jak wcześniej barokowe) w „sale koncertowe”28. „Uczestnicy nabo-
żeństw – na co wskazuje fragment pomieszczonego w »Muzyce Koś- 
cielnej« z 1893 roku artykułu na temat »występów« warszawskiej »Lut-
ni« – zachowaniem swoim okazywali, że są słuchaczami koncertów, 
a nie uczestnikami liturgii, że celem ich obecności na nabożeństwie 
jest muzyka, a nie modlitwa, że w kościele znajdują się, by podziwiać 
występujący zespół, a nie po to, by oddawać cześć Bogu”29.

25 Por. ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 242 i 324; ks. K. Mrowiec: Polska pieśń 
kościelna…, s. 30.

26 Por. ks. K. Mrowiec: Polska pieśń kościelna…, s. 29.
27 Por. ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 247–249; ks. K. Mrowiec: Polska pieśń 

kościelna…, s. 29.
28 Por. ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 253.
29 Śpiewy „Lutni” warszawskiej w kościołach. „Muzyka Kościelna” 1893, nr 13, 

s. 83. Cyt. za: ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 251.



Mariusz Pleszak130

Zasygnalizowany tu kryzys muzyki kościelnej nie był zjawiskiem 
wyłącznie polskim – stanowił odbicie negatywnych tendencji, z jaki-
mi borykał się cały XIX -wieczny Kościół zachodni30. Ten powszechny 
upadek sakralnej sztuki i jej zeświecczenie, stanowiące przewidywalną 
konsekwencję procesów rozpoczętych już w XVIII wieku, doprowadziły 
do zapoczątkowania około roku 1830 w Monachium pod kierunkiem Ka-
spara Etta i jego współpracowników szeroko zakrojonej reformy, zwanej 
w historii muzyki kościelnej „okresem odnowy”, a następnie „ruchu ce-
cyliańskiego”, stanowiącego jej dalszą fazę. „Wymienione kierunki – jak 
podsumowuje ks. K. Mrowiec – akcentowały liturgiczne przeznaczenie 
muzyki kościelnej, wskazywały na wartości chorału gregoriańskiego, 
budziły upodobanie w czystej wokalistyce, w chórach chłopięcych, upra-
wiających w pierwszym rzędzie polifonię staroklasyczną, przywracały 
liturgiczną grę organową i dawne pieśni kościelne”31. Program ten za 
teoretykami niemieckimi ks. Zbigniew Wit streszcza w pięciu punk-
tach: 1) pielęgnowanie chorału gregoriańskiego, 2) popieranie muzyki 
polifonicznej mistrzów starych i nowych, 3) pielęgnowanie śpiewu ludo-
wego i śpiewu chórów kościelnych, 4) troska o poprawną grę organową, 
5) troska o stan organistowski32. W krajach zachodnich konsekwentna 
realizacja przywołanych założeń przyczyniła się do ogólnej poprawy 
stanu muzyki kościelnej (chociaż promocja chorału i polifonii doprowa-
dziła tam do całkowitej niemalże degradacji kościelnej pieśni)33. W Pol-
sce trendy odnowy doszły do głosu dopiero w drugiej połowie stulecia 
i – głównie ze względu na specyficzną sytuację polityczną (implikują-
cą naturalne w sytuacji braku państwowości dążenia do zachowania 
dawnych narodowych zwyczajów), ale też niski zasięg oddziaływania 
podejmowanych akcji – nie zaważyły w sposób znaczący na charakte-
rze polskiego duszpasterstwa34. Działania zmierzające do przywrócenia 
śpiewu gregoriańskiego przyczyniły się do pewnego ożywienia w tym 
obszarze, choć zasadniczo zdominowane zostały swoistym dylematem: 
tradycyjny, aczkolwiek nie do końca legalny, chorał piotrkowski czy na-
kazany, ale zubożający gregoriańskie melodie i wypaczający ich ducha, 

30 Szczegółowo tezę tę uzasadnia ks. Z. Wit w przypisie 255 swojej rozprawy (por. 
Idem: Śpiew w liturgii…, s. 247).

31 Por. ks. K. Mrowiec: Polska pieśń kościelna…, s. 15.
32 ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 275.
33 Por. ks. W. Schenk: Udział ludu w ofierze Mszy świętej. Zarys historyczny. 

Lublin 1960, s. 37; ks. K. Mrowiec: Polska pieśń kościelna…, s. 15; ks. Z. Wit: Śpiew 
w liturgii…, s. 277.

34 Por. ks. D. Olszewski: Polska kultura religijna…, s. 164–164 i 219; ks. Z. Wit: 
Śpiew w liturgii…, s. 284–285 i 322; ks. K. Mrowiec: Polska pieśń kościelna…, s. 16–
17.



Polska   pieśń    nabożna… 131

chorał medycejski (kampania o zachowanie edycji utrwalonej w religij-
nej kulturze została w tym względzie ostatecznie w roku 1903 prze-
grana). Podobnie reforma muzyki wielogłosowej częściowo tylko ograni-
czyła potępiane przez Rzym praktyki: nie ustał bynajmniej w polskich 
kościołach dźwięk orkiestr i śpiew mieszanych chórów, nie zapomniano 
też utworów niefigurujących w oficjalnych katalogach dozwolonej lite-
ratury polifonicznej35. Silniejsze okazało się przywiązanie do tradycji. 
To, że ruch wewnątrzkościelny postulujący odnowę liturgii w duchu jej 
latynizacji i romanizacji nie uzyskał większych rezultatów na gruncie 
polskiego katolicyzmu, tłumaczy się przede wszystkim specyfiką pol-
skiej religijności, z jej – omówionym wyżej – bogactwem form paralitur-
gicznych i kultów oraz wykształconą przez stulecia niełatwej historii 
ludową pobożnością36.

*  *  *

W kontekście przedstawionej specyfiki polskiej kultury religijnej XIX 
wieku nie dziwi fakt, że szczególną rolę odegrała w niej pieśń nabożna 
w języku narodowym. Ona to zdominowała obszar kościelnego śpiewu, 
wypierając coraz bardziej zaniedbywany i zmierzający do ostatecznego 
rozkładu chorał gregoriański oraz skutecznie konkurując z koncertowy-
mi kompozycjami muzyki wielogłosowej i instrumentalnej. Wspierał ją 
w tej batalii szereg sprzyjających uwarunkowań, począwszy od czysto 
politycznych, przez ideologiczne, na społeczno -kulturowych kończąc. 
Pierwszą z wymienionych grup czynników oddziałujących na rozwój 
polskiej pieśni stanowi paradoksalnie ogół kwestii związanych z utra-
tą bytu państwowego, które pociągnęły za sobą na przykład zniszcze-
nie wielu ksiąg liturgicznych (w tym także chorałowych) i niemożność 
wydania nowych, a co za tym idzie – potrzebę wypełnienia powstałej 
w ten sposób pustki, utrwalenie odrębności zwyczajowych w poszczegól-
nych dzielnicach rozbiorowych czy szeroko rozumiane dążenia prona-
rodowościowe, przeciwstawiające się tendencjom do wynarodowienia37. 
W kontekście pobudek ideologicznych wskazać należy oddziaływanie 
poszczególnych prądów: najpierw czasów postanisławowskich (przełomu 
oświecenia i romantyzmu) w związku z tendencjami do unarodowienia 
sztuki, a więc i muzyki, „upowszechniających ideę śpiewu kościelnego 
o charakterze narodowym wśród szerokich warstw ludności”, następ-
nie propagującego wartości narodowe i ludowe romantyzmu, powierza-

35 Por. ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 276, 300, 303, 305–308 i 326.
36 Por. ks. D. Olszewski: Polska kultura religijna…, s. 163–164; Idem: Szkice 

z dziejów kultury religijnej…, s. 272.
37 Por. ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 272.



Mariusz Pleszak132

jącego religijnej pieśni rolę „podtrzymywania nie tylko pobożności, ale 
także świadomości narodowej szerokich mas polskiego ludu”, a ostatecz-
nie, w drugiej połowie stulecia – ruchu cecyliańskiego, „propagujące-
go pielęgnowanie wartościowej pod względem tekstu i melodii ludowej 
pieśni kościelnej”38. Z kolei mówiąc o bodźcach społeczno -kulturowych, 
nie sposób nie podkreślić chociażby stymulującego wpływu odradzają-
cych się w tym czasie bądź nowo powstających form kultu na wzmożenie 
twórczości pieśniowej, w znacznej mierze wypełniającej ramy wszelkie-
go rodzaju paraliturgicznych obrzędów. Dość wspomnieć na koniec tych 
rozważań, że ówczesne społeczeństwo swoje uczucia religijne zasadniczo 
wyrażało pieśnią nabożną39, którą traktowało jako „najszlachetniejszy 
gatunek poezji ludowej”40. Najoczywistszym tego dowodem jest bogactwo 
pieśniowej twórczości omawianego okresu, reprezentowane przez takie 
chociażby „perełki”, jak:

Na Boże Narodzenie Ach, ubogi żłobie; Boscy posłowie; Ci-
cha noc; Do Betlejemu; Jezusa narodzo-
nego; Mędrcy świata; Mizerna cicha;  
O, gwiazdo betlejemska; Usnąłeś, Jezu. 

Na Wielki Post W krzyżu cierpienie.

Na Boże Ciało Tobie cześć, Tobie chwała; Upadnij na 
kolana.

Ku czci Serca Pana Jezusa Nazareński śliczny kwiecie.

Ku czci NMP Biedny, kto Ciebie; Chwalcie łąki uma-
jone; Huczą lasy; Nie opuszczaj nas […], 
Matko; O, Maryjo, przyjm w ofierze; 
Panie, w ofierze Tobie dzisiaj składam; 
Wysokich niebiosów Pani; Z dawna Pol-
ski Tyś Królową.

Ku czci świętych Pańskich Cześć Tobie, naszej krainy Patronie 
(o św. Stanisławie bp.); Dziś tryumfuje 
w niebie w pośród chwały (o św. Win-
centym a Paulo).

Przygodne Boże, coś Polskę41.

38 Por. ks. E. Hinz: Zarys historii muzyki kościelnej. Pelplin 2000, s. 271, 274–275.
39 Por. ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 272.
40 Por. ks. K. Mrowiec: Polska pieśń kościelna…, s. 26.
41 Przywołane pieśni uznano za przykład twórczości XIX-wiecznej na podstawie 

wzmianki o czasie ich powstania zamieszczonej w śpiewnikach kościelnych: J. Sie-
dlecki: Śpiewnik kościelny. Red. ks. W. Świerczek. Opole 1966 i późn.; Śpiewnik 
archidiecezji katowickiej. Oprac. ks. A. Reginek. Katowice 2000. W zapisie tytułów 
pieśni tu i dalej zachowano oryginalną pisownię.



Polska   pieśń    nabożna… 133

Prawodawstwo XIX -wiecznej pieśni nabożnej stanowiło zasadniczo 
kontynuację tendencji stuleci ubiegłych: ujednolicona (w zakresie sto-
sowania) wydaniem zreformowanych ksiąg liturgicznych w XVII wie-
ku i dopuszczona do mszy św. późniejszymi ustawami synodalnymi, na 
mocy dekretów biskupów XVIII i XIX wieku może nawet zastępować 
niezrozumiałe śpiewy łacińskie42. Obowiązujące w tym względzie prze-
pisy liturgiczne najpełniej streszcza autor hasła pieśni nabożne w wy-
danej w roku 1893 Encyklopedii kościelnej:

A zatem nie wolno jest urządzać chórów, pieśni polskie śpiewających, 
podczas mszy św. śpiewanej, nieszporów, procesji liturgicznych, adora-
cji Najświętszego Sakramentu, udzielania sakramentu bierzmowania; 
miejsce pieśni ludowych winny zająć pieśni łacińskie podług msza- 
łu i brewiarza. Wyjątek od tej reguły stanowi, na mocy zezwolenia 
Ojca Świętego, msza św. czytana i udzielanie sakramentu bierzmo-
wania, kiedy zwyczaj śpiewania pieśni przez lud zachować można. 
[…] A przeto, jeśli pieśni są zatwierdzone przez biskupa, śpiewane 
przez lud a nie duchownych i nie stoją na zawadzie czynnościom litur-
gicznym, zwyczaj ten może być zachowany i u nas…43

Mowa tutaj – jak dookreśla informacja podana w nawiasie – o decyzji 
Stolicy Apostolskiej z 2 grudnia 1858 roku, która, choć stanowi odpo-
wiedź na zapytanie jednego biskupa, ma znaczenie ogólne. Niemniej 
zwyczaj śpiewania pieśni nabożnych w czasie mszy świętej czytanej 
sankcjonowały już pierwsze orzeczenia powołanej do życia w roku 1588 
Kongregacji Świętych Obrzędów, więc w zasadzie rozpatrywać należy 
go bardziej w kategoriach zgodności z prawem potrydenckim niż przy-
chylności panującego w tym czasie Piusa IX. Znacznie ważniejsza wyda-
je się dalsza część przerwanego wykładu:

Można wszakże, a nawet trzeba, pieśni ludowe śpiewać przed i po 
czynnościach liturgicznych, jak przed sumą, przed nieszporami, ka-
zaniem, przed wystawieniem Najświętszego Sakramentu i po tychże; 
nadto przy katechizacji należy uczyć dzieci, dla których pieśni, w za-
raniu przyswojone, stają się przewodnikiem w życiu, osłodą i podporą 
w trudach ziemskich. Pieśni ludowe mogą być nadto używane pod-
czas procesji nie ściśle liturgicznych, jak w pielgrzymkach, święceniu 
pól, przy komunii św. dzieci, przy odnawianiu ślubów na chrzcie św. 

42 Por. ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 323.
43 Pieśni nabożne. W: Encyklopedia kościelna podług teologicznej encyklopedii  

Wetzera i Weltego z licznemi jej dopełnieniami przy współpracownictwie kilkunastu du-
chownych i świeckich osób wydana przez X. Michała Nowodworskiego. T. 19. Warsza-
wa 1893, s. 279.



Mariusz Pleszak134

uczynionych, podczas majowego i czerwcowego nabożeństwa, nawet 
w obecności wystawionego Najświętszego Sakramentu, lecz nie można 
bez aprobaty kościelnej wprowadzać nowych44.

Zaleca się, by pieśń kościelna stanowiła integralną część ludzkiego 
życia, praktycznie od najwcześniejszych jego etapów, i oddaje się w jej 
niepodzielne władanie całą sferę kościelnej paraliturgii. Przedstawio-
ne podejście uznać można za charakterystyczne dla całego wieku XIX 
i na całej jego przestrzeni aktualne. Nie kłóciło się ono nawet ze stano-
wiskiem reprezentantów „ruchu odnowy”, którzy uznając śpiew ludowy 
za najdroższy skarb narodowy, „poczytywali za obowiązek, by go strzec 
i pielęgnować, starać się o zachowanie, a także ćwiczyć w szkole i wy-
konywać w kościele”, choć generalnie – dążąc do całkowitej latynizacji 
liturgii – nie przewidywali dla niego miejsca w ramach oficjalnych ob-
rzędów Kościoła45. Jak dalece były to założenia niezgodne z „duchem cza-
sów”, na bieżąco udowadniała codzienna praktyka parafialna. Analiza  
XIX -wiecznych kancjonałów aż nadto wyraźnie pokazuje, że „pieśń na-
bożna stosowana podczas sprawowania liturgii wyszła szeroko poza ramy 
prawne uchwał synodalnych i rubryk ksiąg liturgicznych”46. Nie powinno 
to zresztą nikogo dziwić, wszak – posługując się słowami wieńczącymi 
rozważania na temat zagadnienia we wspomnianej Encyklopedii kościel-
nej – „z wyrodzeniem się śpiewu kościelnego datuje się przekraczanie 
i zaniedbywanie przepisów liturgicznych co do pieśni ludowych”47.

Szczegółowej analizie ze względu na okoliczności wykonywania 
poddał XIX -wieczną pieśń kościelną ks. Z. Wit. Streszczając i uogól-
niając jego ustalenia, otrzymuje się mniej więcej taki schemat zakresu 
wykorzystania polskich śpiewów ludowych w czasie liturgicznych ob-
rzędów:

Na mszy roratniej Hejnał wszyscy zaśpiewajmy (na rozpo-
częcie); Boże wieczny, Boże żywy (na roz-
poczęcie); Zdrowaś bądź, Maryja (przed 
Ewangelią); Oto Pan Bóg przyjdzie (na 
zakończenie).

W święto Oczyszczenia 
NMP (Matki Boskiej 
Gromnicznej)

Czystsza nad słońce oczyszczenia czeka; 
Gwiazdo morza.

44 Ibidem, s. 279.
45 Por. ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 309 i 311.
46 Pieśni nabożne…, s. 272–273.
47 Ibidem, s. 279.



Polska   pieśń    nabożna… 135

W Środę Popielcową Precz zgiełk, tańce i zabawy (Chorał 
ludu na Popielec); Rozmyślajmy dziś; 
Jezu Chryste, Panie miły; Posypmy gło-
wy popiołem.

W Niedzielę Palmową Jezus mądrość i prawda (w czasie opi-
su Męki Pańskiej); Z nieba zesłany Syn 
Boga żywego; Rozmyślajmy dziś; Krzyżu 
święty.

W Wielki Czwartek tłumaczenie łacińskiego hymnu Pange 
lingua (podczas przeniesienia Najświęt-
szego Sakramentu do ołtarza).

W Wielki Piątek Krzyżu święty (podczas adoracji krzyża); 
Ludu mój, ludu (podczas adoracji krzyża); 
Święty Boże (podczas adoracji krzyża);  
O, Jezu, jakoś ciężko skatowany (pod-
czas adoracji krzyża); Zbliżam się k’To-
bie Jezu mój kochany (podczas całowa-
nia krzyża); O, duszo wszelka nabożna 
(w czasie przeniesienia Najświętszego 
Sakramentu z „ciemnicy” do ołtarza); 
Jezu Chryste Panie miły (w czasie prze-
niesienia Najświętszego Sakramentu); 
Któryś za nas cierpiał rany (w czasie 
przeniesienia Najświętszego Sakramen-
tu); Już Chrystus życie zakończył (pod-
czas procesji do Bożego Grobu); Chorą-
giew Króla wiecznego (podczas procesji 
do Bożego Grobu); Już zdejmują martwe 
z krzyża Jezusowe ciało (podczas procesji 
do Bożego Grobu); Płaczcie, Anieli (przy 
Grobie); Dobranoc, Głowo święta Jezusa 
mojego (przy odejściu od Grobu); Pozdro-
wienie ran Zbawiciela (na zakończenie).

W Niedzielę Wielkanocną Chrystus zmartwychwstan jest (w czasie 
procesji); Wesoły nam dzień dziś nastał 
(w czasie procesji); Przez Twoje święte 
zmartwychwstanie (w czasie procesji); We-
sel się, nieba Królowo (na zakończenie).

W uroczystość Wniebowstą-
pienia Pana Jezusa

Przez Twoje święte wniebowstąpienie.

W czasie procesji w dni 
krzyżowe i uroczystość 
św. Marka

Do Ciebie, Panie; Boże w dobroci; Kró-
lu nieba wysokiego; Boże Abrahamów;  
O, sprawiedliwy miłosierny Boże.



Mariusz Pleszak136

W uroczystość Zesłania 
Ducha Świętego

Przez Twoje święte Ducha zesłanie; Pa-
miątkę dnia świątecznego; Zstąp, Duchu 
Przenajświętszy.

W czasie procesji eucha-
rystycznych, wystawienia 
i błogosławieństwa Naj-
świętszym Sakramentem 

Twoja cześć chwała; Z wysokich nie-
bios; Zróbcie Mu miejsce; Bądźże po-
zdrowiona, Hostio żywa; U drzwi 
Twoich stoję, Panie; Wszystka ziemia 
wszystkie kraje; Niebo, ziemia, świat 
i morze; Przed tak wielkim Sakra-
mentem; Idzie, idzie Bóg prawdziwy; 
W Sakramencie utajony; Niechaj będzie 
pochwalony; Ciebie, Boże, chwalimy; 
Spoglądnij, Panie, z nieba wysokiego; 
Święty Boże; Nie opuszczaj nas; Pobłogo-
sław lud Twój, Panie; Kto się w opiekę; 
Straszliwego Majestatu Panie.

W czasie nieszporów Witaj, Królowo, Matko litości; Wesel się, 
Królowo miła (oprócz psalmów, litanii, 
godzinek itp.).

W czasie gorzkich żalów Wisi na krzyżu; Któryś za nas cierpiał 
rany; Pozwól mi Twe męki śpiewać 
(i inne pieśni o Męce Pańskiej).

W czasie nabożeństwa ma- 
jowego

Już majowe świecą zorze; Huczą lasy 
szumią zdroje; Zawitał dla nas majowy 
poranek; Wszystkie skarby, co są w nie-
bie; Serdeczna Matko; Dobranoc Ci, Pani 
święta.

W czasie liturgii za zmar-
łych

Dzień on dzień (sekwencja); Dobry Jezu, 
a nasz Panie; Witaj, Królowo nieba; Jezu 
w Ogrójcu mdlejący; Przez czyśćcowe 
upalenia; Zmiłuj się, Boże, nade mną.

Przy udzielaniu sakra-
mentu chrztu św.

Wpisujcie w księgę żołnierza Bożego.

Przy udzielaniu sakra-
mentu małżeństwa

Oto, Boże, serc tych dwoje; Amen niech 
zawoła; Bogu Ojcu i Synowi; Tak jak na 
początku końca nieznający48.

48 Por. ks. Z. Wit: Śpiew w liturgii…, s. 254–272, 313 i 335–336. W zestawieniu 
tym nie uwzględniono – dla większej przejrzystości wywodu – różnic w przeznaczeniu 
niektórych śpiewów w obrębie poszczególnych diecezji.



Polska   pieśń    nabożna… 137

Jak łatwo zauważyć, nie jest to repertuar znikomy. Zaznaczyć trze-
ba ponadto, że przytoczono tu jedynie te tytuły pieśni, które w wyda-
niach śpiewnikowych (posiadających imprimatur stosownych władz ko-
ścielnych!) opatrzone zostały informacją wskazującą na ich określone 
przeznaczenie – można domniemywać, że funkcję liturgiczną pełniły 
również śpiewy pozbawione tego typu wzmianki.

W kontekście refleksji o obecności polskich śpiewów w ramach ścisłej 
mszy świętej nie można pominąć faktu kontynuacji w omawianym stu-
leciu tendencji wieków ubiegłych. Przetrwała na przykład tradycja śpie-
wania pieśni w związku z głoszonymi kazaniami – zastosowanie miały 
tutaj, w zależności od momentu roku liturgicznego, takie utwory, jak:

Przed kazaniem Ojcze wieczny; Po upadku człowieka grzesznego; 
Narodził się Syn Boży; Anioł pasterzom mówił; 
Przychodzę ja do tej szopy; W żłobie leży; Któryś 
cierpiał; Przez Twoje święte zmartwychwstanie; 
Prośmyż dzisiaj Świętego Ducha; Przyjdź, Duchu 
Przenajświętszy; Pod Twoją obronę.

Po kazaniu Boże Ojcze, racz być z nami; Panie, Ty rzekłeś; 
Nuż chrześcijanie cześć oddajcie; Chwała bądź 
Tobie, Jezusie; Maryjo Matko Boża; O, chwalebny 
Święty49.

Nie uległ zapomnieniu także zwyczaj śpiewania pieśni katechizmo-
wych – na pierwszy plan wysuwała się w tym względzie Trójca, Bóg Oj-
ciec. Śpiewano wreszcie Bogurodzicę (choć, poza katedrami i większymi 
kościołami miejskimi, coraz rzadziej) oraz polski przekład Te Deum lau-
damus50.

Najlepszym jednak dowodem potwierdzającym udowadnianą tezę 
jest szczególna popularność w XIX wieku tzw. mszy polskich, czyli 
pieśni mszalnych przeznaczonych do wykonywania zamiast łacińskich 
ordinarium i proprium missae. Liczba tego typu zestawów w niektó-
rych śpiewnikach pochodzących z lat sześćdziesiątych i siedemdzie-
siątych sięga kilkudziesięciu. W sumie – jak wynika z badań przepro-
wadzonych przez Bolesławę Bielawską – powstało ich w omawianym 
stuleciu około dziewięćdziesiąt. Wśród najważniejszych wymienia się 
trzy cykle określonego autorstwa: Rozsądź mnie Boże! Poznaj moją 
sprawę wszczętą z bezbożnym plemieniem (Franciszek Wężyk), Z od-
głosem wdzięcznych pieni (Kazimierz Brodziński) i Na stopniach Twe-
go upadamy tronu (Alojzy Feliński). Całą resztę stanowi reprezentu-

49 Por. ibidem, s. 269.
50 Por. ibidem, s. 231 i 269.



Mariusz Pleszak138

jąca różny poziom artystyczny twórczość anonimowa, zazwyczaj bez 
konkretnego nachylenia tematycznego, choć w miarę rozkwitu formy 
coraz częściej poświęcana poszczególnym momentom roku liturgiczne-
go. Zalicza się do nich:

Ogólne Do Ciebie, odwieczny Panie; Boże, lud Twój 
czcią przejęty; Na Twe słowo się zbliżamy; 
Wszyscy przytomni, słuchajcie; Nieogarniony 
całym światem Boże, U podnóżka Twych oł-
tarzy Panie; Nuż, wszyscy prawowierni, Boga 
wychwalajmy; W Twej świątyni zgromadzeni, 
Boże Stwórco Panie; Boże Ojcze, Tyś z miło-
ści; Boże, oto stoimy w Twojej obecności; Gdy 
według rozkazu Twego rozmyślać pragniemy; 
Przed Tobą upadamy, Boże Stwórco Panie; 
Wespół tu teraz wszyscy Boga wychwalajmy; 
Z pokłonem upadnijmy; Przyjmij, Panie, ofiarę 
świętą Twego Syna; Racz przyjąć uwielbienie; 
Boże, przed wszechmocą Twoją; Już Kościół 
Boży nas wzywa do świętej ofiary; Ja, grzesz-
ny człowiek, spowiadam się Tobie; Żalem zję-
ty wyznawa swe winy; Przed Majestat Twój 
rzuceni w prochu chrześcijanie; Co na górze 
Kalwaryi Jezus Chrystus wykonał; Na kolana 
padajcie, chrześcijanie, w pobożności; Przy tej 
Boskiej ofierze prawa nowego; Zbliżajmy się 
przed tron Pana; Panie, Stwórco nieba, ziemi; 
Przed tronem Twym upadamy; Przy świętych 
tajemnic straszliwej ofierze; Ofiarujmy chwałę 
w wierze przy najświętszej tej ofierze; Przyjmij, 
Boże, tę ofiarę.

Na Adwent W czasie smutnym adwentowym; Boże, Ojcze 
nasz kochany.

Na Boże Narodzenie Wśród nocnej ciszy; Bogu dziękczynne głosy; 
Zawitaj, Zbawicielu Jezu nasz kochany.

Na Wielki Post Już się zaczyna ofiara; Jezu, któryś trzy godzi-
ny.

Na Wielkanoc Wśród radości i wesela; Weselmy się, chrześci-
janie, gdy chwalebne zmartwychwstanie.

Na Zielone Świątki Pamiątkę dnia świątecznego; Duchu Święty, 
prawdziwy duszy naszej przyjacielu.

Na Boże Ciało Przyjmij od nas pokłony.



Polska   pieśń    nabożna… 139

Na uroczystości ku
czci NMP

Przedziwna Matko Słowa Wcielonego; Przy ob-
chodzie […] Twego, o Maryja, czysta Dziewi-
co (przeznaczona na wszystkie święta maryj-
ne); Mniejmy mocne zaufanie; O, Maryja, Ty 
ucieczko nasza.

Na uroczystości ku
czci świętych Pań- 
skich

Dziś radość na Syjonie.

Podczas ślubów 
małżeńskich

Niech was połączy ten Bóg Izraela.

Żałobne Boże, Sędzio sprawiedliwy; Tobie, Boże, wzno-
sim pienia; Przy tem martwem ciele; O, Boże 
przedwieczny, odpoczynek wieczny; Panie, racz 
im dać lekkie odpocznienie; Racz wiekuiste dać 
odpoczywanie; Boże, o jakeś wielebny; Święta 
myśl jest modlić się za wiernego; Boże i Ojcze 
łaskawy, wejrzyj na zmarłych jęki (z drugim 
introitem: Wieczny odpoczynek racz im dać, 
Panie); Boże nasz pełen litości51.

Szczególny rozkwit tej twórczości był pochodną „idei upowszechnia-
nia śpiewu kościelnego wśród szerokich warstw ludności”52. Wyliczone 
utwory dowodzą z jednej strony swoistej pobożności ówczesnego ludu, 
z drugiej – świadczą o jakości treści podkreślanych w związku z liturgią 
mszalną i w jej ramach za pośrednictwem pieśni nauczanych53. Usank-
cjonowane rozporządzeniami stosownych władz diecezjalnych, stanowi-
ły znaczący element narodowy w zakresie oficjalnie obowiązującego na 
ziemiach polskich rytuału rzymskiego.

W nurt naukowych dociekań na temat kondycji pieśni nabożnej 
w XIX stuleciu wpisują się również badania własne autora niniejsze-
go artykułu. Ze względu na ogrom i zróżnicowanie dostępnego mate-
riału zawężają się one zasadniczo do pieśni polskich (tzn. zapisanych 
w tym języku, z pominięciem funkcjonujących na polskich ziemiach nie-
jako równolegle utworów łacińskich bądź niemieckich) oraz katolickich 
(w odróżnieniu od równie bogatego w niektórych regionach repertuaru 
protestanckiego czy cerkiewnego). Dodatkowe ograniczenie stanowi wy-
móg obecności poszczególnych utworów w kancjonałach (rozumianych 
tu dość szeroko jako ‘zbiory pieśni kościelnych’, tym samym obejmują-

51 Por. B. Bielawska: Polska pieśń mszalna do 1914 roku. W: Studia z dziejów 
liturgii w Polsce…, s. 160–170.

52 Por. ks. E. Hinz: Zarys historii muzyki kościelnej…, s. 139.
53 Por. B. Bielawska: Polska pieśń mszalna…, s. 175.



Mariusz Pleszak140

cych zarówno tzw. cantionalia ecclesiastica, jak i „śpiewniki kościelne”), 
co poza nawiasem zainteresowań pozostawia takie wydawnictwa, jak 
kantyczki czy modlitewniki oraz całkiem pokaźną sferę tzw. żywej tra-
dycji (czyli ustnego obiegu śpiewów); przy czym oczywiście rzecz dotyczy 
tylko kancjonałów powstałych w XIX wieku (z uwagi na ogólnie przy-
jęte ramy czasowe) i to kancjonałów „wybranych” (analizie poddano 33 
woluminy – przez co najmniej jedną pozycję reprezentowane jest każde 
dziesięciolecie i znaczący ośrodek wydawniczy54). Ostatecznym kryte-
rium doboru reprezentatywnej próbki pieśniowej stała się „popular-
ność” konkretnych pozycji, mierzona ilością ich przedruków w obrębie 
badanych zbiorów.

Przeprowadzone badania wykazują, iż omawiane wydawnictwa po-
wstawały w ciągu całego stulecia i na obszarze całej podzielonej między 
zaborców Polski (choć działalność niektórych ośrodków – zwłaszcza 
krakowskiego, poznańskiego, warszawskiego, wileńskiego, lubelskie-
go czy śląskiego – określić można w tym względzie jako „przodują-
cą”). Publikacja większości z nich stanowiła wydarzenie jednorazowe, 
niemniej niektóre, bardziej wartościowe edycje, doczekały się nawet 
kilku wznowień. Ich tytuły zasadniczo pełnią funkcję identyfikacyjno-
 -nazewniczą, często także prezentacyjną, zwykle są bardzo typowe, 
schematyczne, oparte na stałych formułach językowych; ich autorzy 
– jako wybitni księża, organiści czy działacze – uchodzą za „kościel-
ną” elitę ówczesnego społeczeństwa. W większości przypadków dzieła 
te opatrzone są znakami cenzury kościelnej, czasem też państwowej; 
charakterystycznym ich elementem bywają ponadto dedykacje (sta-
nowiące ukłon autorów w stronę ich bezpośrednich zwierzchników, 
świadczący o żywionej wdzięczności, pamięci i szacunku), przedmowy 
(będące formą autorskiego komentarza do zawartości bądź przezna-
czenia zbioru, przynoszące nierzadko ciekawe przemyślenia na temat 
szeroko rozumianego śpiewu religijnego, jego kondycji i perspektyw 

54 Cantionalia ecclesiastica: ks. P. Rzymskiego (Warszawa 1825, 1833, 
1856), anonimowe wyd. przez J. Millikowskiego (Leopoli 1845), M. Dembińskie-
go (Poznań 1850), ks. M. Herburtta (Wilno 1856), ks. E. Tupalskiego (Wilno 
1856), ks. W. Grabskiego (Gniezno 1864), ks. L. Soleckiego (Campoduni 1878), 
ks. J. Siedleckiego (Kraków 1882). Śpiewniki kościelne: ks. P. Folwarskiego 
(Kraków 1802), anonimowe wyd. przez J.K. Pruskiego (Lublin 1812, 1821), J.D. Mi-
nasowicza (Warszawa 1825), ks. M.M. Mioduszewskiego (Kraków 1838, 1842, 
1849, 1850), bp. B. Bogedaina (Poznań 1841, 1844), K. Piekoszowskiego (Nie-
mieckie Piekary 1850), T. Klonowskiego (Poznań 1858–1863, 1867), anonimowe 
wyd. przez T. Nowackiego (Mikołów 1862, 1864), ks. F.K. G łodkiewicza (Przemyśl 
1867), bp. S. Koz łowskiego (Wilno 1870), R. Zientarskiego (Warszawa 1870), 
ks. J. Siedleckiego (Kraków 1876, 1886), ks. F. Walczyńskiego (Tarnów 1884), 
ks. J. Surzyńskiego (Poznań 1886), ks. L. Moczyńskiego (Włocławek 1893).



Polska   pieśń    nabożna… 141

rozwojowych), a także cytaty z Biblii lub traktatów kościelnych autory-
tetów (pełniące funkcję mott), charakterystyczne znaki polecenia, za-
strzeżenia praw autorskich, instrukcje metodyczne na temat sposobów 
śpiewania, rozbudowane wykazy i objaśnienia obchodzonych w roku 
kościelnym świąt oraz sprawowanych obrzędów, różnego rodzaju mo-
dlitwy, ogólne uwagi o pochodzeniu pieśni, spisy treści, erraty, infor-
macje o obowiązujących cenach i warunkach prenumeraty czy swoiste 
reklamy wydawnicze. W kwestii postaci edytorskiej badanych zbiorów 
stwierdzono wyraźną dominację formatu sedecimo (16°), pozyskiwa-
nego w wyniku czterokrotnego łamania arkusza i charakteryzującego 
się wysokością grzbietów nieprzekraczającą 20 cm, pozostałe kancjo-
nały rozmiar swój zawdzięczają łamaniu trzykrotnemu (octavo, 8o), 
mieszcząc się pod względem wysokości stron w przedziale 20–25 cm; 
średnio liczą sobie od 200 do 700 stron, choć napotkano także dzieła 
znacznie wykraczające poza wskazane ramy objętościowe; czasem za-
wierają drobne elementy zdobnicze (głównie winietki, przerywniki, ini-
cjały czy czerwony kolor druku), aczkolwiek skala tej praktyki nie jest 
zbyt szeroka; nie zawsze warstwie tekstowej pomieszczonych w nich 
śpiewów towarzyszy notacja muzyczna. Wreszcie analizując zawartość 
i układ materiału pieśniowego w wybranych woluminach, stworzono 
listę 1409 pieśni powtarzających się w nich z różną częstotliwością 
(warto tu zwrócić uwagę, że ponad 85% śpiewów figuruje w nie wię-
cej niż pięciu zbiorach); wyróżniono 12 głównych kategorii, służących 
tematycznej klasyfikacji zamieszczanych utworów: 1) Pieśni adwento-
we, 2) Pieśni na Boże Narodzenie, 3) Pieśni na Wielki Post, 4) Pieśni 
wielkanocne, 5) Pieśni na Zielone Świątki, 6) Pieśni na Boże Ciało,  
7) Pieśni o Sercu Pana Jezusa, 8) Pieśni o Najświętszej Maryi Pan-
nie, 9) Pieśni o świętych Pańskich, 10) Pieśni przygodne, 12) Pieśni 
mszalne, a w obrębie niektórych z nich wydzielono szereg specyficz-
nych podkategorii (za najliczniejsze, ale też najbardziej „rozczłonko-
wane” uznano grupy śpiewów przygodnych, o świętych Pańskich i ku 
czci NMP); zidentyfikowano autorów 77 pieśni (tj. niewiele ponad 5%) 
– w tym twórców 47 tekstów i 44 melodii:

Autorzy słów
Jan Kochanowski
(1530–1584)

Czego chcesz po nas, Panie; Panie, jako 
bardzo błądzą, którzy Cię niedbałym 
sądzą; Kto się w opiekę poda Panu swe-
mu.

Ignacy Krasicki
(1735–1801)

Do Ciebie, Panie, pokornie wołamy; 
Stwórco, my Twoje stworzenia, chwałę 
Twoję świętą głosim.



Mariusz Pleszak142

Franciszek Karpiński
(1741–1825)

Bóg się rodzi; Bądź mi litośny; Zróbcie 
Mu miejsce; Święci! Niebieskiej miesz-
kańcy krainy; Kiedy ranne wstają zorze; 
Pójdźmy, przed naszym Panem śpiewaj-
my; Prawo to święte na ziemi i niebie; 
Skoro ze snu wstaję z rana; Szczęśli-
wy, który nie postał w radzie; We dnie 
i w nocy Bóg nad nami czuje; Wszech-
mocny Panie, wiekuisty Boże; Wszystkie 
nasze dzienne sprawy.

ks. Jan Paweł Woronicz 
(1757–1829)

Nieogarniony światem Ojców naszych 
Boże.

Alojzy Feliński
(1771–1820)

Na stopniach Twego upadamy tronu; 
Boże, coś Polskę (Hymn na rocznicę ogło-
szenia Królestwa Polskiego).

Dionizy Minasowicz
(1792–1849)

Ty, któryś słowem z nocy światło stwo-
rzył.

ks. Bazyli Arciszewski, 
(1795–1856)

Matko potężna na niebie i ziemi.

Antonina Konopka z Modl-
nicy pod Krakowem

Klejnocie zacny w polskiej koronie.

ks. Karol Antoniewicz-
 -Bołoz (1807–1852)

Do Betleemu pełni radości; Nazareński 
śliczny kwiecie; Biedny, kto Ciebie nie 
zna od powicia; Maj przeminie, zdrój 
przepłynie; Nie opuszczaj nas […], Mat-
ko; O, Maryjo, na głos sługi nie odma-
wiaj Twej pomocy; O, Maryjo, przyjm 
w ofierze; Panie, w ofierze Tobie dzisiaj 
składam; Zawitał dla nas majowy pora-
nek; O, Józefie uwielbiony.

ks. A. Dąbrowski Ozdobo chrześcijan i świętego grodu.

H. Felsztyński Boże, lud Twój czcią przejęty.

E. Gregorewicz Spało Dzieciątko, kryło się siankiem.

ks. T. Jarynkiewicz Bądźże pozdrowiona, Hostyja żywa; Nie 
płacz już, Dziecino; O, Maryjo, czemu 
biegniesz w niebo.

Kompozytorzy melodii

ks. Tomasz Batorski
z Chęcin

Nieogarniony światem Ojców naszych 
Boże.

Filipina Brzezińska
(1800–1886)

Nie opuszczaj nas […], Matko.



Polska   pieśń    nabożna… 143

ks. A. Dąbrowski Boscy posłowie! O święci Anieli; Jezu 
w Ogrójcu mdlejący, krwawy pot wy-
lewający; Niechaj będzie pochwalony 
Bóg w Betlejem; Wszystkie nasze dzien-
ne sprawy; Archanioł Boży Gabryel; 
Czemuż się dzisiaj weselić nie mamy; 
Spało Dzieciątko, kryło się siankiem; 
O, duszo wszelka nabożna, ku miłemu 
Bogu skłonna; Wysławiajmy Chrysta 
Pana; Maj przeminie, zdrój przepłynie, 
gwiazdka zgaśnie na błękicie; O, Józe-
fie uwielbiony, nad anioły wyniesiony; 
Osobliwy i prawdziwy, czysty w swym 
kandorze.

Wincenty Gorączkiewicz 
(1789–1858)

Święty Boże, Święty mocny.

Hajden/Hayden
[Johann Michael Haydn] 
(1737–1806)

Boże Stwórco nasz, Panie! Przed Tobą 
padamy; Do Ciebie, odwieczny Panie, 
pokornie wołamy.

Oskar Kolberg
(1814 –1890)

Klejnocie zacny w polskiej koronie.

Karol Kazimierz Kurpiń-
ski (1785–1857)

Na stopniach Twego upadamy tronu; 
Nazareński śliczny kwiecie; Nieogarnio-
ny całym światem Boże! (mel. Na stop-
niach…);

ks. Louis Lambillot 
(1796–1855)

Z tej biednej ziemi.

Andrzej Listowski
(1802–1860)

Aniele, stróżu duszy, z pokorą błagam 
Cię.

Franciszek Mirecki
(1801–1862)

Zdrowaś, o Maryja, łaskiś pełna jest.

K. Niemczyk Boże mocny, Boże cudów.

ks. Zygmunt Odelgiewicz Jakaż to gwiazda błyszczy na wscho-
dzie; Mędrcy świata, monarchowie.

ks. Henryk Pertak 
(1809–?)

Boga Rodzico, przeczysta Panno, do Cie-
bie serce me wznoszę.

Franciszek Popper Padnijmy na twarz, uderzmy czołem; 
Boga rodzico! Matko dziewico, Niepoka-
lanie poczęta; Ozdobo chrześcijan i świę-
tego grodu; O, Jezu Nazareński, rozwiąż 
ręce swoje.



Mariusz Pleszak144

Antoni Radziński
(1799–1861)

Dziś radość na Syjonie.

Mateusz Rudkowski Nie opuszczaj nas […], Matko; Czego 
chcesz po nas, Panie, za Twe hojne dary; 
Wznieścież mu ołtarz, taka niebios wola; 
Matko potężna na niebie i ziemi.

Maryan Rudnicki Ojcze nasz! Ojcze nasz! Któryś jest 
w niebie.

Piotr Łukasz Studziński 
(1826–1869)

Boscy posłowie! O święci Anieli; Kazi-
mierzu przewyborny, młodzieńcze czy-
sty, pokorny; Ach, ubogi żłobie! Cóż ja 
widzę w tobie; Zdrowaś bądź, Maryja, 
łaski Bożej pełna.

Józef Wygrzewalski Pospieszcie, pastuszki z piosneczki; We-
sołą nowinę, bracia, słuchajcie.

W przypadku 179 utworów łacińskiego pochodzenia ustalono po-
stać incipitu pierwowzoru. Dodać wypada, iż wyniki przeprowadzonej 
kwerendy pośrednio przynoszą także informację o „niewystępowaniu” 
określonych śpiewów w kancjonałach badanego okresu (przynajmniej 
na szerszą skalę). Dane tego typu sugerują, że pewna część pieśni śpie-
wanych współcześnie, a instynktownie uznawanych za „tradycyjne” 
czy „dawne”, swoją „śpiewnikową egzystencję” rozpocząć mogła dopiero 
w XX stuleciu, na przykład:

Pieśni adwentowe W czasie świętym adwentowym.

Pieśni na Boże Narodzenie Cicha noc; Do szopy hej pasterze;  
O, gwiazdo betlejemska; Przylecieli 
aniołowie; Przystąpmy do szopy.

Pieśni na Wielki Post Gdy ja sobie tak rozważam; O, Głowo 
uwieńczona; O Jezu mój; Panie, nogi 
Twe całuję; Panie, Ty widzisz, krzyża się 
nie lękam; Rozpłyńcie się, me źrenice.

Pieśni wielkanocne Alleluja! Jezus żyje, On, co za nas życie 
dał; Alleluja! Żyw już jest śmierci zwy-
ciężyciel.

Pieśni na Boże Ciało By wywyższyć swe stworzenia; Cuda nad 
cuda; Gdzie w uroczystej cichości; Ja 
wiem, w kogo ja wierzę; Jezu drogi, Tyś 
miłością; Jezu, Jezu, do mnie przyjdź; 
Jezu w Hostii utajony; Jezusa ukrytego;



Polska   pieśń    nabożna… 145

Miłość Boża cię przyzywa; O, milcząca 
Hostio biała; O, święta uczto; Pan Jezus 
już się zbliża; Pan zstąpił z nieba; Pokar-
mie aniołów; Pójdź do Jezusa; Pójdźcie 
błogosławić Pana; Przed Bożym tronem; 
Przyjdźcie do mnie wszyscy; Witaj, Jezu 
w tej świętości; Zbliżam się w pokorze.

Pieśni o Sercu Pana Jezusa Jezu, gdy patrzę na to Serce Twoje; 
Jezu, miłości Twej; Niechaj Serce Je-
zusowe będzie pochwalone; O, niewy-
słowione szczęście zajaśniało; O, Serce 
Jezusa, u Ciebie schronienia; Pójdźmy 
wszyscy oddać cześć; Serce Jezusa ciche 
pokorne; Serce Twe, Jezu, miłością go-
reje; Twemu Sercu cześć składamy.

Pieśni o NMP Anielską pieśń dzwon grał; Brzmi cichej 
godziny; Daj mi Jezusa; Do Ciebie, Mat-
ko, Szafarko łask; Do Królowej Różań-
cowej; Dzisiaj pozdrawiamy; Maryjo, 
Ciebie; Gdy trwoga nas ogarnia; Gwiaz-
do zaranna; Już się zbliżył miesiąc maj; 
Królowej anielskiej śpiewajmy; Łask 
pośredniczko; Maryjo, przyjmij dzięki; 
Matko Najświętsza, do Serca Twego; 
My chcemy Boga; Matko Piekarska;  
O, Serce Maryi niepokalane; Wszystkie 
trony niebieskie; Wysokich niebiosów 
Pani; Z dawna Polski Tyś Królową; Za-
witaj, Królowo Różańca świętego; Zdro-
waś Maryjo, Boga Rodzico.

Pieśni przygodne Boże, coś Polskę; Być bliżej Ciebie chcę; 
Chwalcie Pana wszyscy; Com przyrzekł 
Bogu; Cóż Ci, Jezu, damy; Dobry Jezu, 
racz wysłuchać; Kiedyś, o Jezu, chodził 
po świecie; Ojcze z niebios; Pod Twą 
obronę; Przez Chrztu świętego wiel-
ki dar; Przez śmierć bolesną; Spojrzyj 
z nieba wysokiego; Ty wszechmocny Pa-
nie; W majestacie na niebieskim tronie; 
Wszystko Tobie oddać pragnę.

Drugi kierunek rozważań dotyczył już stricte konkretnych utworów 
pieśniowych, cieszących się w XIX wieku wyjątkową popularnością, 
a tym samym dla wnioskowania o stopniu religijnej świadomości ów-



Mariusz Pleszak146

czesnego społeczeństwa oraz jakości poetyckiego ukształtowania bada-
nego materiału najbardziej reprezentatywnych. Dokonana interpretacja 
treściowa wybranych pieśni kościelnych zaowocowała obszernym ka-
talogiem tematów, motywów i podejmowanych wątków55; z kolei prze-
prowadzona analiza formalna wykazała znaczny stopień regularności 
w zakresie konstrukcji warstwy językowej badanych śpiewów, wielość 
wykorzystywanych struktur wersyfikacyjnych, stroficznych i rymo-
wych, jak również bogactwo środków stylistycznych – dowodząc tym 
samym ich „literackiego” charakteru56. Całość pozyskanych wniosków 
stanowić może w końcu głos w dyskusji nad XIX -wiecznymi sposobami 
„wyrażania niewyrażalnego” i pojmowania sacrum.

55 Namiastkę badawczej refleksji nad tą problematyką przynosi cykl artykułów au-
tora publikowanych w „Posłańcu św. Antoniego”, miesięczniku wydawanym przez ka-
towicką parafię pw. św. Antoniego: M. Pleszak: „Zebrani przed Twoim ołtarzem…”. 
O śpiewach ku czci NMP Różańcowej („Posłaniec św. Antoniego” 2008, nr 175, s. 14); 
„Dies irae…” – poetycka wizja końca świata („Posłaniec św. Antoniego” 2008, nr 176, 
s. 14); Przybędzie i pocieszy… Adwentowe antyfony wielkie jako niezwykła zapowiedź 
Bożego Narodzenia („Posłaniec św. Antoniego” 2008, nr 177, s. 14); „Żeśmy byli winni 
sami…”. O treściach „niebożonarodzeniowych” w pieśniach na Boże Narodzenie („Po-
słaniec św. Antoniego” 2009, nr 178, s. 14); Gorzkie żale, przybywajcie… („Posłaniec  
św. Antoniego” 2009, nr 179, s. 14); „Płacz Go, człowiecze mizerny…”. O problematyce 
wielkopostnych pieśni pasyjnych („Posłaniec św. Antoniego” 2009, nr 180, s. 14–15); „Al-
leluja! Jezus żyje. On, co za nas życie dał…”. O reminiscencjach natury wielkopostnej 
na gruncie popularnych pieśni wielkanocnych („Posłaniec św. Antoniego” 2009, nr 181,  
s. 14); „Witaj, krynico dobra wszelakiego…”. O pieśniach ku czci Najświętszego Serca 
Pana Jezusa („Posłaniec św. Antoniego” 2009, nr 183, s. 14); Wizerunki Maryi w poświę-
conych Jej pieśniach kościelnych, cz. 1 i 2 („Posłaniec św. Antoniego” 2009, nr 184 i 185,  
s. 12–13); „Czart panował, śmierć i trwoga…”. O „punkcie wyjścia” śpiewów adwentowych 
(„Posłaniec św. Antoniego” 2009, nr 186, s. 12); „Widząc cuda, zadrżeli…”. O zjawiskach 
niezwykłych w kolędowym opisie Bożego Narodzenia („Posłaniec św. Antoniego” 2009, 
nr 187, s. 6–7); „Symbol hańby, cierpienia i mąk…”. O wizerunku krzyża w wielkopostnych 
pieśniach pasyjnych („Posłaniec św. Antoniego” 2010, nr 189, s. 14); „Żyw już jest śmierci 
Zwyciężyciel…”. O sposobach przedstawiania sceny zmartwychwstania w pieśniach wiel-
kanocnych („Posłaniec św. Antoniego” 2010, nr 190, s. 14); „Królowo Rajska, wesel się!”. 
O tzw. „chrystofanii Maryi” w pieśniach wielkanocnych („Posłaniec św. Antoniego” 2010, 
nr 191, s. 14); „W tej Hostyi jest Bóg żywy…”. O pieśniach eucharystycznych („Posłaniec 
św. Antoniego” 2010, nr 192, s. 14); „Wygnańcy Ewy, do Ciebie wołamy…”. O koncepcji 
człowieka w pieśniach ku czci NMP („Posłaniec św. Antoniego” 2010, nr 193, s. 20–21); 
„Wesel się, wszystko stworzenie!”. O wymowie pieśni na Boże Narodzenie („Posłaniec  
św. Antoniego” 2010, nr 195, s. 20–21); „Dzisiaj święcą się gromnice dla prawdziwej ta-
jemnice…”. O treściowym bogactwie pieśni na dzień 2 lutego („Posłaniec św. Antoniego” 
2011, nr 196, s. 20–21); „Snopek Miry” czyli „Gorzkie żale”. O genezie popularnego nabo-
żeństwa wielkopostnego („Posłaniec św. Antoniego” 2011, nr 197, s. 20–21).

56 Zob. M. Pleszak: O literackim ukształtowaniu warstwy tekstowej polskich pie-
śni kościelnych. W: Literatura – muzyka. O postrzeganiu związków muzyki z literaturą. 
Red. W. Piotrowski. Łódź 2011, s. 23–41.



Polska   pieśń    nabożna… 147

Okazuje się, że pieśń kościelna badanego okresu stanowi ważny 
element kultury zniewolonego społeczeństwa – ostoję narodowego ję-
zyka, arenę wyrażania uczuć (także patriotycznych). Warto zauważyć, 
iż jeśli myśli się o wielkich ludziach poprzednich epok, ma się na uwa-
dze z reguły ich spektakularne dokonania i wyselekcjonowane fakty 
z ich życia, tymczasem – jak wszyscy – też i oni zapewne (o czym na 
ogół nie wspominają biografie) w większości nawiedzali świątynie, 
brali udział w nabożeństwie niedzielnym czy innych formach kultu, 
śpiewali nabożne pieśni – jakoś nimi z pewnością nasiąkali, bardziej 
lub mniej świadomie poddawali się ich wpływom, pozwalali im się 
kształtować… Świadczyć o tym może już obecność w ich twórczości 
owego charakterystycznego pierwiastka „pobożnościowego”, w jakimś 
sensie tożsamego z wrażeniem ewokowanym przez pieśń nabożną lu-
dowej proweniencji. Niepodważalnym jednak dowodem oddziaływania 
sfery kościelnych śpiewów na artystyczne dokonania innych obszarów 
sztuki jest popularne zjawisko odwoływania się w nich do materiału 
konkretnych utworów pieśniowych. I tak na przykład w wielu muzycz-
nych kompozycjach zarówno liturgicznych, religijnych, jak i świeckich 
dostrzec można fragmenty linii melodycznych, zwroty lub motywy 
znanych pieśni – za ilustrację wspomnianej praktyki na przestrzeni 
XIX stulecia niech posłuży garść najistotniejszych faktów z obszerne-
go zestawienia dokonanego przez ks. K. Mrowca57:

Kompozycje Kompozytor Tytuł dzieła Wykorzystane pieśni

Liturgiczne ks. J. Surzyński Missa in honorem Beatae 
Mariae Virginis, op. 13, 
z towarzyszeniem orga-
nów

Ty, któraś pięknie dni 
swoje skończyła
Bogurodzica
Zawitaj, ranna Jutrzenko

J. Nowialis Msza na cześć św. Kazi-
mierza na 4 głosy męskie 
z towarzyszeniem orga-
nów

Twoja cześć, chwała

ks. E. Gruberski Missa secunda ad unam 
vocem comitante organo

Straszliwego Majestatu 
Panie

ks. K. Klein Msza ku czci św. Wojciecha Bogurodzica

E. Walkiewicz Missa S. Michaelis Ar-
changeli

Matko niebieskiego Pana

Religijne W. Sowiński Św. Wojciech, op. 66 (ora-
torium)

Bogurodzica

57 Por. ks. K. Mrowiec: Polska pieśń kościelna…, s. 151–158.



Mariusz Pleszak148

Kompozycje Kompozytor Tytuł dzieła Wykorzystane pieśni

Religijne M. Sołtys Śluby Jana Kazimierza, 
op. 13 (oratorium)

Już od rana rozśpiewana
Zdrowaś bądź, Maryja

P. Maszyński Chrystus z nami
na solo i chór męski a cap-
pella

Kto się w opiekę

Świeckie J. Elsner Król Łokietek czyli Wiśli-
czanka (opera)

U drzwi Twoich stoję, Pa-
nie

W. Żeleński Konrad Wallenrod (opera) Święty Boże, święty mocny
Litania

F. Chopin Scherzo h -moll, op. 20 Lulajże, Jezuniu

K. Szymanowski Trzy fragmenty z poema-
tów Jana Kasprowicza, 
op. 5

Święty Boże, święty moc-
ny

Również poeci, poszukując motywicznego budulca dla swoich dzieł, 
chętnie sięgają po materiał kościelnej pieśni, czy to w formie trawesta-
cji – czego znamiennym przykładem jest wypowiedź Cześnika z Zemsty 
Aleksandra hr. Fredry, wyraźnie nawiązująca do pierwszego wersu su-
plikacji Święty Boże, święty mocny:

Od powietrza, ognia, wojny,
I do tego od człowieka,
Co się wszystkim nisko kłania,
Niech nas zawsze Bóg obrania58,

cytatu – jak w fragmencie Pana Tadeusza Adama Mickiewicza, przywo-
łującym incipit Pieśni porannej Franciszka Karpińskiego:

Właśnie staruszek chodził po samotnym dworze,
Nucąc piosenkę: Kiedy ranne wstają zorze,
Rad, że się wypogadza59,

czy też parafrazy – co ma miejsce chociażby w drugim wersie znanego 
hymnu Dies irae Jana Kasprowicza, ewidentnie powiązanym z innym 
utworem cyklu F. Karpińskiego, pieśnią O narodzeniu Pańskim: 

58 A. Fredro: Zemsta. Oprac. M. Inglot. Wrocław–Warszawa–Kraków 1987,  
s. 71, akt II, sc. 1, w. 70–73, podkr. – M.P.

59 A. Mickiewicz: Pan Tadeusz czyli Ostatni zajazd na Litwie […]. Oprac. S. Pi-
goń. Wrocław–Warszawa–Kraków, Gdańsk 1972, s. 339, w. 567–569.



Polska   pieśń    nabożna… 149

Trąba dziwny dźwięk rozsieje,
ogień skrzepnie, blask ściemnieje,
w proch powrócą światów dzieje60.

Podsumowując dotychczasowe rozważania, stwierdzić należy, iż 
faktyczny zakres stosowania nabożnej pieśni w czasie „świętych ob-
rzędów” omawianego okresu był znacznie szerszy, niż pozwalały na to 
zarówno odgórne akty normatywne Stolicy Apostolskiej, jak i w duchu 
odnowy wystosowywane zalecenia polskich cecylianistów. Przekracza-
nie owych granic uznać wypada za pochodną szczególnej popularno-
ści ludowych śpiewów, umotywowanej z kolei szeregiem specyficznych 
czynników sprzyjających. Bezpośredni dowód tego wzmożonego zain-
teresowania stanowi liczba i zawartość XIX -wiecznych kancjonałów, 
śpiewników kościelnych, modlitewników itp. Świadczy o nim również 
zakres realizacji społecznego zapotrzebowania na różnego rodzaju 
opracowania kościelnej pieśni, takie jak: akompaniamenty organowe 
do jednogłosowego śpiewu zbiorowego, opracowania wokalne na chór, 
wokalno -instrumentalne dla kapel, chórów kościelnych, świeckich 
i szkolnych, oparte na pieśniach kompozycje instrumentalne z prze-
znaczeniem na organy, fortepian czy rozmaite składy zespołów instru-
mentalnych; a także powszechny wpływ omawianego gatunku (a kon-
kretnie jego melodyki i dogmatyczno -moralnej treści) na tzw. muzykę 
„wysoką”: liturgiczną (monodia chorałowa, cantus firmus utworów 
mszalnych itp.), religijno -koncertową (kantaty, oratoria), a nawet – 
świecką (opera, symfonia, muzyka kameralna)61. Choć same pieśni 
oraz ich opracowania cechuje nieraz niski poziom artystyczny, a cza-
sem wręcz „dyletantyzm”, to jednak trudno przecenić korzyści, jakie 
w związku z ich niebywałym „wysypem” zyskała muzyka kościelna 
w Polsce. Wśród owych niepodważalnych wartości wynikających z roz-
woju pieśni kościelnej w XIX stuleciu ks. K. Mrowiec wymienia: „upo-
wszechnienie śpiewu ludowego i wprzęgnięcie wiernych do czynnego 
uczestnictwa w nabożeństwach oraz krzewienie życia muzycznego, 
które w warunkach niewoli w znacznym stopniu koncentrowało się 
w kościele, wciągając w szeregi chórów amatorskich najszersze rze-
sze społeczeństwa, co w konsekwencji przyczyniało się do podniesie-
nia wśród niego wiedzy i umiejętności muzycznych”62. Tak to gatunek 
w Kościele powszechnym oficjalnie zakazany i, na fali szeroko zakro-

60 J. Kasprowicz: Dies irae. W: Idem: Wybór poezyj. Wstęp i oprac. S. Ko łacz-
kowski. Kraków 1929, s. 50, w. 1–3.

61 Zagadnieniom tym zasadniczo poświęcone są rozdziały II–V rozprawy  
ks. K. Mrowca: Polska pieśń kościelna…, s. 32–158.

62 Ibidem, s. 163.



Mariusz Pleszak150

jonych ruchów reformacyjnych, praktycznie wyrugowany, na ziemiach 
polskich, przeżywając szczytowe fazy swojej ewolucji, osiągnął status 
„krzewiciela kultury muzycznej”63.

63 Por. ibidem.

Mariusz Pleszak 

A Polish religious song in the Catholic ritual tradition 
of the 19th century

Summary

The article constitutes an attempt to show a characteristic outline of the religious 
nature of a Polish society and Catholic tradition in the 19th century. A reconnaissance 
of the most important dissertations devoted to the very phenomenon results in a short 
overview of attitudes and opinions of the authorities in the field, serving the purpose of 
outlining a general view of a religious culture of Poles in the very period. The phenom-
enon of a Polish religious song, its richness, specific nature and scope of application in 
the period of “sacred actions”, the way of collection, unique popularity and the power of 
influence, as well as determination in a battle of the place in the official church liturgy 
are presented.

Mariusz Pleszak 

Le chant pieux dans le rite catholique 
au XIXe siècle

Résumé

L’article constitue une tentative de montrer les caractéristiques de religiosité de 
la société polonaise et du rite religieux catholique au XIXe siècle. L’étude des disserta-
tions les plus importantes, consacrées à cette question, permet de revisiter des opinions 
et de citer des autorités de ce domaine ce qui permet d’esquisser un panorama général 
de la culture religieuse des Polonais à cette époque. Sur ce fond l’auteur présente le 
phénomène du chant pieux polonais, sa richesse, sa nature spécifique, l’étendue de son 
emploi pendant des cérémonies, la façon de sa collection, sa popularité et sa puissance 
incroyables, la détermination dans la lutte pour une place dans la liturgie officielle de 
l’Eglise. 



Barbara Szargot

Staropolskie   biesiadowanie 
w   Trylogii   Henryka   Sienkiewicza

Trylogia jest powieścią z pietyzmem odtwarzającą sarmacki obyczaj. 
Następująco opisał to Tadeusz Bujnicki:

Sienkiewiczowski „świat barokowo -sarmacki” określał […] we-
wnętrzny porządek dzieła, zarówno w sensie przedmiotowym (skład-
niki tła), jak i podmiotowym (porządkująca rola wyobrażeń i prze-
świadczeń postaci wywodzących się ze środowiska szlacheckiego). 
[…] na takie ukształtowanie świata wewnętrznego Trylogii pozwo-
liła Sienkiewiczowi rozległa znajomość piśmiennictwa staropolskie-
go. Jeśli wierzyć […] wyznaniom pisarza, to zainteresowania daw-
ną literaturą sięgały aż do okresu dzieciństwa i wczesnej młodości.  
Pogłębiły się natomiast w czasie filologicznych studiów w Szkole 
Głównej1.

Jednocześnie jednak jest powieścią napisaną przez człowieka żyją-
cego w drugiej połowie XIX wieku, podlegającego wyobrażeniom swoich 
czasów: 

Sienkiewicz swymi kreacjami nie tylko przedstawił pewien stan 
rzeczy istniejący w historycznej świadomości, lecz go także na swój 
sposób wysublimował, stworzył warianty postaw, podporządkowa-
nych wszakże wspólnemu mianownikowi rozumianemu jako „kon-
serwatyzm witalny”. Wzorzec mentalności szlacheckiej wchodzi jak 
gdyby w stosunek „gry” z wartościami Sienkiewiczowskich czasów, 

1 T. Bujnicki: Barokowo -sarmackie prolegomena. W: Idem: Sienkiewicza „Po-
wieści z lat dawnych”. Studia. Kraków 1996, s. 61.



Barbara Szargot152

ściślej z tymi wartościami, które wysunęła doktryna neokonserwa-
tyzmu2.

To napięcie między dwoma sprzecznymi tendencjami ujawnia się 
także wtedy, kiedy analizujemy obyczaje biesiadne bohaterów Trylogii. 
Z jednej strony mamy sarmatyzm z jego upodobaniem do jedzenia i pi-
cia („jedz, pij i popuszczaj pasa”, „pieprzno i szafranno, moja mościa 
panno” – mówią przysłowia). Jak stwierdza Zbigniew Kuchowicz:

Zdecydowana większość ludzi XVII–XVIII wieku największą 
radość, wręcz szczęście czerpała z realnego, zewnętrznego świata, 
a przyjemności, jakim hołdowała, były głównie natury zmysłowej. Ów-
czesna obyczajowość polska uznawała przede wszystkim typ szczęścia 
oparty na wrażeniach podniebienia. Lubiano dużo i dobrze zjeść oraz 
wypić3.

Z drugiej strony mamy, opisaną przez Ewę Ihnatowicz, pozytywi-
styczną niechęć do łakomstwa (skłonność do objadania się, zdaniem ba-
daczki, cechowała negatywnego bohatera utworów pozytywistycznych)4. 
Przyjrzyjmy się zatem stosunkowi Sienkiewiczowskich bohaterów do 
jadła i napoju.

Ucztowanie

Sienkiewicz w Trylogii chętnie i barwnie opisuje uczty. Zwrócił na 
to uwagę Tadeusz Bujnicki:

Niezwykłość i przepych to cecha dworu magnackiego, z reguły 
oceniana ujemnie. Nie zmienia to faktu, że właśnie przepych, barw-
ność i bogactwo kusiły pisarza, który z wielką szczegółowością 
i plastycznością oraz różnorodnymi technikami artystyczny-
mi przedstawiał sceny uczt, ceremonii wojskowych i kościelnych, 
uroczystości dworskich. Wiązał je – rzecz jasna – ze środowiskami 
magnackimi5.

2 Idem: Postać literacka. W: Idem: Trylogia Sienkiewicza na tle tradycji polskiej 
powieści historycznej. Wrocław 1973, s. 105.

3 Z. Kuchowicz: Obyczaje staropolskie XVII–XVIII wieku. Łódź 1975, s. 11.
4 E. Ihnatowicz: Literacki świat rzeczy. O realiach w pozytywistycznej powieści 

obyczajowej. Warszawa 1995, s. 144–145, 150.
5 T. Bujnicki: Kultura i obyczaj barokowo -sarmacki. Przełamanie stereotypu.  

W: Idem: Sienkiewicza „Powieści z lat dawnych”…, s. 164; podkr. – B.Sz.



Staropolskie   biesiadowanie… 153

Warto też dodać, że w czasie uczt dokonują się ważkie, przełomo-
we wydarzenia – posłaniec oznajmia, że „Bar wzięty”, Janusz Radziwiłł 
ogłasza zdradę, Zagłoba „przekazuje” zwierzchność Sapieże, pan Onufry 
wygłasza toast na zaręczynach Kmicica i Oleńki. Tym bardziej dziwi, 
że brak w ich opisach jakichkolwiek wzmianek o jadłospisie6. Oto opis 
uczty, jaką Jeremi wydaje na cześć Skrzetuskiego, który ma jechać po 
Helenę do Baru:

W południe tego dnia […] książę wyprawiał obiad starszyźnie 
wojskowej, który zarazem miał być pożegnalną ucztą dla naszego ry-
cerza. Posadzono go tedy przy księciu, jako „pana młodego”, a za nim 
siedział pan Zagłoba, gdyż wiedziano, iż jego to sprawność i odwaga 
ocaliły „pannę młodą” z ostatniej toni. Książę był wesół, bo brzemię 
z serca zrzucił, i wznosił kielichy na pomyślność przyszłego stadła. 
Ściany i okna drżały od okrzyków rycerzy. W przedpokojach czyniła 
wrzawę służba, między którą Rzędzian rej wodził.

– Mości panowie! – rzekł książę – niechże ten trzeci kielich bę-
dzie dla przyszłej konsolacji. Walne to gniazdo. Daj Bóg, aby jabłka 
nie popadały daleko od jabłoni. Niech z tego Jastrzębca godne rodzica 
Jastrzębczyki się rodzą!

– Niech żyją! niech żyją!
– Na podziękowanie! – wołał Skrzetuski wychylając ogromny kie-

lich małmazji7.

W przytoczonym cytacie ujawniają się główne tendencje Sienkiewi-
czowskiego opisu uroczystej uczty. Po pierwsze, liczny i ceremonialny 
charakter zgromadzenia – ściany drżą od okrzyków rycerzy, w przed-
pokoju wrzawę czyni służba. Po drugie, przemyślany sposób usadzenia 
osób – wedle ich ważności. Po trzecie, liczne i wielkimi kielichami speł-
niane toasty. Jednak, choć Książę wydaje obiad, bohaterowie nic nie 
jedzą. 

Podobnie jest w czasie uczty u Radziwiłła:

Tak idąc posuwisto przy dźwiękach kapeli weszli do sali jadalnej, 
która wyglądała jak cały gmach osobny. Stół zastawiony był w podko-
wę, na trzysta osób, i giął się pod srebrem i złotem. Książę Janusz, 
jako część majestatu królewskiego w sobie mający i tylu królom po-

6 Tym bardziej, że brak wstrzemięźliwości w czasie uczt uważano w XVII wieku 
za jedną z głównych wad Polaków. Por. A. Brückner: Dzieje kultury polskiej. T. 2. 
Kraków 1930, s. 30–31; J. Tazbir: Szlaki kultury polskiej. Warszawa 1986, s. 13.

7 H. Sienkiewicz: Ogniem i mieczem. T. 1. Warszawa 1961, s. 462. Wszystkie 
cytaty z Ogniem i mieczem według tegoż wydania. Przywołane fragmenty lokalizuję 
przez podanie numeru tomu i numeru strony.



Barbara Szargot154

krewny, wziął obok księżnej miejsce najwyższe, a wszyscy przecho-
dząc mimo kłaniali się nisko i zasiadali wedle godności8.

W trakcie tej biesiady bohaterowie przeprowadzają interesującą dla 
nas rozmowę:

– Bo za kalwińskim stołem siedzi i snadnie coś nieczystego w po-
trawach połknąć może – wyjaśnił cichym głosem Zagłoba – Do trun-
ków, powiadają starzy ludzie, nie ma licho przystępu, i te wszędy pić 
możesz, ale jadła, a szczególniej zupy, trzeba się wystrzegać. Tak też 
było i w Krymie za czasów, gdym tam w niewoli siedział. Tatarscy 
mułłowie, czyli księża, umieli baraninę z czosnkiem tak przyrządzać, 
że kto pokosztował, zaraz od wiary gotów był odstąpić i ich szelmow-
skiego proroka przyjąć.

Tu Zagłoba zniżył głos jeszcze bardziej:
– Nie na kontempt księciu panu to mówię, ale radzę waćpanom 

jadło przeżegnać, bo strzeżonego Pan Bóg strzeże.
– Co zaś waćpan mówisz!… Kto się Bogu polecił przed jedzeniem, 

temu nic się nie stanie […].
Potop. T. 1, s. 262–263

Jak widzimy, jadło było (skoro trzeba je było żegnać). Możemy domy-
ślać się, że podano jakąś zupę (skoro należało się obawiać magicznych 
własności polewki). Nie poznajemy jednak żadnych szczegółów9. 

Tak samo jest w przypadku innych biesiad. Przy tym w wypadku 
dwóch z nich może to być dla czytelnika zaskakujące. Po pierwsze, je-
śli chodzi o ucztę, jaką wydaje Zagłoba -regimentarz na cześć Sapiehy. 
Pan Onufry, jak powszechnie wiadomo, jest miłośnikiem jadła i napit-
ku, dlatego jako dowódca zajmuje się przede wszystkim aprowizacją 
obozu:

Codziennie wpędzano do okopu woły, owce, świnie, co dzień szły 
fury wiozące wszelakie ziarno i siano.

Potop. T. 2, s. 95

8 H. Sienkiewicz: Potop. T. 1. Warszawa 1961, s. 261. Wszystkie cytaty z Po-
topu według tegoż wydania. Przywołane fragmenty lokalizuję przez podanie numeru 
tomu i strony. 

9 Warto tutaj zauważyć, że pan Zagłoba wypowiada poglądy dość typowe dla 
szlachty polskiej, która uważała, że heretycy kontaktują się z szatanem „nazywanym 
»obrońcą heretyctwa«. […] Synody różnowierców nazywano sejmami piekielnymi oraz 
sabatami, na których diabły spotykają się z czarownicami”. J. Tazbir: Obraz heretyka 
i diabła. W: Idem: Szlachta i teologowie. Studia z dziejów polskiej kontrreformacji. 
Warszawa 1987, s. 123.



Staropolskie   biesiadowanie… 155

Wojewoda witebski po przyjeździe wypowiada następujące słowa:

– Kiedy tak, to prowadźcie do obozu […] powiadał mi przez drogę 
Wołodyjowski, żeście przedni gospodarz i że jest u was czym się 
pożywić, a myśmy strudzeni i głodni.

Potop. T. 2, s. 102; podkr. – B.Sz.

Po takich zapowiedziach można się spodziewać opisu dań przyrządzo-
nych z wołów, owiec i świń, tymczasem narrator informuje nas jedynie:

Pan Zagłoba przypomniał sobie, co o panu Sapieże mówią, że się 
w ucztach i kielichach kocha, więc postanowił godnie uczcić dzień jego 
przybycia. Jakoż wystąpił a ucztą tak wspaniałą, jakiej dotąd w obo-
zie nie było. Jedli wszyscy i pili. 

Potop. T. 2, s. 102

Drugim zaskoczeniem jest „analiza kulinarna” uczty, jaką wydaje 
Lubomirski dla Jana Kazimierza. Jak wiadomo, powitanie króla w Lu-
bowli jest opisane bardzo szczegółowo10. Czytelnik podziwia przybranie 
komnat, wspaniałość zastawy, galanterię gospodarza. Natomiast jeśli 
chodzi o jadło i napitek, dowiadujemy się jedynie, że służba:

[…] poczęła rozlewać na nowo małmazję czerpaną złoconymi konwia-
mi ze szczerozłotej beczki […].

Potop. T. 2, s. 418

Czy oznacza to, że Sienkiewiczowscy bohaterowie nigdy nie jedzą 
(a tym samym, że niniejszy tekst jest bezprzedmiotowy)? Nic podobne-
go! Jedzenie jest jednak czynnością intymną i wymaga daleko mniejsze-
go grona osób.

W   dworku

Fabuła Trylogii rozgrywa się przede wszystkim na polu walki11, dla-
tego niewiele jest w niej scen pokazujących zwyczaje kulinarne w dwor-

10 Epizod ten został bardzo wnikliwie zanalizowany przez Tadeusza Bujnickie-
go, por. Idem: Kultura i obyczaj barokowo -sarmacki…, s. 164–169.

11 Można powiedzieć, że bohaterowie Sienkiewicza są o tyle nietypowi jako  
XVII -wieczni Sarmaci, że dla ówczesnej szlachty właśnie zażywanie spokoju w domu, jak 
stwierdza Stanisław Cynarski, było największą życiową przyjemnością, większość pro-



Barbara Szargot156

kach polskich, choć to właśnie dworek wiejski był naturalną siedzibą 
szlachcica12.

Występująca już w XVI wieku apoteoza życia wiejskiego zyski-
wała w okresie baroku wielką intensywność, ale życie wiejskie to był 
szlachecki dwór, swoista mikrorzeczpospolita, strzegąca zazdrośnie 
swych uprawnień, niezależna dzięki posiadanym przywilejom, ambit-
na i dumna13.

Pierwszą ze scen rozgrywających się w dworkach jest opis pobytu 
Skrzetuskiego w Rozłogach. Stara kniahini prosi na wieczerzę, a sy-
nowie jej wtórują, zapraszając „na chleb i sól”14 (Ogniem i mieczem.  
T. 1, s. 67)15. Nie dowiadujemy się niestety, co podano do jedzenia, nato-
miast poznajemy napitki:

Pan Skrzetuski […] Pił na umór, ale miód nie działał na niego, 
bo już był pijany miłością. […] Pili wszyscy prócz Bohuna, a najlep-
szy przykład dawała stara kniahini wznosząc kusztyki to za zdrowie 

tagonistów Trylogii natomiast z radością rusza w świat. Por. S. Cynarski: Sarma-
tyzm – ideologia i styl życia. W: Polska XVII wieku. Państwo, społeczeństwo, kultura. 
Red. J. Tazbir. Warszawa 1974, s. 286–287.

12 „Ideał stanowiła włość dostatecznie duża, aby zapewnić gospodarczą niezależność 
jej posiadaczowi, równocześnie zaś na tyle mała, aby mógł osobiście kierować pracami na 
roli, a sam pozostał wolny od pokus, jakie niesie bogactwo i próżnowanie”. Por. J. Ta-
zbir: Kultura szlachecka w Polsce. Rozkwit – upadek – relikty. Poznań 2002, s. 20.

13 B. Suchodolski: Dzieje kultury polskiej. Warszawa 1986, s. 130.
14 Można wypowiedź Kurcewiczów uznać przy tym nie tylko za idiom – Polacy 

ówcześni kochali się bowiem w przyprawach, nadużywali soli i przepadali za ciemnym 
chlebem. Por. Z. Kuchowicz: Obyczaje staropolskie XVII–XVIII wieku…, s. 17–18; 
por. też W. Łoziński: Życie polskie w dawnych wiekach. Kraków 1978, s. 222–224.

15 To zachowanie zgodne jest z ówczesnymi obyczajami: „Pojawienie się gościa, za-
proszonego i bliskiego sercu gospodarza, jak i przypadkowego, było dla całego domu ra-
dosnym wydarzeniem i urozmaiceniem dość monotonnie upływających dni. Przyjaźnie 
zawierano wśród równej rangą szlachty łatwo i szybko, często już po kilku powitalnych 
kielichach, będących wstępem do uciech stołu, które przygotowywano w pośpiechu pod 
nadzorem pani domu. Kucharze zjawili się później, i to w dworach szczególnie boga-
tych oraz magnackich. Mamy zresztą podstawy przypuszczać, iż takie „domowe” potra-
wy były smaczniejsze od bankietowych, obliczonych w dużym stopniu na zewnętrzny 
efekt. Potwierdza to Mikołaj Rej (1505–1569) oraz wiele staropolskich fraszek różnych 
autorów. Również atmosfera panująca na takich kameralnych biesiadach różniła się 
korzystnie od tłumnych i hałaśliwych, rzec by się chciało: »masowych« uczt magnac-
kich, urządzanych celem zjednania sobie politycznych zwolenników. Stare szlacheckie 
przysłowie mówi: »Siedem – biesiada, dziewięciu – zwada«. A inne dodawało – »W du-
żej kupie się bić, a w małej jeść«”. (M. Lemnis, H. Vitry: W staropolskiej kuchni 
i przy polskim stole. Warszawa 1979, s. 114–115). 



Staropolskie   biesiadowanie… 157

gości, to za zdrowie miłościwego księcia pana, to wreszcie hospodara 
Lupuła. […] Wieczerza była skończona – ale miodu dolewano ciągle do 
kusztyków.

Ogniem i mieczem. T. 1, s. 68–69

Zwraca uwagę przede wszystkim ilość wypijanego trunku, istotne 
przy tym, że skłonność do pijaństwa nie deprecjonuje bohaterów. Helena 
nie nabiera abominacji do pana Jana, choć ten nie zachowuje wstrze-
mięźliwości16 (zresztą upija się on nie tylko przy tej okazji – nietrzeźwy 
jest w czasie wspominanej już zaręczynowej uczty u Jaremy, a także 
w Czehrynie, kiedy poznaje Zagłobę i Podbipiętę)17. Ważny jest także 
rodzaj trunku. Oto znamienna scena:

Ale pan Zagłoba nie rozchmurzył się od razu – nawet gdy mu 
dano kwartę miodu […]. Nawet gdy już wąsy zanurzył w ciemnej po-
wierzchni napitku, brwi jego nie rozmarszczyły się jeszcze; podniósł 
głowę i mrużąc oczy, mlaskając wargami, począł smakować trunek – 
następnie zdziwienie, ale i oburzenie odbiło się na jego twarzy.

– Co to za czasy! – mruknął – Chamy taki miód piją! Boże, Ty 
to widzisz i nie grzmisz?

Ogniem i mieczem. T. 2, s. 62; podkr. – B.Sz.

Można więc uznać, że miód zasadniczo jest szlacheckim napojem. 
Pozwala wręcz stwierdzić, do jakiego stanu człowiek przynależy:

– […] Dalibóg, jeżeli mu ten miód nie pomoże, to chyba ze-
łgał, że szlachcic.

Tak mrucząc pan Zagłoba wsparł głowę Rzędziana na swych ko-
lanach i począł mu z wolna sączyć trojniak do ust zsiniałych.

– Obaczymy, czy masz dobrą krew w sobie – mówił dalej do 
omdlałego – gdyż żydowska, podlana miodem albo -li winem, warzy 
się; chłopska, jako leniwa i ciężka, idzie na spód, a jeno szlachecka 
animuje się i wyborny tworzy likwor, któren ciału daje męstwo i fan-

16 Postępowanie Skrzetuskiego zgodne jest zresztą z obyczajami epoki, w której: 
„[…] dzieci jeszcze małe pić poczynają się uczyć (pierwej niż pacierza) od rodziców 
swoich, którzy sami za kuflem siedząc, dziatkom swoim dają się po kęsku napijać, 
aby się z młodu przyuczali, mianowicie niektóre matki, co dzieciom kieliszkiem wina 
rade żołądek ogrzewają”. (S. Starowolski: Dzieci przy kieliszku. W: Anegdoty, face-
cje i sensacje obyczajowe XVII i 1 -szej poł. XVIII wieku. Oprac. Z. Kuchowicz. Łódź 
1962, s. 103); a także pełne zrozumienia anegdotki np. „Kiedy pijanicy perswadowano, 
że przez pijaństwo i zdrowie ginie, i fortuna maleje, odpowiedział: »nieprawda, bo ja 
kiedy trzeźwy, mało co w domu widzę, a kiedym pijany, to mi się przecię dwoi«”. (Ano-
nim: Racja pijacka. W: Anegdoty, facecje i sensacje obyczajowe XVII i 1 -szej poł. XVIII 
wieku…, s. 107).

17 Por. H. Sienkiewicz: Ogniem i mieczem…, s. 28.



Barbara Szargot158

tazję. Innym też nacjom różne dał Pan Jezus napitki, aby zaś każda 
miała swoją stateczną pociechę.

Ogniem i mieczem. T. 1, s. 232–233

Rzędzian jako szlachcic swym wyzdrowieniem potwierdza teorie 
Zagłoby. Jednocześnie pojawia się tu wyjaśnienie, dlaczego szlachcic po-
winien pić – dla męstwa i fantazji. 

Potwierdza się to w następnych tomach. Kmicic, który na początku 
Pana Wołodyjowskiego cieszy się szczęściem rodzinnym, popija w letni-
ku „miód poobiedni”18. Ta klasyfikacja trunków zgadza się ze staropol-
skim obyczajem, który następująco referuje Aleksander Brückner:

Jeszcze słynęła Polska dobrymi piwami […]. Obok piwa miodu 
używano; u wielkich panów stały miody w fasach o żelaznych obrę-
czach, a korzeniem zaszytym w workach podprawione. Z win obok 
zwycięskiego pochodu węgierskich utrzymywały się jeszcze kandyjska 
małmazja i muszkatel i wina hiszpańskie; francuskich, reńskich rzad-
ko używano. Gorzałka, ros solis i inne gdańskie wyroby, rozlewała się 
coraz silniej, chociaż chłop i mieszczanin zalewali się jeszcze żyburą-
 -piwskiem; zwali ją mądrochą, prostuszką, grochną, a wywodzili od 
gorzał Ka (niby alchemik jakiś)19.

Z rodzaju napitku można także wysnuć pewne wnioski dotyczą- 
ce menu. Pani Skrzetuska toczy w Potopie następującą rozmowę z Za-
głobą:

– Co tatuś woli dzisiaj pić, dębniaczek czyli miód?
– Świnina była na obiad, to miód będzie grzeczniejszy.

Potop. T. 1, s. 196

Interesujące jest to, że właśnie miód wybiera Sienkiewicz jako napi-
tek towarzyszący błogości czasów pokoju. Dzieje się tak we wspomnia-
nej wcześniej scenie z Pana Wołodyjowskiego i w obrazie Zagłoby odpo-
czywającego po harcach z basałykami: 

W chwilę po odejściu pani Skrzetuskiej pacholik przyniósł pod 
lipę gąsiorek i szklanicę. Pan Zagłoba nalał, następnie zamknął oczy 
i począł próbować pilnie.

18 H. Sienkiewicz: Pan Wołodyjowski. Warszawa 1961, s. 7. Wszystkie cyta-
ty z Pana Wołodyjowskiego według tegoż wydania. Przywołane fragmenty lokalizuję 
przez podanie numeru strony.

19 A. Brückner: Dzieje kultury…, s. 464.



Staropolskie   biesiadowanie… 159

– Wiedział Pan Bóg, dlaczego pszczoły stworzył! – mruknął pod 
nosem.

I jął popijać z wolna, oddychając przy tym głęboko i spoglądając 
na staw i za staw, hen, na czarne i sine bory ciągnące się, jak okiem 
dojrzeć, po drugim brzegu. Godzina była druga po południu, a nie-
bo bez chmurki. Kwiat lipowy spływał bez szelestu na ziemię, a na 
lipie między liśćmi śpiewała cała kapela pszczół, które wnet poczęły 
siadać na zrąbku szklanicy i zgarniać słodki płyn kosmatymi nóżka- 
mi. […]

– Tak, tak dał Pan Bóg piękny czas na żniwa – mruknął pan Za-
głoba – i siano dobrze zebrane, i żniwa duchem pójdą… Tak, tak….

Tu przymknął oczy, po czym otworzył je znowu na chwilę, mruk-
nął jeszcze: „zmęczyły mnie dzieciska…” – i usnął na dobre

Potop. T. 1, s. 196–197

Pozwoliłam sobie przytoczyć tak długi cytat, bo pokazuje on alkohol 
jako element arkadyjski – fragment harmonijnego świata, w którym bo-
hater jest szczęśliwy. W tym świecie miód harmonizujący z wieprzowiną 
jest równie ważny jak stworzony przez Boga ład w przyrodzie. W przy-
wołanej już scenie, w której Kmicic pije miód, jest podobnie – świat 
jest spokojny, wyzłocony słońcem, dojrzewają owoce, a ciężarna Oleńka 
przechadza się powoli, bo pełno w niej „powagi i błogosławieństwa” (Pan 
Wołodyjowski, s. 7). Oba fragmenty opowiadają o krótkim epizodzie – zo-
stają przerwane przez napływające ze świata złe wiadomości – o wojnie 
(Potop) lub o śmierci Anusi (Pan Wołodyjowski) można więc powiedzieć, 
że są dla nas tym cenniejsze.

Także w czasach pokoju do Wodoktów przybywa Andrzej Kmicic, by 
poznać narzeczoną. Zostaje przez Oleńkę zaproszony na wieczerzę:

Poszli tedy oboje, wziąwszy się pod ręce niby rodzeństwo, do jadal-
nej izby, w której stał stół nakryty, a na nim wszelkich potraw obficie, 
zwłaszcza wędlin wybornych i omszały gąsiorek wina moc dającego.

Potop. T. 1, s. 22

Omawiana scena jest ważna dla charakterystyki obojga protago- 
nistów. Ewa Kosowska następująco opisuje, jak określa ona cechy  
Oleńki:

Nic nie wskazuje na przykład na to, by Oleńka grzeszyła łakom-
stwem – pierwszym z […] warunków sprzyjających utracie cnoty czy-
stości. Przeciwnie – w czasie pierwszej wizyty Kmicica dziewczyna 
patrzy jedynie, jak pan Andrzej je, sama jest bowiem już po kolacji. 
Nawet gościnność nie jest tu więc stymulatorem łamania nakazu 



Barbara Szargot160

wstrzemięźliwości. Nigdy też panienka nie towarzyszy narzeczonemu 
w piciu piwa czy miodu; częstując zdrożonego grzanym winem przyno-
si „dymiący garnuszek” i jeden przecież tylko szklany pucharek z her-
bem Kmiciców20.

Kmicic też łakomy nie jest – na co wskazują napomnienia towa-
rzyszki i odpowiedzi protagonisty:

– Jedz waćpan, proszę.
– Ja bym dla waćpanny i truciznę zjadł! […]
– Pij no waćpan…
– Ja bym dla waćpanny i truciznę wypił…

Potop. T. 1, s. 23

Jednocześnie jednak potrafi docenić dobrą kuchnię i pochwalić pół-
gęsek21 (wspomina też o cenie, jaką Chowański wyznaczył za jego gło-
wę, co przejmuje podziwem wnuczkę żołnierza). Podobnie nie okazuje 
łakomstwa, gdy Oleńka przynosi mu wino z jajami, choć ma ochotę na 
coś ciepłego „bo na dworze mróz okrutny”22. Polewka to zagrzany wę-
grzyn z jajami, który Oleńka wlewa narzeczonemu do pucharka, nie jest 
więc posiłkiem, lecz napojem23.

Łakomstwo bowiem, w przeciwieństwie do zdrowego apetytu, jest 
w Trylogii piętnowane:

[…] prawdą było, co mówiono o łakomstwie Michała. Młody książę 
zdawał się nie myśleć o niczym więcej, tylko o jedzeniu. Wypukłe jego 
oczy śledziły niespokojnie każdą potrawę, a gdy mu przynoszono pół-
misek, nabierał ogromne kupy na talerz i jadł chciwie, z mlaskaniem 
wargami, jak tylko łakomcy jadają. Marmurowa twarz księżnej przy-
oblekała się na ów widok jeszcze większym smutkiem. Kmicicowi zaś 
stało się nieswojo tak dalece, że odwrócił oczy […].

Potop. T. 2, s. 514

Zacytowany fragment można uznać za wyraz przekonań XIX -wiecz- 
nych, bowiem w czasach „potopu”:

20 E. Kosowska: Postać literacka jako tekst kultury. Rekonstrukcja antropolo-
gicznego modelu szlachcianki na podstawie „Potopu” Henryka Sienkiewicza. Katowice 
1990, s. 133–134.

21 Zgodnie z upodobaniami sarmackimi bohaterowie Trylogii delektują się głów-
nie mięsiwami. Por. W. Łoziński: Życie polskie w dawnych czasach…, s. 221.

22 H. Sienkiewicz: Potop. T. 1…, s. 69.
23 Napój ten jednak miał wartość energetyczną – wino było mieszane pół na pół 

z wodą, a następnie łączone z 4 surowymi żółtkami z cukrem. Por. – M. Lemnis, 
H. Vitry: W staropolskiej kuchni…, s. 29.



Staropolskie   biesiadowanie… 161

Najbardziej znamienne było oczywiście obżarstwo uprawiane 
przez kręgi zamożnych. Stanowiło ono ich pasję, szczyt szczęścia, nie-
mal cel życia24.

Odrażający opis oglądającego się za półmiskami Wiśniowieckiego 
nader jest przy tym podobny do opisu Ignacego Zawiłowskiego z Rodziny 
Połanieckich, który po postrzeleniu się w głowę traci wyższe uczucia. Po-
zytywista pokonuje w tym fragmencie Trylogii miłośnika sarmatyzmu.

Brak w opisach obyczajów dworkowych serdecznego przymusu, któ-
ry w rozmowie z Miecznikiem następująco definiował Kmicic:

– Mości dobrodzieju! – rzekł prawie wesoło – między sąsiadami 
przymus częstokroć w afektach initium bierze. A gdy waszmość miłe-
mu gościowi koła u skarbniczka każesz zdejmować i wasąg w spichle-
rzu zamykasz, zali to nie przymus? A gdy mu pić każesz, choć mu już 
nosem wino ucieka, zali to nie przymus?

Potop. T. 1, s. 371

Ale zwykle z radością wita się gości25 i natychmiast proponuje się 
coś na pokrzepienie: Kmicic „traktuje” Wołodyjowskiego miodem26, 
Skrzetuscy karmią i poją Stanisława, Oleńka każe przysłać Charłam-
powi miodu, Zagłoba zastawia stół na przybycie pani Makowieckiej27. 

Szczególnie huczne jest powitanie, jakie Wołodyjowski gotuje Baśce 
i Zagłobie przybywającym do Chreptiowa:

Wołodyjowski rozochocił się bardzo i oficerów tudzież towarzystwo za-
prosił na wieczerzę do siebie, a dla żołnierzy rozkazał wytoczyć jedną 
i drugą beczułkę palanki. Padło też kilka wołów, które wnet piec przy 
ogniskach poczęto. Starczyło dla wszystkich obficie […].

Pan Wołodyjowski, s. 221

Możemy zauważyć kolejną prawidłowość – dieta oficerów i żołnie-
rzy nie różni się niczym, ale piją oni zupełnie inne alkohole. Oficerowie 

24 Z. Kuchowicz: Obyczaje staropolskie XVII–XVIII wieku…, s. 22.
25 W ten sposób obyczaje Sienkiewiczowskich bohaterów wpisują się znakomicie 

w „dworkową” obyczajowość sarmacką: „Czas upływał w dużej mierze na odwiedzi-
nach sąsiadów, na polowaniu i miłym próżnowaniu przy kielichu; stąd rozkwit życia 
towarzyskiego i przysłowiowa polska gościnność według zasady – »Gość w dom, Bóg 
w dom«, ułatwiona przez fakt, że ów dom obfitował w żywność, był obszerny, a czasu 
szlachcic miał w nadmiarze; odnosi się to również do magnaterii”. M. Bogucka: Dzieje 
kultury polskiej do 1918 roku. Wrocław 1987, s. 193; por. też W. Łoziński: Życie pol-
skie…, s. 204–205.

26 H. Sienkiewicz: Potop. T. 1…, s. 151.
27 Ibidem, s. 203; H. Sienkiewicz: Pan Wołodyjowski…, s. 9, 56.



Barbara Szargot162

popijają mołdawskie grzane wino lub piwo grzane, a żołnierze dostają 
beczkę wódki28.

W   podróży

Bohaterowie Trylogii niemal bez przerwy są w drodze. Jadają wtedy 
na biwaku czy w karczmie. Wyklucza to wykwintność posiłku, ale nie 
wyklucza pewnej różnorodności. Na początku Ogniem i mieczem prota-
gonista powieści ratuje Chmielnickiego, a następnie:

[…] zaprosił go do kompanii. Zapach pieczonych mięs jął właśnie roz-
chodzić się od stosu, łechcąc nozdrza i podniebienie. Pachoł wyjął je 
z żaru i podał na latercynowej misie. Poczęli jeść, a gdy przyniesiono 
spory worek mołdawskiego wina uszyty z koźlej skóry, wnet zawiąza-
ła się żywa rozmowa.

Ogniem i mieczem. T. 1, s. 14–15

Nie wiemy, jakiego rodzaju pieczenią delektują się bohaterowie, ale 
możemy zauważyć pewną ceremonialność improwizowanego posiłku – 
pachołek usługuje, wino, choć przewożone w bukłaku, jest dobrego ga-
tunku. Kontrastuje to z posiłkiem Tatarów improwizowanym w zglisz-
czach Rozłogów – jedzą oni po prostu „końskie ścierwo”29. 

Zagłoba uciekający z Heleną przed Bohunem także urządził biwak:

[…] wydobył zza cholewy sztuciec i podał go Helenie, następnie ułożył 
przed nią na czapraku pieczeń wołową i chleb.

– Jedzże waćpanna – rzekł – „kiedy w brzuchu pusto, w głowie 
groch z kapustą…”, „chcesz nie podrwić głową, jedz pieczeń wo- 
łową”.

Ogniem i mieczem. T. 1, s. 265

Bohater więc dba nie tylko o to, by napełnić brzuch – jadło jakie 
przygotowuje, ma zadanie większe: pomaga w wysiłku intelektualnym. 
W sytuacji, w jakiej znajdują się bohaterowie, jest to pomoc nie do po-
gardzenia. Pan Zagłoba jest zresztą przekonany, że poprzez jadło i na-
pój można stymulować wrodzone zalety:

28 H. Sienkiewicz: Pan Wołodyjowski…, s. 225, 248, 339.
29 Idem: Ogniem i mieczem. T. 1…, s. 224.



Staropolskie   biesiadowanie… 163

– […] Trzech rzeczy potrzebuje moja odwaga, a to: jeść dobrze, pić 
dobrze i wyspać się dobrze.

Ogniem i mieczem. T. 2, s. 354–355

Najciekawsza jest jednak teoria Zagłoby dotycząca pozytywnego 
wpływu alkoholu na rozwój umysłowy pijącego. Zaleca on jedzenie sie-
mienia konopnego (lub słonecznikowego):

– Bo w konopiach oleum się znajduje, przez co i w głowie jedzące-
mu go przybywa.

– Bodajże waszą mość! – rzekł jeden z pułkowników – Toż w brzu-
chu oleju przybywa, nie w głowie.

– Est modus in rebus! – rzecze na to Zagłoba – trzeba co najwięcej 
wina pić: oleum, jako lżejsze, zawsze będzie na wierzchu, wino zaś, 
które i bez tego idzie do głowy, poniesie ze sobą każdą cnotliwą sub-
stancję.

Potop. T. 3, s. 19–20

Trzeba tu przypomnieć, że alkohol, wedle przekonań epoki, podzie-
lanych przez pana Onufrego, był środkiem leczniczym30. Dlatego stary 
szlachcic stosuje go dla poratowania własnego zdrowia:

– Mam ja trojniak bardzo przedni, może waść kusztyczek pozwoli?
– Kiep odmawia, gdy nie kiep prosi. Właśnie mi cyrulik miód pić 

zalecił, żeby mi melancholię od głowy odciągnęło.
Ogniem i mieczem. T. 1, s. 115

Także zdrowia innych:

Zagłoba wyżebrał kwartę wódki, sam pił i kniaziównę zmuszał do 
picia, bo inaczej zemdlałaby lub wpadła w gorączkę.

Ogniem i mieczem. T. 1, s. 305

Kmicic […] był ranami wycieńczon, więc obsunął się na ławę i ple-
cami wsparłszy się o ścianę, przymknął oczy.

Zagłoba podał mu kielich wina, a on chwycił go drżącymi rękoma 
i […] wychylił do dna.

Potop. T. 2, s. 488–489

Tymczasem Zagłoba uderzył się po boku, chwycił manierkę, nalał 
gorzałki na dłoń i począł Basine skronie nią wycierać, następnie prze-
chylił manierkę do jej ust, co widocznie poskutkowało, bo zanim inni 
nadbieżeli z wodą, ona otworzyła oczy […].

Pan Wołodyjowski, s. 271

30 Por. P. Kowalski: Leksykon znaki świata. Przesąd, omen, znaczenie. Warsza-
wa–Wrocław 1998, s. 19–20.



Barbara Szargot164

O pozytywnych skutkach kuracji starego szlachcica świadczy znako-
mite zdrowie zarówno jego samego, jak i jego podopiecznych31. W karcz-
mach obowiązuje inne menu:

Kawalerowie pili gorzałkę, ale krupniczek zbyt pachniał. Zwie-
trzył go pierwszy Kokosiński i kazał dać. Obsiedli tedy stół, a gdy 
przyniesiono dymiący saganek, poczęli pić […]. Kiedy już krupnik po-
czął krążyć w żyłach kawalerów, roznosząc po ich ciałach ciepło przy-
jemne, ożywiły im się zaraz humory […].

Potop. T. 1, s. 64

Znów więc jadło ma walor, by tak rzec, psychosomatyczny. Po pierw-
sze, wabi, oddziałuje na zmysły, krzepi ciało. Po drugie, ożywia ducha, 
pozwala zmierzyć się z losem. Nawiasem mówiąc, krupnik w Trylogii 
występuje zawsze jako napój – nie jako gęsta zupa jedzona łyżką. Zagło-
ba i Wołodyjowski w Chreptiowie także spożywają go w takiej formie32.

Kmicic z Rzędzianem w karczmie jedzą groch:

– Prosim bardzo wdzięcznie waszą mość, choć i nie mamy na co 
prosić, bo jeno grochem z kiełbasą możem częstować.

– Mam ja w puzdrach lepsze od tego specjały […], ale u mnie żoł-
nierskie podniebienie, i groch z kiełbasą, byle dobrze podlany, nad 
wszystko przedkładam.

Potop. T. 2, s. 49

Podróż więc, jak widać, nie sprzyja wykwintności, ale nie wyklucza 
zadowolenia z posiłku. Daje przy tym możliwość pokazania prawdziwej 
wierności i wstrzemięźliwości. Soroka głoduje w drodze, bo nie śmie bez 
rozkazu tknąć Kmicicowych pieniędzy – zostaje za to nie tylko nagro-
dzony materialnie, lecz także nobilitowany przez to, że może w towa-
rzystwie swego dowódcy zjeść „wielką misę wędzonej kiełbasy” i wypić 
flaszkę wódki33.

31 Szerzej o alkoholu i jego zbawiennym wpływie na zdrowie, umysł i męstwo pana 
Zagłoby pisałam w artykule: Pan Zagłoba – teoretyk i praktyk pijaństwa. W: Sztuczne 
raje… Używki w literaturze. Red. M. Kuziak. Słupsk 2002.

32 H. Sienkiewicz: Pan Wołodyjowski…, s. 423.
33 Idem: Potop. T. 2…, s. 502.



Staropolskie   biesiadowanie… 165

W   walce   i   w   czasie   oblężenia

Osobnym zagadnieniem jest jedzenie w czasie walk.

Skrzetuski, pan Longinus i Zagłoba siedząc w namiocie spożywa-
li polewkę piwną gęsto okraszoną kostkami sera – i rozmawiali o tru-
dach minionej nocy z tym zadowoleniem, z jakim żołnierze rozmawia-
ją o świeżym zwycięstwie. 

Ogniem i mieczem. T. 2, s. 330

Jedzenie jest w tym wypadku rodzajem nagrody za poniesione tru-
dy. W miarę postępu działań wojennych staje się tylko środkiem umoż-
liwiającym walkę:

[…] przez cztery dni nikt nie miał w ustach nic ciepłego. Pito gorzałkę, 
domieszywając do niej prochu dla większej gęstości, gryziono suchary 
i rwano zębami wyschłe wędzone mięsiwo, a wszystko wśród dymu, 
wystrzałów, świstu kul i huku armat. 

Ogniem i mieczem. T. 2, s. 346

Pan Babinicz powiada, że mu tam dobrze i nie chce zastępcy, pro-
si tylko, by mu jeść przysłać, bo od rana nic w gębie nie mieli! […] 

„Idź waść (powiada) do kaduka! […] Żreć nam się chce, a tu mi ko-
mendanta, nie strawę przysyłają!” […] na odchodnym krzyknął „Będę 
tu i tydzień siedział i nie dam się, bylebym miał co jeść!”

Potop. T. 3, s. 176–177

W tej sytuacji poglądy na temat jedzenia, jakie bohaterowie mieli 
w czasach pokoju, ulegają modyfikacji. Oto wypowiedź pana Zagłoby:

Ej, żeby to tak były jaja, dopiero byśmy używali na jajecznicy! A trze-
ba waćpanom wiedzieć, że ja za miskę jajecznicy największy specjał 
oddam. Żołnierska we mnie natura, tak jak i u was. Zjem chętnie 
coś dobrego, byle dużo. Dlatego też i do bitwy skorszy jestem od 
dzisiejszych młodzików piecuchów, co to niecułki ulęgałek nie zje, 
żeby się zaraz za żywot nie trzymał. 

Ogniem i mieczem. T. 2, s. 331; podkr. – B.Sz.

Jak pamiętamy, Zagłoba w dobrych czasach jest koneserem dobiera-
jącym odpowiednie trunki do dań, w czasie wojny ogranicza swoje po-
trzeby. 

W niektórych przypadkach jednak nie chodzi o samo odżywianie. 
Kiedy ksiądz Kordecki przysyła obrońcom Jasnej Góry polewkę piwną 



Barbara Szargot166

„smakowicie kostkami sera kraszoną”, żołnierze jedzą „łakomie sior-
biąc”, ale, co ważniejsze, stwierdzają:

– Nie dzieje się nam krzywda w służbie u Najświętszej Panny! 
wikt zacny!

Potop. T. 2, s. 226

Polewka piwna jest bitewnym odpowiednikiem miodu – znamionuje 
dobre czasy. Dodać też należy, że żołnierze raczą się zupą, która stano-
wiła tradycyjne polskie śniadanie. Był to posiłek sycący, składał się bo-
wiem z piwa zagrzanego ze śmietaną, zaprawionego surowymi żółtkami 
i „okraszonego” białym twarogiem34. 

Jedzenie w czasie oblężenia ma też pokazać brak lęku. A jak twier-
dził pan Zagłoba:

– Moda wszystko czynić, przez co się kontempt dla kul okazuje.
Pan Wołodyjowski, s. 116

Dlatego też Kmicic, najwierniejszy z obrońców Czarnej Madonny, 
ma zdrowy apetyt:

– Dobrze! jeść mi się chce […] – Soroka! daj, co masz pod ręką!
Stary wachmistrz uwinął się wprędce. Przyniósł gorzałki w bla-

szance i ryby wędzonej. Pan Kmicic jeść począł chciwie, podnosząc od 
czasu do czasu oczy i patrząc na przelatujące nie opodal granaty tak, 
jakby patrzył na wrony.

Potop. T. 2, s. 215

Głód   i   sytość

Z oblężeniami wiąże się także problem głodu. Tadeusz Bujnicki opi-
sał różnicę między śmiercią heroiczną (która spotyka pozytywnych bo-
haterów pierwszego planu – Wołodyjowskiego i Podbipiętę), a śmiercią, 
by tak rzec, upadlającą35. Podobna zasada obowiązuje w sposobie po-
kazywania głodu. Trzeba przy tym zauważyć, że bohaterowie Trylogii 
jedynie zupełnie wyjątkowo z własnej woli podejmują decyzję o poszcze-

34 M. Lemnis, H. Vitry: W staropolskiej kuchni…, s. 27. 
35 T. Bujnicki: Barok w Trylogii. Wojna i miłość. W: Idem: Sienkiewicza „Powie-

ści z lat dawnych”…, s. 164. 



Staropolskie   biesiadowanie… 167

niu. Podbipięta postanawia „suszyć co wtorek” do końca życia na inten-
cję uratowania Heleny, a król Jan Kazimierz przed powrotem do Polski 
leży krzyżem i pości36. Najczęściej jednak bohaterowie głodują z powodu 
niedostatecznej aprowizacji przy oblężeniach (czego szczególnie nie lubi 
Pan Zagłoba). Głód w Zbarażu jest nobilitujący. Nawet poranna uczta 
Skrzetuskiego, który przekradając się z oblężenia dojada resztki po 
strażnikach tatarskich, nadaje postaci pana Jana rys heroizmu37. Zu-
pełnie odwrotnie ma się rzecz z Januszem Radziwiłłem:

Opuścili go krewni, przyjaciele, koligaci. Wojska zajechały jego 
dobra, rozwiały się we mgłę skarby, bogactwa, i ów pan, ów książę, 
który niegdyś dwór francuski dziwił i oślepiał przepychem, który na 
ucztach tysiące szlachty przyjmował, który po dziesięć tysięcy wła-
snych wojsk trzymał, odziewał, żywił, nie miał teraz czym własnych 
mdlejących sił odżywić, i strach powiedzieć! on, Radziwiłł, w ostat-
nich chwilach swego życia, niemal w godzinę śmierci – był głodny!

Potop. T. 2, s. 465

Głód Janusza Radziwiłła nie wiąże się z poświęceniem dla innych, 
dlatego nie może uwznioślać, wręcz przeciwnie, jest świadectwem jego 
upadku. W oblężonym Tykocinie Hetman nie jest osamotniony – towa-
rzyszą mu najwierniejsi, wśród nich Charłamp:

– Macie mnie, rozsiekajcie! – rzekł. – Nie odstąpiłem go razem 
z wami, gdy był potężny jak król, a potem nie godziło się go opuszczać, 
gdy był w mizerii i gdy nikt przy nim nie pozostał. Oj, nie utyłem na 
tej służbie, bom trzy dni już nic w gębie nie miał i nogi się chwieją 
pode mną… Ale macie mnie, rozsiekajcie! gdyż i do tego się przyzna-
ję… – tu głos pana Charłampa zadrgał – żem go miłował… 

Potop. T. 2, s. 467

Te słowa wzruszają obecnych, którzy darowują szlachcicowi zdradę. 
W tym wypadku czynnikiem decydującym jest miłość i wierność. Para-
doksalnie jednak postawa Charłampa podkreśla upodlenie jego wodza.

Można więc powiedzieć, że kulinaria w Trylogii, choć nie są ele-
mentem eksponowanym, pełnią ważną rolę w kreacji postaci i świata 
przedstawionego. 

36 H. Sienkiewicz: Potop. T. 2…, s. 378.
37 O legendzie Zbaraża por. A. Stoff: Zbaraż i jego obrońcy. Funkcjonowanie 

pamięci wewnątrzpowieściowej w Trylogii Henryka Sienkiewicza. W: Idem: Jeszcze 
o Trylogii. Radom 2004, s. 177–197.



Barbara Szargot168

Barbara Szargot

Old -Polish feasting in The Trilogy 
by Henryk Sienkiewicz

Summary

The article is devoted to eating and drinking of the characters of The Trilogy. 
Against readers’ expectations and history, according to which feasting was extremely 
important in the Sarmatian world, Sienkiewicz does not pay attention to the dishes 
eaten by the people, but drinks they drink. In so doing, he reflects the epoch faithfully, 
more unwilling in the case of food and characters eating in the literature. That is why 
easy dishes eaten when travelling or in a battlefield are nobilitating for the characters, 
as well as a voluntary or compulsory fasting (though a symbolic meaning of hunger is 
not unambiguous in the series by Sienkiewicz). 

Barbara Szargot

Les festins de l’ancienne Pologne dans la Trilogie 
de Henryk Sienkiewicz

Résumé

L’article est consacré aux repas et aux boissons des héros de la Trilogie. Contrai-
rement aux attentes des lecteurs et à la vérité historique, selon laquelle les festins 
étaient extrêmement importants dans l’univers sarmate, Sienkiewicz n’attache pas son 
attention aux repas consommés par ses héros, il se concentre plutôt sur les boissons. Il 
est ainsi fidèle à son époque, réticente pour la consommation de la nourriture et pour 
les protagonistes qui mangent. C’est pourquoi de simples repas pris pendant le voyage 
ou sur le champ de bataille ennoblissent les héros, ainsi que le jeûne volontaire ou 
imposé (bien que la signification symbolique de faim ne soit pas claire dans le cycle de 
Sienkiewicz).



Piotr Pochel

Kłopotliwy     wiersz
O Piłsudskim     Jana     Lechonia 
Rozwiązania     intertekstualne

Liryk Piłsudski Jana Lechonia stał się przedmiotem sporu między 
Ireneuszem Opackim a Józefem Adamem Kosińskim. Przyglądając się 
mu dzisiaj, wiele rzeczy dziwi, na niektóre patrzy się inaczej. Zacząć 
wypada jednak od naszkicowania krótkiej historii tego sporu. 

W 1966 roku na łamach „Pamiętnika Literackiego” Opacki opubliko-
wał szkic Wokół „Karmazynowego poematu” Jana Lechonia1. Przez długi 
czas nikt nie kwestionował zawartych w nim propozycji interpretacyj-
nych. Nikt nie wytykał Opackiemu błędów. Dopiero po 17 latach (sic!) od 
jego ukazania się Kosiński na łamach tego samego czasopisma ogłosił 
drukiem szkic -polemikę: Wokół „Piłsudskiego” w „Karmazynowym po-
emacie”  2, tytułowo i merytorycznie nawiązując do tekstu Opackiego. Dzi-
wi jedynie fakt, że potrzeba było 17 lat, aby wdać się w polemikę na temat 
wiersza Lechonia. Opacki nie pozostał obojętny na wytoczony przez Ko-
sińskiego spór. W 1984 roku zamieścił na łamach „Pamiętnika Literac-
kiego” kolejny artykuł: Spór o realia „Piłsudskiego” Jana Lechonia3, na 

1 Zob. I. Opacki: Wokół „Karmazynowego poematu” Jana Lechonia. „Pamiętnik 
Literacki” 1966, z. 3–4, s. 439–483. Nie widzę konieczności streszczania zamieszczo-
nych w artykule ustaleń Opackiego, ponieważ nietrudno dotrzeć do publikacji. Poza 
tym będą mnie interesować tylko wybrane fragmenty, które stały sie źródłem sporu 
Opacki – Kosiński. 

2 J.A. Kosiński: Wokół „Piłsudskiego” w „Karmazynowym poemacie”. „Pamiętnik 
Literacki” 1983, z. 3, s. 309–320.

3 I. Opacki: Spór o realia „Piłsudskiego” Jana Lechonia. „Pamiętnik Literacki” 
1984, z. 3, s. 400–416.



Piotr Pochel170

który to Kosiński odpowiedział swoim tekstem: Kiedy Lechoń napisał 
„Piłsudskiego”? W odpowiedzi Profesorowi Ireneuszowi Opackiemu4. 
Ostatni wymieniony artykuł zakończył batalię o Piłsudskiego.

Chciałbym w tym artykule zająć się dwiema sprawami: sporem, 
o którym już wspomniałem, i rozwiązaniami intertekstualnymi, wyni-
kającymi z odczytania „kłopotliwego wiersza” taką metodą.

Sam tytuł wiersza – Piłsudski – wiele mówi badaczowi. Przywołanie 
postaci Józefa Piłsudskiego w tytule liryku sugeruje, że należy sięgnąć 
po biografię, żeby zrozumieć sens utworu. Dochodzi w tym momencie do 
relacji intertekstualnej, ponieważ – jak twierdzi Andrzej Fabianowski 
– biografię należy traktować jak tekst literacki5. Warto przyjrzeć się po-
staci Naczelnika bliżej. Postać Piłsudskiego w dwudziestoleciu między-
wojennym cieszyła się ogromną popularnością nie tylko w polityce, lecz 
także w literaturze6. Bezapelacyjnie stał się on romantycznym symbo-
lem narodowym, ponieważ – jak przekonuje Włodzimierz Wójcik:

Mickiewiczowska symbolika romantyczna masowo była wyzyski-
wana w literaturze polskiej końca XIX i początku XX wieku. Pełnymi 
garściami sięgali po nią zarówno poeci rewolucyjni w kręgu ideowych 
doświadczeń zrodzonych w czasie wydarzeń 1905–1906 roku, jak i po-
eci niepodległościowi wyzyskujący ją jako fundamentalny materiał 
w konstruowaniu literackiej wizji Piłsudskiego7.

Przemawia również za tym fakt, że Piłsudski był wychowany w tra-
dycji romantycznej:

Opowiedzenie się za romantyczną tradycją, wskrzeszanie tamtych 
bohaterów i wciąż ponawiane lektury wieszczów – wszystko to stawa-
ło się także gwałtownym gestem przeciwstawienia siebie – współcze-
sności8. 

4 J.A. Kosiński: Kiedy Lechoń napisał „Piłsudskiego”? W odpowiedzi Profesoro-
wi Ireneuszowi Opackiemu. „Pamiętnik Literacki” 1984, z. 3, s. 416–426.

5 Por. A. Fabianowski: Konwicki, Odojewski i romantycy. Projekt interpretacji 
intertekstualnych. Kraków 1999, s. 152. 

6 Nie tylko dwudziestolecie międzywojenne było zafascynowane postacią Piłsud-
skiego. Włodzimierz Wójcik dowodów na zainteresowania tą postacią szuka już w li-
teraturze Młodej Polski. Por. Idem: Romantyczny portret Piłsudskiego w literaturze 
Młodej Polski. W: Dziedzictwo romantyczne w literaturze pozytywizmu i Młodej Polski. 
Red. E. Łoch. Lublin 1988, s. 255–269.

7 W. Wójcik: Maska Konrada i Króla -Ducha. W kręgu mitów niepodległościo-
wych. W: Między literaturą a historią. Z tradycji idei niepodległościowych w literaturze 
polskiej XIX i XX wieku. Red. E. Łoch. Lublin 1986, s. 234.

8 A. Kowalczykowa: Piłsudski i tradycja. Chotomów 1991, s. 100.



Kłopotliwy     wiersz… 171

Poza tym ważne było dla Naczelnika Państwa dobro ojczyzny i ha-
sła niepodległościowe:

Józef Piłsudski za konieczny nakaz moralny uważał dochowanie 
wiary patriotycznemu testamentowi walczących o wolność Polaków – 
toteż odcinał się gwałtownie od tych, którzy jakoś inaczej urządzali 
swoje życie, przystosowywali się do nowych warunków. Był zawsze 
niepogodzony z własną epoką, najpierw z podłością tych rodaków, któ-
rzy przystali na utratę polskiej państwowości, a potem już w Niepod-
ległej, z tym wszystkim, co dziś określilibyśmy jako dążenia do „małej 
stabilizacji”. Z tradycji romantycznej zaczerpnął wolę poświęcenia ży-
cia dla walki o Polskę niepodległą i gwałtowną pogardę dla wszyst-
kiego, co temu stoi na przeszkodzie, dla ludzi obojętnych i skarlałych 
duchem9.

Wyłania się stąd obraz wielkiego patriotyzmu. Romantyzm miał dla 
niego znaczenie ogromne, bowiem:

[…] wielekroć w swoich pismach, nawet tych najwcześniejszych, druko-
wanych na łamach „Robotnika”, akcentował swój uczuciowy związek 
z polskimi pisarzami romantycznymi. Wyznawał też, że jego matka, 
Maria z Billewiczów Piłsudska wychowywała swoje dzieci na ideałach 
płynących od naszych wieszczów narodowych. W domu Piłsudskich, 
w Zułowie, potem już w Wilnie, cytowało się z pamięci strofy Krasiń-
skiego, Mickiewicza czy Słowackiego10.

To przecież najwięksi polscy pisarze doby romantyzmu, wieszczo-
wie narodowi. Nie powinno dziwić, że sam Piłsudski był określany ro-
mantycznymi metaforami: „romantyczny szaleniec”, Gustaw -Konrad, 
„tajemniczy Mickiewiczowski 44” czy też Konrad Wallenrod11. Przypi-
sywano Piłsudskiemu cechy bohatera romantycznego: buntowniczość, 
męczeństwo, walkę w imię narodu i poświęcenie dla niego12. Wiersz 
Lechonia rozpoczyna ciche przechadzanie się Czarnej Racheli z Wesela 
Stanisława Wyspiańskiego:

Czarna Rachel w czerwonym idzie szalu drżąca
I gałęzie choiny potrąca idąca –
Nikogo nie chce budzić swej sukni szelestem, 
I idzie w przód jak senna, z rąk tragicznym gestem,

 9 Ibidem, s. 100.
10 W. Wójcik: Józef Piłsudski w legendzie literackiej. Kielce 1999, s. 11.
11 Por. Idem: Maska Konrada i Króla -Ducha…, s. 236–239.
12 Ibidem, s. 238.



Piotr Pochel172

I wzrokiem, błędnym wzrokiem gasi mgieł welony,
I świt się robi naraz. I staje zlękniony13.

Przywołanie tej postaci w wierszu Lechonia nie jest bez znaczenia. 
Konotuje ono jedną z najważniejszych scen dramatu Wyspiańskiego: to 
zapowiedź – wyrażona przez Rachelę – że sprowadzi na weselną ucztę 
Chochoła:

RACHEL
Patrz pan różę na ogrodzie
owitą w chochoł ze słomy;
przed tą pałubą słomianą
poskarżę się mej poezji;
wyznam, jakich się herezji
nasłuchałam;
jak się jęto kąsać, gryźć
mnie, com przyszła zakochana! – 
Zmówię chochoł, każę przyjść 
do izb, na wesele, tu –
może uwierzycie mu, 
że prawda, co mówi Rachela14.

I dalej powie, rozmawiając z Poetą:

Chcę poetyczności
dla was i chcę ją rozdmuchać;
zaproście tu na Wesele
wszystkie dziwy, kwiaty, krzewy,
pioruny, brzęczenia, śpiewy…15

Jerzy Paszek napisał, że: „Rachela jest więc w Weselu inspiratorką 
zaczarowania rozśpiewanej chaty bronowickiej, inspiratorką przywoła-
nia na wesele Chochoła”16, czego dowodzą cytowane fragmenty dramatu. 
Obraz to o tyle istotny, że owa Rachel nie jest tylko intertekstualnym 
nawiązaniem do dramatu Wyspiańskiego w formie „minimalnej sygna-

13 J. Lechoń: Piłsudski. W: Idem: Poezje zebrane. Oprac. i wstępem opatrzył 
R. Loth. Toruń 1995, s. 39–40. Dalej cytaty przywołuję za tą edycją. W tekście przyto-
czone fragmenty sygnuję tytułem Piłsudski.

14 S. Wyspiański: Wesele. W: Idem: Warszawianka. Wesele. Kraków 1987, 
s. 108. Wszystkie podkreślenia w tekście, jeśli nie zaznaczono inaczej – P.P.

15 Ibidem, s. 109.
16 J. Paszek: O „Piłsudskim” Lechonia inaczej. W: „Skamander”. T. 8: Szkice i in-

terpretacje. Red. I. Opacki. Katowice 1991, s. 65. 



Kłopotliwy     wiersz… 173

tury tematu”17, czyli imienia bohaterki. Poecie raczej chodzi o postać 
odgrywającą rolę Racheli, której wiersz został zadedykowany: Helenę 
Sulimę. Sam zresztą napisze, że:

[…] scena polska nigdy od premiery Wesela nie widziała i nie słyszała 
takiej Racheli jak Sulima. Jej wężowa postać w opiętej czarnej sukni, 
w czerwonym szalu, jej głos pełen egzaltowanego patosu tak zrosły się 
w naszym wspomnieniu z tą rolą, że Sulima na zawsze dla nas po-
została Rachelą, a Rachela będzie na zawsze naszym wspomnieniem 
o Sulimie18.

Kwestia ta stanowiła dla Opackiego i Kosińskiego przedmiot sporu, 
jaki zrodził się – w ogóle – wokół wiersza Piłsudski. Dla pierwszego 
Rachela była ucieleśnieniem Polski19, dla drugiego – po prostu nocą20. 
Z kolei Paszek stwierdza, że tożsamość Racheli, pojawiającej się w wier-
szu, jest bliższa koncepcji, o której pisał sam Lechoń. Podnosi on ją do 
rangi narodowego symbolu romantycznego, pisząc, że:

[…] mógł i Lechoń – dla którego Sulima była żyjącą legendą aktor-
ską – potraktować tę postać jako medium, potrafiące mówić nie tylko 
o przeszłości, ale i o przyszłości21.

Interpretację tę potwierdza także Wojciech Natanson, który pisze, 
że Piłsudski:

[…] to, w pierwszej warstwie, skrót wrażeń ze spektaklu Wesela. Po-
twierdza tę hipotezę dedykacja „pannie Helenie Sulimie”, a więc wy-
konawczyni roli Racheli22.

Skoro mowa o dedykacji, która pojawia się na końcu wiersza w for-
mie nieco innej niż pisze Natanson („przypisane Helenie Sulimie”)23, 
zwrócić należy uwagę, że dochodzi tutaj do relacji paratekstualnej. Pa-

17 Por. J. Abramowska: Serie tematyczne. W: Między tekstami. Intertekstualność 
jako problem poetyki historycznej. Red. J. Ziomek, J. S ławiński, W. Bolecki. War-
szawa 1992, s. 45.

18 J. Lechoń: Sulima. W: Idem: Cudowny świat teatru. Artykuły i recenzje 1916–
1962. Oprac. S. Kaszyński. Warszawa 1981, s. 158–159. Warto zwrócić uwagę na 
fakt, że poeta przywołuje (na świadków) współczesnych, którzy mogli widzieć Sulimę 
w roli Racheli na scenie. 

19 I. Opacki: Wokół „Karmazynowego poematu” Jana Lechonia…, s. 461.
20 J.A. Kosiński: Wokół „Piłsudskiego” w „Karmazynowym poemacie”…, s. 316.
21 J. Paszek: O „Piłsudskim”…, s. 65. 
22 W. Natanson: Słowo honoru Jana Lechonia. „Twórczość” 1991, nr 9, s. 112.
23 Formuła wielokrotnie powracająca w tomiku Srebrne i czarne, a także w Kar-

mazynowym poemacie. 



Piotr Pochel174

szek nie poprzestaje na konstatacjach upraszczających postać Racheli 
do symbolu romantycznego i stwierdza, że:

„Czarna Rachel” (zapis epitetu dużą literą jest chyba dozwolony, 
gdy zważać nie tyle na sam kostium Racheli – czarno -czerwony – lecz 
na jej związki z czarną magią) u Lechonia ma czarodziejską moc: 
to ona swoim „błędnym wzrokiem” (jest ten wzrok podwojony – dwa 
powtórzone rzeczowniki – a zarazem magiczny, gdyż epitet „błędny” 
wskazuje na trans, szaleństwo Racheli) sprowadza świt, na jej zaklę-
cie („tragiczny gest”) znikają mgły nocy i „świt się robi naraz”. Rachel 
kreuje nowy świat, który jest jej całkiem podporządkowany („staje 
zlękniony”)24.

Podsumowując: ścierają się cztery racje, jeśli idzie o postać Racheli 
pojawiającą się w wierszu Lechonia. Racja Opackiego, który twierdzi, 
że jest ona Polską; Kosińskiego, widzącego w niej noc; Natansona, do-
strzegającego w niej romantyczny symbol i Paszka, będącego zdania, 
iż Rachel to kreator nowego świata za pomocą magii. Do tego mo-
mentu wszystko jest w miarę jasne. Rola Racheli – znacząca. Trudno-
ści sprawiają dalsze partie wiersza. Stanowią – zdaniem Iwaszkiewi- 
cza – kolaż „odtworzony przy pomocy luźnych obrazów”25, stąd wynika-
jące problemy z ich odczytaniem. Opacki rozstrzyga je w następujący 
sposób, pisząc, że:

Oto otwiera wiersz scena Racheli. Potem – ni stąd, ni zowąd – 
znajdujemy się w jakiejś sytuacji spiskowego zabójstwa. Za chwilę bal 
i wtargnięcie „zgłodniałych okrzyków” ulic i placów. I oto – znów ni 
stąd, ni zowąd – następuje obraz parady wojskowej. Nie ma żadnej 
logicznej bądź sytuacyjnej klamry, która by te obrazy spajała, są one 
właśnie wzajemnie „luźne”26.

Warto przyjrzeć się tym obrazom w wierszu. Scenę z Rachelą już 
omówiłem, więc w tym miejscu ją pomijam. Jest zatem obraz zabójstwa 
wynikiem spisku:

Pobladłe Robespierry, cisi, smutni, czarni,
Wychodząc, z hukiem drzwiami trzasnęli kawiarni.
Na rogach ulic piszą straszną ręką krwawą,
Uśmiechają się dziwnie i giną na prawo.

Piłsudski

24 J. Paszek: O „Piłsudskim”…, s. 65–66.
25 J. Iwaszkiewicz: Lechoń i Tuwim. W: Idem: Książka moich wspomnień. Kra-

ków 1957, s. 352.
26 I. Opacki: Spór o realia „Piłsudskiego” Jana Lechonia…, s. 413.



Kłopotliwy     wiersz… 175

Należy przede wszystkim zwrócić uwagę na przywołaną tutaj po-
stać Maximiliena François Robespierre’a, odsyłającą w ten sposób – in-
tertekstualnie – do biografii jakobińskiego dyktatora. W dalszym pla-
nie bal:

I gdzieś kończy się muzyka jakiś bal spóźniony.
Piłsudski

I migota obraz, by chwilę później można już było usłyszeć hałas:

Muzykę wyprowadza przed dom, na ulice,
Na place, rozkrzyczane w potępieńcze ryki,
I rzuca w twarz akordom zgłodniałe okrzyki,

Piłsudski

które wprowadzą kolejny obraz – paradę wojskową:

Aż nagle na katedrze zagrali trębacze!!
Mariackim zrazu cicho śpiewają kurantem,
A później, później bielą, później amarantem,
Później dzielą się bielą i krwią i szaleństwem,
Wyrzucają z trąb radość i miłość z przekleństwem, 
I dławią się wzruszeniem, i płakać nie mogą,
I nie chrypią, lecz sypią w tłum radosną trwogą –
A ranek, mroźny ranek sypie w oczy świtem.
A konie? Konie walą o ziemię kopytem. 
Konnica ma rabaty pełne galanterii.
Lansjery -bohatery! Czołem kawalerii!
Hej, kwiaty na armaty! Żołnierzom do dłoni!
Katedra oszalała! Ze wszystkich sił dzwoni,
Księża idą z katedry w czerwieni i złocie,
Białe kwiaty padają pod stopy piechocie,
Szeregi za szeregiem! Sztandary! Sztandary!
 - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Piłsudski

Niepowiązane ze sobą obrazy, podobnie zresztą jak data powstania 
wiersza, stały się przedmiotem sporu między Opackim a Kosińskim. 
Chciałbym przyjrzeć się temu sporowi, ale z innej perspektywy. Chcę 
zbadać, czy rozbieżności interpretacyjne zmienią odczytanie wiersza 
metodą intertekstualną. Skupię się na dwóch tylko obrazach, które dają 
odpowiedź na moje pytanie: na obrazie balu i obrazie parady wojsko-
wej, bowiem to one są jednym z głównych przedmiotów sporu. Zacznę 
od balu. Lechoń pisze:



Piotr Pochel176

I gdzieś kończy muzyka jakiś bal spóźniony.
Pod lila abażurem mrugają lampiony.
Białych sukni w nieładzie senność, ciepło, zmiętość
I piersi, krągłych piersi obnażona świętość,
I mazur, biały mazur w ogłupiałej sali:
Dziś! dziś! dziś! Wieś zaciszna i sznury korali.
Roztańczyła się sala tęgim nóg tupotem.
Hołubce o podłogę walą, biją grzmotem,
Białe panny i panny niebieskie, różowe
Przelotnie a zalotnie przechylają głowę
I mówią czarnym frakom: „Przyjdźcie do nas jutro”
I podają im usta za podane futro.

A kiedy świt różowy przez żaluzje wnika,
Dla siebie, nie dla gości, gra jeszcze muzyka.
Menuetem się cichym wiolonczela żali,
I białe margrabiny przychodzą z oddali.
Na liliowych oparach spływają bez słowa,
I panier rozłożyła markiza liliowa,
Kawaler podszedł blady. Pani tańczyć każe!
I tańczą hafty, sprzączki, koronki, pliumaże.

A w klarnet, flet i skrzypce, w ukłony margrabin
Czerwoną, rozwichrzoną wpada nutą Skriabin.
Drze ciszę dysonansem, wali w okiennice,
Muzykę wyprowadza przed dom, na ulice – 

Piłsudski

– tyle wystarczy. Kosiński stwierdza, że obraz balu bardziej pasuje do 
rzeczywistości z roku 1919, ponieważ:

[…] styczeń to czas karnawału i bale w wolnej Warszawie 1919 r. już 
się odbywały. Co ważniejsze jednak – pierwsze miesiące odzyskanej 
niepodległości dawały powody do rozdarcia między radością a trwo-
gą, nadzieją a obawą. Radość, niewysłowiona i dziś już chyba trudna 
do wyobrażenia, radość z odzyskania niepodległej ojczyzny27. 

A więc chodzi po prostu o istotne wydarzenie historyczne Polski. 
Opacki wiąże zaś obraz balu z rokiem 1917, obalając hipotezy Kosiń-
skiego, który twierdzi, że brakowało okazji, żeby urządzać jakiekolwiek 
bale, a poza tym był to okres Adwentu28:

27 J.A. Kosiński: Wokół „Piłsudskiego” w „Karmazynowym poemacie”…, s. 313.
28 Ibidem, s. 311.



Kłopotliwy     wiersz… 177

Warszawa lat 1915–1918 tańcowała i balowała wcale nieźle, jej 
społeczność nie składała się z samych narodowych żałobników, pro-
testujących przeciw już to zaborom, już to pozorom autonomiczności 
Królestwa Polskiego bojkotem balów i potańcówek29.

Dalej Opacki wylicza kolejno: raut w salonach marszałkowskich 
z czerwca 1917 roku, zabawę loteryjną z lipca 1917 roku, zabawy w sali 
przy ulicy Karowej 18 w dniach 22, 23 i 30 września 1917 i wiele in-
nych30. Opacki również tę scenę łączy z wydarzeniem historycznym – 
zaprzysiężeniem Rady Regencyjnej Królestwa Polskiego31. Spór nie ma 
dla moich badań większego znaczenia, w obydwu przypadkach wiersz 
Lechonia intertekstualnie wchodzi bowiem w dialog z wydarzeniem hi-
storycznym, tym samym ukazując przez pryzmat historyzmu ówczesne 
problemy Polski Lechonia. Spróbuję podobnie odnieść się do drugiego 
obrazu – parady wojskowej. Podobnie jak obraz balu, Opacki łączy też 
obraz parady wojskowej z okolicznościami zaprzysiężenia Rady Regen-
cyjnej w roku 1917, natomiast Kosiński obraz ten:

łączy […] z wydarzeniami r. 1919 […], uroczystym pogrzebem ppor. 
ułanów Juliusza Kamlera […] oraz manifestacjami robotniczy- 
mi […]32. 

A więc ponownie z wydarzeniami historycznymi, które korespondu-
ją intertekstualnie z lirykiem poety, znów ocierając się o kategorię hi-
storyzmu. Wynika z tego fakt, że bez względu na to którąkolwiek opcję 
interpretacyjną się obiera, efekt końcowy jest zawsze ten sam. Jedynie 
w interpretacji obrazu parady wojskowej przez Kosińskiego zostanie 
on wzbogacony podwójną relacją intertekstualną (implicite bowiem nie 
pojawia się wprost w wierszu żadne imię ani nazwisko odnoszące się do 
podporucznika Kamlera) w formie biografii, która stanowi tutaj sygnał 
aluzyjności. Warto zadać pytanie: jakich romantycznych symboli naro-
dowych należy szukać w tym wierszu, wyłączając postać Piłsudskiego? 
Moim zdaniem, jest to właśnie ów bal i parada wojskowa łączone z za- 
przysiężeniem Rady Regencyjnej. Opowiadam się za interpretacją Opac-

29 I. Opacki: Spór o realia „Piłsudskiego” Jana Lechonia…, s. 402.
30 Ibidem, s. 402. 
31 Szczegółowy obraz tych wydarzeń historycznych daje Opacki w swoim arty-

kule. Zob. Idem: Od „Karmazynowego poematu” do „Wolności tragicznej”. Problematy-
ka mitów narodowych w poezji Skamandra – zarys. W: „Prace Historycznoliterackie”. 
T. 10: Studia romantyczne. Red. I. Opacki. Katowice 1978, s. 8–11. Dla poparcia usta-
leń Opackiego warto przejrzeć publikację: S. Karpiński: Pamiętnik dziesięciolecia 
1915–1924. Warszawa 1931, s. 152–154, 195–196.

32 I. Opacki: Spór o realia „Piłsudskiego” Jana Lechonia…, s. 401.



Piotr Pochel178

kiego, ponieważ wpisuje się ona w tę narodową symbolikę, odrzuca- 
jąc – poprzez taniec, zabawę i uczestnictwo w paradzie – bierność na 
rzecz czynu, działania, idei. Pozostaje jeszcze powiedzieć słów kilka 
o ostatnim, ale jakże znaczącym, wersie: „A On mówić nie może! Mun-
dur na nim szary”. Rzecz jasna, mowa tu o Piłsudskim, który pojawił 
się jedynie w tytule, by później zniknąć. Zwraca na to uwagę Opacki:

Tytuł nakazuje oczekiwać stałej obecności bohatera, okreś lonego 
bohatera. Nakazuje spodziewać się, że wszystko, cokolwiek zostanie 
w wierszu ukazane, będzie się koncentrowa ło wokół jego postaci, 
znajdzie w nim swoją jedność, swój – spajający całość utworu – punkt 
odniesienia. I spodziewanie to – nakazane tytułem wiersza – zosta-
je zawiedzione. Kolejne obrazy nie mają swojego wspólnego punktu 
odniesienia, stają się „luźne”, wzajemnie niespójne. Jedność poetyckie-
go świata się rozpada, zostaje on zdekoncentrowany, pozbawiony osi, 
na której mógłby zostać osadzony i spięty w koherentną całość33.

Postać z końca wiersza nie może mówić. Jego byt jest swego rodza-
ju paradoksem, ponieważ od 22 lipca 1917 roku przebywa w więzieniu, 
dlatego z jego ust nie padają żadne słowa. W Warszawie pojawia się do-
piero 10 listopada 1918 roku, a dokładna data dopuszczenia Rady Regen-
cyjnej do sprawowania władzy zwierzchniej nad Królestwem Polskim to 
12 września 1917 roku, więc Piłsudski nie mógł być wówczas obecny, ale:

[…] w owej intromisji Rady Regencyjnej Piłsudski był… obecny swoją 
nieobecnością, jak bardzo jego nieobecność była wówczas właśnie wy-
czuwalna społecznie, jak owa intromisja tę nieobecność uzmysłowiła!34

Doskonale wyrażają to ostatnie wersy wiersza Lechonia. Kosiński 
owo milczenie wyjaśnia zachwytem nad widokiem swojego wojska35, zaś 
Paszek – „rzecz dotyczy czasu przyszłego, gdy brygadier odegra ważną 
rolę w historii Polski po 1918”36. Zwraca uwagę w ostatnim wersie sza-
rość munduru Piłsudskiego. Barwa ta

jest […] nawiązaniem do koloru mundurów legionistów. Symbolizuje 
skromność i prostotę, ale tutaj niesie indywidualne konotacje wielko-
ści i sławy37. 

33 Ibidem, s. 413. 
34 Ibidem, s. 414.
35 J. Paszek: O „Piłsudskim”…, s. 72.
36 Ibidem.
37 D. Podlawska, G. Wilczyńska: Stylistyczna funkcja nazw barw w „Karma-

zynowym poemacie” oraz w „Srebrnym i czarnym” Jana Lechonia. „Słupskie Prace Hu-
manistyczne” 1994, nr 12a, s. 209. 



Kłopotliwy     wiersz… 179

Staje się również:

Szary mundur […] antytezą bogato zdobionych, pstrokatych, błysz-
czących nadmiarem odznak i ryngrafów mundurów, jakie nosili wyżsi 
oficerowie „sił głównych”, a więc wojsk austriackich oraz pruskich38.

W Karmazynowym poemacie dochodzą do głosu dwie różniące się 
postawy reprezentowane przez Herostratesa i Piłsudskiego. Pisze o nich 
Joanna Kisiel:

Herostrates i Piłsudski prezentują dwa krańcowo odmienne modele 
zachowań. Jeden krzyczy, a drugi milczy. Charakterystyczne jest to, 
że bohater uosabiający bunt i tendencje indywidualistyczne podejmu-
je wysiłek komunikacji, sięga po władzę przywódczą, lecz jego pró-
by okazują się bezskuteczne. Piłsudski w finalnym wersie tomu nosi 
szary mundur, nie szatę buntu czy władzy, lecz strój symbolizujący 
służbę narodowej idei, żołnierski trud, los wspólny. Ten przywódca 
stoi niejako z boku, skromny, choć zarazem posągowy. W zestawie-
niu z Herostratesem Piłsudski jest już po stronie czynu, świadomy, 
że widm przeszłości nie można odpędzić magicznym zaklęciem, moż-
na natomiast tak zmienić rzeczywistość, by zjawy nie tyle znikły, ile 
przestały nowej Polsce zagrażać. Słowo bowiem jest zawsze uwikłane 
w przeszłość i powtórzenie. Nie tyle otwiera drogę nowym czasom, ile 
kieruje się ku przeszłości, wlecze za sobą historię, narosłe wokół siebie 
wtórne znaczenia. Nowe możliwości otworzyć może tylko czyn39.

Dlatego: „Piłsudski jest poetycką konkretyzacją nowego mitu, mitu 
wodza legionów, mitu odrodzonej Polski”40. Natomiast Paszek uważa,  
że to:

[…] wiersz -przepowiednia, wizja przyszłości, stąd […] porcja niedo-
określeń w tym tekście – nie tylko bohaterowi brakuje słów, to także 
Lechoń nie może mówić i wybiera Norwidowe milczenie41. 

Dla interpretacji wiersza Piłsudski Lechonia metodą intertekstu-
alną spór, jaki wytworzył się między Opackim a Kosińskim, nie ma 
żadnego znaczenia. Obojętnym jest fakt, jaki przyjmie się tor interpre-

38 W. Wójcik: Legenda Piłsudskiego w polskiej literaturze międzywojennej. Kato-
wice 1986, s. 168–169.

39 J. Kisiel: Retoryka i melancholia. O poezji Jana Lechonia. Katowice 2001, 
s. 103.

40 K. Waga: Problematyka „Karmazynowego poematu” Jana Lechonia. W: „Zeszy-
ty Naukowe Uniwersytetu Łódzkiego” 1963, z. 29, s. 47.

41 J. Paszek: O „Piłsudskim”…, s. 72.



Piotr Pochel180

tacyjny, bowiem wiersz poety dwudziestolecia międzywojennego (hiper-
tekst) będzie ścierał się z wydarzeniami historycznymi, które są jedną 
z form intertekstualnych. Trudno stwierdzić, czy przypisywanie wier-
szowi konkretnego roku, w którym mógł powstać, jest sensowne. Uwa-
żam, że – tak jak Opacki – można mówić o pewnej rzeczywistości his- 
torycznej42, niekoniecznie usilnie przypisując wierszowi rok powstania. 
Stosując analizę intertekstualną dla odczytań sensów zawartych w tym 
liryku, dochodzę do wniosku, że dla interpretacji tego wiersza i odczy-
tania jego przesłania odkrycie związku z pewnymi faktami historycz-
nymi jest w istocie bez znaczenia. 

42 Por. I. Opacki: Spór o realia „Piłsudskiego” Jana Lechonia…, s. 401.

Piotr Pochel

A troublesome poem On Piłsudski by Jan Lechoń 
Intertextual considerations

Summary

The article concerns an argument between Ireneusz Opacki and Józef Adam 
Kosiński, the subject of which was a lyric by Jan Lechoń entitled Piłsudski, and, at the 
same time, constitutes a voice in a discussion on the very poem. The very sketch is an 
attempt to decide who is closer to the actual interpretation of the meanings it includes, 
as well as, an attempt to interpret them in the light of an intertextual method. 

Piotr Pochel

Un poème embarrassant. Sur Piłsudski de Jan Lechoń 
Une réflexion intertextuelle

Résumé

L’article concerne le litige entre Ireneusz Opacki et Józef Adam Kosiński dont 
l’objectif est le poème de Jan Lechoń Piłsudski, et en même temps est une voix dans la 
discussion sur cette oeuvre. L’esquisse essaie de trancher laquelle des deux opinions 
est plus proche aux sens y inclus ; elle est également une tentative d’interprétation 
selon la méthode intertextuelle. 



Łukasz Kraj

Młodzieńczy    poemat    dygresyjny
Jarosława    Iwaszkiewicza 
o   panu    Twardowskim

Na pisarza niewątpliwie duży wpływ, prócz wielu innych czynni-
ków, wywiera jego rodzinna ziemia, miejsce, z którego pochodzi, gdzie 
się urodził i wychował. Świadomość różnic terytorialnych i ich znacze-
nia dla twórczości literackiej pojawia się w okresie romantyzmu1, trwa 
zaś w badaniach literaturoznawczych po dzień dzisiejszy. Jak stwierdził 
Henryk Bereza:

Pisarz – zwłaszcza twórca takiej literatury, jaką wiek dwudziesty 
ceni najwyżej – jest związany ze światem, który go stworzył, tak ab-
solutnie i tak niezbywalnie, że postulować tu czegokolwiek więcej nie 
tylko nie trzeba, ale nawet nie można2.

Choć tak stanowcze postawienie sprawy może budzić zastrzeżenia 
ze względu na swoją aprioryczność, to jednak ogólne założenie wydaje 
się słuszne. „Istotne znaczenie dla literatury ma ten świat zewnętrzny, 
który stał się światem wewnętrznym pisarza”3.

Otoczenie, w którym twórca dorastał, odgrywa zatem ważną rolę, 
nawet gdy przestaje bezpośrednio oddziaływać, to dalej istnieje w psy-
chice autora jako jej integralna część. Tak też było w przypadku Jarosła-

1 M. Bielanka -Luftowa: Znaczenie terytorium w tak zwanej szkole ukraińskiej. 
„Pamiętnik Literacki” 1936, z. 2, s. 360–362.

2 H. Bereza: Bieg rzeczy. Szkice literackie. Warszawa 1982, s. 6.
3 Ibidem.



Łukasz Kraj182

wa Iwaszkiewicza, który z ojczystą Ukrainą pożegnał się w 1918 roku4. 
Mimo iż resztę swego długiego życia spędził poza nią (do swoich stron 
zawitał tylko kilka razy5), wracała ona wielokrotnie w jego twórczości, 
prawie przez cały czas jej trwania.

Są także tacy, dla których pamięć kreacji pierwszej wyznacza 
ukrytą miarę wszystkiego, z czym w życiu się zetkną. Z wszystkich 
ogrodów w życiu Jarosława Iwaszkiewicza najważniejszy jest ten 
z Kalnika, sycylijski ogród królewski tylko dlatego jest ważny, że 
może przypominać ten pierwszy, wszystko zresztą w twórczości tego 
pisarza jest boleśnie ukrywanym przypominaniem miar, jakie narzu-
ciła pierwsza kreacja6.

Pisarz dorastał w specyficznej atmosferze, jaka panowała na pol-
skich Kresach Wschodnich7, tam też zaczął tworzyć. Zarówno rzeczy-
wistość II Rzeczypospolitej, jak i następnie PRL-u, była zdecydowanie 
odmienna. Pamiętał przecież przez cały czas o stronach rodzinnych8.

Obrazy Ukrainy, pojawiające się w utworach Iwaszkiewicza, były 
zmetaforyzowane (sam pisarz przyznaje, że widział „fałszywy obraz ro-
mantycznej Ukrainy sprzed stu lat, z epoki, kiedy Julek Słowacki jeź-
dził przez stepy odeskie na kąpiele w Limanie”9). Oddalenie od tamtych 
obszarów oraz tęskonota za nimi sprawiły, że wątki ukraińskie zyskały 
charakter zmitologizowany. „Niemożność odwiedzenia rodzinnych stron 
[…] przyczyniła się do hiperbolizacji i sakralizacji mitu tej ziemi”10. 
Sama zresztą prowincja ukraińska pełna swoistego piękna miała w so-
bie coś nierealnego, wręcz idyllicznego11.

 4 A. Gronczewski: Jarosław Iwaszkiewicz. Warszawa 1974, s. 20.
 5 E. Sobol: Podróże Jarosława Iwaszkiewicza na Ukrainę w okresie powojen-

nym. W: Dziedzictwo Odyseusza. Podróż, obcość i tożsamość, identyfikacja, przestrzeń. 
Red. M. Cieś la -Korytowska, O. P łaszczewska. Kraków 2007, s. 387.

 6 H. Bereza: Bieg rzeczy…, s. 10–11.
 7 „Kresy Wschodnie faktycznie były zamieszkiwane przez różnorodne wspólno-

ty narodowościowe, religijne, kulturowe. To bliskie sąsiedztwo czyniło z tego obszaru 
miejsce wzajemnego, twórczego oddziaływania kultur”. (S. Uliasz: Kresy wspólnotą 
wspólnot. W: Idem: Literatura kresów – kresy literatury. Fenomen Kresów Wschodnich 
w literaturze polskiej dwudziestolecia międzywojennego. Rzeszów 1994, s. 159).

 8 „Tymoszówka, Kijów, Elisawetgrad to były miejsca, w których rodziło się po-
wołanie artysty, do których zawsze powracał we wspomnieniach, gdy próbował okre-
ślić swoją tożsamość artystyczną”. (E. Sobol: Podróże Jarosława Iwaszkiewicza…, 
s. 388).

 9 J. Iwaszkiewicz: Książka moich wspomnień. Warszawa 1975, s. 184–185.
10 E. Sobol: Podróże Jarosława Iwaszkiewicza…, s. 388.
11 „Wpływ tej niemalże baśniowej krainy – krainy niezapomnianych stepów, ma-

lowniczych wąwozów, chutorów, folwarków, majątków i dworów rozbrzmiewających 



Młodzieńczy    poemat    dygresyjny… 183

Znaczenie rodzinnej ziemi wydaje się tu analogiczne do tego, jakie 
miała ona dla poetów wcześniejszych. Maria Bielanka -Luftowa już w la-
tach trzydziestych pisała, iż twórczość Iwaszkiewicza jest „[…] przesiąk-
nięta na wskroś charakterystycznymi znamionami tej prowincji, tak 
w tematach, jak w stylu […]”12. Taki punkt widzenia pozwala na wyzna-
czenie pisarzowi miejsca wśród innych polskich autorów kresowych.

Ukraińskie pochodzenie zdeterminowało także czasowy horyzont 
twórczości Iwaszkiewicza, a konkretnie jej usytuowanie na „ukraiń-
skiej” linii literatury polskiej XIX i XX wieku. […] Właściwie wszyscy 
literaturoznawcy zajmujący się twórczością Iwaszkiewicza są zgodni 
w rozpoznaniu jej regionalistyczno -romantycznej tradycji, a niektórzy 
nawet bezpośrednio zaliczają ją do „szkoły ukraińskiej”13.

W pewnym zatem sensie Iwaszkiewicz jest dziedzicem i odnowicie-
lem jednej z najważniejszych regionalnych tradycji romantycznych14. 
Zwykło się ją nazywać „szkołą”, choć jest to pojęcie względne i – jak 
pisze George Grabowicz – „historycznie przestarzałe”15.

W takim rozumieniu pisarz byłby – zwłaszcza we wczesnych wier-
szach i powieściach – dwudziestowiecznym kontynuatorem roman-
tycznej „szkoły ukraińskiej” w jej wersji kanonicznej, wczesnoroman-
tycznej (Seweryn Goszczyński, Antoni Malczewski, [Józef] Bohdan 
Zaleski) i późniejszej, reprezentowanej przez takich poetów jak Win-
centy Pol, Leonard Sowiński, Stanisław Dunin -Borkowski, Tomasz 
Olizarowski, Adam Pajgert16.

Do przywołanego grona twórców należałoby włączyć tego, który wy-
warł widoczny wpływ na początki pisarstwa młodego Iwaszkiewicza, 
a któremu tematyka ukraińska była również bliska17. Mowa o Juliuszu 

dźwiękami mazurków Chopina – pozostawił ślad w duszy młodego Iwaszkiewicza 
(K. Węglicka: Kraj młodości Iwaszkiewicza. W: Eadem: Na dalekiej Ukrainie. Ga-
wędy kresowe. Warszawa 2007, s. 132).

12 M. Bielanka -Luftowa: Znaczenie terytorium w tak zwanej szkole ukraiń-
skiej…, s. 376.

13 T. Wójcik: Ukraińskie wtajemniczenie Jarosława Iwaszkiewicza. W: Kresy 
w literaturze. Twórcy dwudziestowieczni. Red. E. Czaplejewicz, E. Kasperski. 
Warszawa 1996, s. 158–159.

14 R. Skręt: Historiografia literatury polskiej w XIX i XX stuleciu. Wrocław [etc.] 
1986, s. 60–61.

15 G. Grabowicz: Ukraina. W: Słownik literatury polskiej XIX wieku. Red. J. Ba-
chórz, A. Kowalczykowa. Wrocław–Warszawa–Kraków 1994, s. 978.

16 T. Wójcik: Ukraińskie wtajemniczenie Jarosława Iwaszkiewicza…, s. 159.
17 M. Bielanka -Luftowa: Znaczenie terytorium w tak zwanej szkole ukraiń-

skiej…, s. 371–372.



Łukasz Kraj184

Słowackim. Iwaszkiewicz, jak pisał Marian Tatara, „splótł w swej twór-
czości wpływy Słowackiego z wpływami romantycznej „szkoły ukraiń-
skiej” i dodatkowo jeszcze Sienkiewicza, co szczególnie uderza w jego 
opisach Ukrainy”18. Już po latach tak wspominał swoje pierwsze czytel-
nicze spotkania z autorem Godziny myśli:

Myślę, że mój stosunek do tego poety był zupełnie inny niż stosunek 
dzisiejszych młodych wstępujących w szranki pisarskie. Przede wszyst-
kim miałem jeden awantaż: nikt mi nigdy nie mówił słowami Pimki: 
„Juliusz Słowacki wielkim poetą był…”. Nie chodziłem do polskiej szkoły. 
Dla mnie Słowacki – to wykradane z bibliotecznej szafki tomiki, to Bal-
ladyna czytana ukradkiem, to dziwnie brzmiące i na pół niezrozumiałe 
słowa: „Ja Julia Alpinula, nieszczęśliwego ojca nieszczęśliwa córka…” 
z najbardziej wzruszającego kawałka prozy, jaki mnie spotkał w czasach 
mojego dzieciństwa19.

Był więc Słowacki pisarzem nie narzuconym, a dobrowolnie wybra-
nym, którego utwory, o nie do końca pojmowanym sensie, czarowały 
młodego Jarosława swoistym mistycyzmem, zawartym w treści. Dodat-
kowego uroku dodawał im fakt bycia owocem zakazanym, który trzeba 
„wykradać”, a czytać można jedynie „ukradkiem”. Już jako dziecko po-
znał zatem Balladynę i Lillę Wenedę, czytał utwory Zygmunta Krasiń-
skiego („pierwsze to były książki, które wyciągałem z szafy bibliotecz-
nej mojego ojca”20), a trochę później nastąpiło „w czasach młodości to 
niebywałe odkrycie: Beniowski i Król Duch”21.

Zafascynowanie lekturami romantycznymi zaowocowało w po-
staci juwenilnego utworu Młodość Pana Twardowskiego, który został 
wydany dopiero pod koniec życia pisarza (najpierw fragmentarycznie 
w kwietniowym numerze „Poezji” z 1978 roku, w całości poświęconym 
Iwaszkiewiczowi, następnie w pełnym brzmieniu w wydaniu książko-
wym z 1979 roku), powstawał zaś w latach 1912–1915.

W pierwszej kolejności uwagę zwraca forma utworu. Jest to bowiem 
poemat dygresyjny, gatunek zatem par excellence romantyczny. Pozwo-
liło to na dokonanie pewnych przesunięć w obrębie panteonu literackich 
mistrzów poety. Jak pisał Jan Witan:

Utwór ten świadczy o rodzimym rodowodzie pisarstwa Jarosława 
Iwaszkiewicza. Narodziny poety nie odbyły się więc, jak rzecz ujmo-

18 M. Tatara: Dziedzictwo Słowackiego w poezji polskiej ostatniego półwiecza 
1918–1968. Wrocław 1973, s. 20.

19 J. Iwaszkiewicz: Pogrzeb Słowackiego. W: Idem: Ludzie i książki. Warszawa 
1983, s. 100.

20 Idem: Krasiński. W: Idem: Rozmowy o książkach. Warszawa 1983, s. 181.
21 Idem: Pogrzeb Słowackiego. W: Idem: Ludzie i książki…, s. 100.



Młodzieńczy    poemat    dygresyjny… 185

wał Jerzy Kwiatkowski, pod francuską gwiazdą parnasistów i sym-
bolistów. Narodzinom tym patronował Słowacki i polski romantyzm. 
Ten rodowód poezji Iwaszkiewicza i atmosfera jego młodzieńczego po-
ematu wyrastają z doświadczenia biograficznego pisarza […]22.

Zgadza się to z tym, co zostało wcześniej przywołane odnośnie do mło-
dzieńczych lektur twórcy. Istotnie Słowacki wywarł na nim duże wraże-
nie, dla omawianego zaś tekstu największe znaczenie miała niewątpliwie 
znajomość Beniowskiego. Charakterystyczny jest zresztą wybór właśnie 
tego dzieła jako wzoru. Sięgnięcie do tradycji romantycznego poematu dy-
gresyjnego z góry warunkuje specyficzny stosunek to tejże tradycji – sto-
sunek, jaki miała ona wobec samej siebie (w tym przypadku), jaki, wraz 
z podjęciem tematu, przyjął Iwaszkiewicz za swój. Chodzi o ironiczność 
i autoironiczność. Autor z pewnością nie zasiadał do pisania swego dzieł-
ka ze śmiertelnie poważną miną. Grał z konwencją, która w swojej istocie 
jest już jakby zaproszeniem do takiego właśnie z nią się obchodzenia23.

Młodość Pana Twardowskiego jest więc grą ze spetryfikowany-
mi konwencjami romantycznego poematu dygresyjnego, jest przede 
wszystkim igraniem z tekstem i linią wytyczoną przez Beniowskiego 
Słowackiego24.

Jest „igraniem”, ale samo to „igranie” już świadczy o dobrym zro-
zumieniu wzorca i wczuciu się weń. Ponadto, jak pisał Jan Marx, wy-
bierając poemat dygresyjny, „dał tym wyraz swoim skłonnościom epic-
kim i jednocześnie zasugerował, że liryka była dlań już wtedy formą 
zbyt mało pojemną”25. Jeśli zaś idzie o „spetryfikowaną konwencję”, to 
dotyczyłoby to raczej innych twórców, którzy kontynuowali lub nawet 
kopiowali schematy wypracowane przez mistrzów, o epigonów, a nie sa-
mego Słowackiego, którego dziełu nie można postawić takiego zarzutu. 
Jest bowiem Beniowski utworem oryginalnym i wzorcowym26, a u jego 
twórcy „skondensowana esencja romantyzmu łączy się […] z wyrazem 
bardzo wielkiej indywidualności twórczej i ideowej”27.

22 J. Witan: Posłowie. W: J. Iwaszkiewicz: Młodość Pana Twardowskiego. Po-
emat. Warszawa 1979, s. 131.

23 J. S ławiński: Poemat dygresyjny. W: Słownik terminów literackich. Red. 
J. S ławiński. Wrocław–Warszawa–Kraków 2002, s. 396.

24 J. Witan: Posłowie. W: J. Iwaszkiewicz: Młodość Pana Twardowskiego…, 
s. 133.

25 J. Marx: Jowiszowe pozy, zadumy, grymasy. W: Idem: Skamandryci. Warsza-
wa 1993, s. 256.

26 Por. S. Treugutt: „Beniowski”. Kryzys indywidualizmu romantycznego. War-
szawa 1964.

27 J. Iwaszkiewicz: O Słowackim. W: Idem: Ludzie i książki…, s. 150.



Łukasz Kraj186

To specyficzne podejście Iwaszkiewicza do pisanego utworu pozwoli-
ło mu nabrać lekkości i polotu, ustrzegło równocześnie przed zbyt dale-
ko idącym naśladownictwem czy wręcz kopiowaniem.

Nawet w tym młodzieńczym poemacie Iwaszkiewicz nie jest na-
śladowczym epigonem. Mamy tu do czynienia raczej ze świadomą, 
a często obecną w późniejszym jego pisarstwie stylizacją, która po-
przez żart, ironię, humor, komizm i parodię, niejako od wewnątrz roz-
sadza wzorzec, którego dotyczy dana stylizacja, a tym samym przesta-
je ona być zabiegiem jałowym, stając się szlachetną grą konwencjami 
literacko -artystycznymi28.

Elementy owej stylizacji są widoczne w tekście. Autor używa rzad-
kich i obecnie prawie niestosowanych wyrazów (np. kędy, azali, alko-
wa), korzysta z archaizmów fleksyjnych (przede wszystkim starej formy 
narzędnika liczby mnogiej, zakończonej na  -y: wiosły, podmuchy, słowy; 
formy mianownika liczby mnogiej rzeczowników męskoosobowych: pra-
łaty, pany, mieszczany; a także takich form, jak ócz [oczu] i bojać się), 
stosuje również szyk przestawny, na przykład z czasownikiem na końcu 
zdania (w szafirów morskich aksamit odziana, wyraz srogi w twarzy się 
Pietrka malował).

Poemat, pisany sekstyną („nieporadną, bo za trudną jeszcze dla 
początkującego poety”29), podzielony jest na dziewięć rozdziałów,  
„[…] z których jedynie drugi zatytułowany został jako Dom Pana Mar-
ka”30. Bliższe przyjrzenie się temu fragmentowi pozwala jednak stwier-
dzić, iż Witan myli się, gdyż nie jest to tytuł drugiego rozdziału, a jedy-
nie uzupełnienie ostatniego wersu rozdziału pierwszego.

Rozdział I
Rzucę się, kędy lasów ciemne łoże
Przebija dom czyjś – strzelił jako z procy
  Autor – czytelnik pewnie nań już sarka
  Za prędko jadę – lecz…
Rozdział II
Dom Pana Marka

Stał przytulony do stóp pni sosnowych […]31.

28 J. Witan: Posłowie. W: J. Iwaszkiewicz: Młodość Pana Twardowskiego…, 
s. 133.

29 J. Marx: Jowiszowe pozy, zadumy, grymasy. W: Idem: Skamandryci…, s. 256.
30 J. Witan: Bohaterowie arcydzieł literackich podróżują do Polski. „Poezja” 1978, 

nr 4, s. 63.
31 J. Iwaszkiewicz: Młodość Pana Twardowskiego…, s. 16–17. Dalsze cytaty 

z tegoż wydania oznaczono skrótem MPT wraz z podaniem strony.



Młodzieńczy    poemat    dygresyjny… 187

Takie niekonwencjonalne rozwiązanie (gdyby nie fakt, że tak na-
prawdę jest to jeden wers, można by je określić przerzutnią międzyroz-
działową) stanowi ciekawy łącznik między dwoma pierwszymi rozdzia-
łami32.

Tradycja romantyczna ewokowana jest zarówno przez – jak się 
rzekło – archaiczne słownictwo, które sprawia wrażenie co najmniej  
XIX -wiecznego, jak i przez odniesienia oraz aluzje. Przywołany zosta-
je wajdelota („A nuż na nowe zwycięskie wyloty / Król Zygmunt swoje 
poprowadzi ptaki – / Zabrzmią wojenną pieśnią wajdeloty, / Zewrą się 
znowu Niemce i Polaki”; MPT, s. 19), jako element porównania poja-
wia się topielica, a w jednej z dygresji jest mowa o lilii i zbroi („Nie 
wiem, kim jesteś – jaka dusza twoja, / Śni mi się dla cię lilija i zbroja”; 
MPT, s. 12). Ponadto w części, która przedstawia dom ojca tytułowego 
bohatera – Pana Marka, dopatrzyć się można pewnych analogii z opi-
sem dworku w Soplicowie. Wszystkie te elementy – odwołania do Mic-
kiewiczowskiego Konrada Wallenroda czy Pana Tadeusza, do postaci 
rodem z romantycznej ballady czy wreszcie do symboliki – zanurzają 
świat przedstawiony poematu w tradycji literackiej i sprawiają, że nad 
całością roztoczona zostaje aura niesamowitości i dawności. Przykła-
dem może być fragment, w którym Iwaszkiewicz jeszcze raz nawiązuje 
do Mickiewicza (tym razem przede wszystkim do Dziadów części II):

Bo w noce takie listopadu czarne
Mówią, że wstają skądciś mary blade
I porzuciwszy mogiły cmentarne
Idą się zemścić za doznaną zdradę […].

MPT, s. 34

Prócz części narracyjnych, można w utworze natrafić na pełne uro-
ku partie liryczne.

W młodzieńczym poemacie warstwa narracyjno -fabularna nie jest 
jeszcze klarowna, natomiast uroda niektórych fragmentów lirycznych 
zaskakuje świeżością. To opozycja naturalna u utalentowanego osiem-
nastolatka, który […] spontanicznie, szczerze i prawdziwie odmaluje 
emocje, ale któremu jednak w partiach narracyjnych zabraknie jesz-
cze oddechu33.

32 Ujawniają się tutaj podobieństwa do literatury oralnej lub z oralnością związanej. 
Np. wiele pieśni Odysei jest z sobą ściśle połączonych (początek p. IX nawiązuje bezpo-
średnio do ostatniej kwestii p. VIII), a księgi XI i XII z Pana Tadeusza łączy wspólny rym.

33 J. Marx: Jowiszowe pozy, zadumy, grymasy. W: Idem: Skamandryci…, 
s. 256.



Łukasz Kraj188

Jednym z bardziej wyrazistych przykładów liryzmu jest wypowiedź 
tytułowego bohatera o dziewicy, którą zobaczył w kościele.

Niby kwiatek jest mi, niby kamień,
Drogocenna brylantów korona,
Jak konwalia z lesistych obramień
Wyszła włosy swe tuląc do łona,
 I była biała i czysta
 A obok niej krwawy lutnista.

Ukochałem ją od pierwszego spojrzenia,
Słuchałem jej modlitw oddechu,
I zdało się, że rajskie pienia
W niej się odbiły jak w echu,
 I że modlitwa jak kwiaty
 Jej była i że jej słuchał skrzydlaty.

I zdawało mi się, że jak rosa
Była dla mnie jej postać dziewicza,
I stópka w sandałach jej bosa,
A ogień jej ócz na kształt znicza
Zapłonął we mnie i płonie
I nie zgaszą go żadne już dłonie.

MPT, s. 86

To poetyckie wyznanie miłosne, przytoczone we fragmencie, ce-
chuje się dużą ekspresją wyrazu. Poeta jakby celowo rezygnuje w tym 
miejscu z regularnego jedenastozgłoskowca na rzecz metrum mie-
szanego (od ośmiu do dwunastu sylab w wersie), dynamizując tym  
samym tempo wypowiedzi. Zakończenie zaś tej pieśni z wymiaru li 
tylko erotycznego wynosi opisywane uczucie w sferę sacrum, co rów-
nież koresponduje z koncepcjami romantycznymi („Będę lutnią ją  
śpiewał i duszą / Aż się ciemność na jasność przemieni, / […] A ją ze 
mną połączy na wieki / Chrystus na krzyż przybity przez ćwieki”; 
MPT, s. 87).

Zwracają uwagę opisy postaci, plastyczne i płynne, w których korzy-
stano często z porównania, nie bez zabarwienia humorystycznego. Ży-
wioł komiczny jest zresztą ważną częścią utworu. Autor co rusz puszcza 
oko do czytelnika, za sprawą rozsianych tu i ówdzie apostrof, ale także 
śmiejąc się bądź z siebie, bądź z niego, a przede wszystkim z własnego 
utworu i bohaterów. Nie są to bowiem persony zwyczajne. Iwaszkiewicz 
splótł w swoim poemacie wątki z różnych dzieł literackich i z tak uczy-
nionego tworzywa wykroił swoją „bajkę rymowaną”.



Młodzieńczy    poemat    dygresyjny… 189

Młodziutki Autor wpadł na znakomity pomysł fabularny, który 
sprawia wrażenie swoistej literackiej science fiction, w której nie obo-
wiązują zasady wierności wobec historii, geografii i chronologii histo-
rycznoliterackiej34.

Na bohaterów wybrał Hamleta, Don Kichota i Don Juana, któ-
rzy spotykają się jesienią w Polsce czasów Zygmuntowskich, wszyscy 
z powodów „sercowych”. W dalszym toku narracji pojawia się również 
Faust35 wraz z Mefistofelesem, pełniącym rolę sługi. Każdego z nich au-
tor ukazuje przede wszystkim w krzywym zwierciadle („Mefisto obok 
kręcił się jak piesek”; MPT, s. 125). Szczególnie „znęca się” nad Ham-
letem, który wielokrotnie i z różnymi modyfikacjami powtarza słynne 
„być albo nie być”36.

Podobny stosunek ma do bohatera tytułowego – Piotra Twardow-
skiego, którego zwie zwykle Pietrkiem. W takim traktowaniu postaci 
dopatrzyć się można wpływu lektury Beniowskiego. Juliusz Słowacki 
również nie odnosił się do pana Maurycego z powagą.

Ja sam się dziwię, że za bohatéra
 Wziąłem takiego prostego szlachcica!
[…]
Na niezgrabnego już masz patent – a ja,
 Rycerzu, wyprę się twoich grubijaństw –37

Bezpośrednie zaś odwołania do utworu romantyka znajdują się 
w innym miejscu:

34 J. Witan: Bohaterowie arcydzieł literackich podróżują do Polski…, s. 63.
35 W utworze odgrywa drugorzędną rolę, a stosunek, jaki ma do niego narrator, 

jest lekceważący (nazywany jest „starym dziadkiem” i „gadułą”). Iwaszkiewicz pierw-
szy raz oglądał Fausta, wystawionego przez Teatr Miejski w Kijowie, w 1911 roku, 
który mu się „haniebnie nie podobał”, jak pisał w Dziennikach (J. Iwaszkiewicz: 
Dzienniki 1911–1955. Oprac. A. i R. Papiescy. Warszawa 2008, s. 50).

36 W takim ironicznym podejściu do tytułowej postaci utworu Williama Shake- 
speare’a Iwaszkiewicz jest wierny swoim czasom. Ewa Nawrocka, omawiając in- 
scenizację Krzysztofa Nazara, opisywała „ugruntowaną już w dwudziestowiecz-
nej recepcji tego dramatu tendencję stawiania postaci Hamleta w stan podejrzeń, 
degradowania go jako bohatera pozytywnego, opatrywania jego słów i zachowań 
kpiną i ironią. Jego niezachwiana dotąd pozycja bohatera tragicznego stawała się 
w tym stuleciu coraz bardziej wątpliwa”. (E. Nawrocka: Ten skurwysyn „Chamlet”!  
W: Czytanie Szekspira. Red. J. Fabiszak, M. Gibińska, E. Nawrocka. Gdańsk 
2004, s. 451).

37 J. S łowacki: Beniowski. Poema (Pieśń I–V, VIII, IX), p. I, w. 545–546, 553–
554. W: Idem: Dzieła wybrane. T. 2: Poematy. Red. J. Krzyżanowski. Wrocław [etc.] 
1979. Kolejne cytaty przytoczone za tym wydaniem.



Łukasz Kraj190

   […] a Pietrek…
 Co mi za licho nadało na „etrek”
Nazwać swojego herosa? Bo znowu
Na „etrek” rymów zdaje się, że nie ma.
Tak mi się zdaje. Nałamałem głowę,
Lecz nie znalazłem. Dlatego poema
 Swoje zepsułem w tym miejscu ryzykiem,
 Idąc za wielkim moim poprzednikiem,

Co nie mógł znaleźć nic do „wallenrodyzm”
W swoim „Beniowskim”, nie wiem, której części,
I rzekł: tu nie ma już rymów na „odyzm”.
Tak i jam zrobił. […]

MPT, s. 55–56

Chodzi o wersy 225–232 z pieśni II. W tym autoironicznym frag-
mencie Iwaszkiewicz nie jest do końca precyzyjny. Słowacki zdołał jed-
nak znaleźć rymy (jako że pisał oktawą, nawet dwa: „metodyzm” oraz 
domykające stwierdzenie, zacytowane niedokładnie powyżej), dzięki 
czemu ta pozornie kłopotliwa sytuacja została całkowicie wyzyskana 
na jego korzyść, ukazując mistrzostwo w posługiwaniu się słowem. Ko-
mizm omawianego fragmentu Młodości Pana Twardowskiego jest sam 
w sobie zdecydowanie mniej błyskotliwy, ale też został oparty na innej 
podstawie. U Słowackiego był, jeśli można tak rzec, implicytny i samo-
rodny, u Iwaszkiewicza ostrze komizmu jest skierowane na zewnątrz – 
do utworu, na którym się wzoruje – przez co staje się komizmem dru- 
giego stopnia, zapośredniczonym w tradycji literackiej, odbitym i już 
przez ten fakt słabszym. Autor zdawał sobie sprawę z nierówności tej 
realizacji względem pierwowzoru. Próbował zatem umniejszyć rangę 
swojego „konkurenta”, poprzez nieprecyzyjność cytatu oraz dezynwol-
turę, z jaką wskazuje jego źródło, oczywiście cały czas autoironicznie. 
Iwaszkiewicz pozuje tutaj na poetę, który postawił przed sobą trud-
niejsze zadanie niż Słowacki, gdyż w języku polskim rzeczywiście nie 
ma dokładnego rymu do wyrazu „Pietrek”38, a tylko taki (tzn. głębo-
ki) autor zdaje się brać pod uwagę. Pozornie nie zadowalają go rymy 
niedokładne (których do tego słowa można wymyślić bardzo wiele), co 
nie przeszkadza mu w innym, późniejszym fragmencie dziełka jednak 

38 Nie istnieją leksemy zawierające grupę  -etrek, a jedynie cztery o zakończeniu 
na  -trek („wiatrek”, „ostrek”, „dojutrek”, „chytrek”). Por. Indeks a tergo do Słownika 
języka polskiego. Red. W. Doroszewski. Warszawa 1973 oraz J. Tokarski: Schema-
tyczny indeks a tergo polskich form wyrazowych. Oprac. i red. Z. Saloni. Warszawa 
1993.



Młodzieńczy    poemat    dygresyjny… 191

z nich skorzystać (np. „środka” – „Piotrka”; MPT, s. 101). Dowodzi to 
pretekstowości omawianego fragmentu, z czym zresztą autotematyzm 
bardzo dobrze się łączy.

Rozważania dotyczące rymów pojawiają się w jeszcze jednym miej-
scu u Słowackiego (mowa tu o Swentynie):

[…] jak w dębową szafę
 Wlazła przed wrogów okrutnych pogonią,
Jakie tam miało być z niej auto -da -fe,
 Jak nie pamiętał nikt i nie dbał o nią. –
(O! hor[r]or! trzeci rym jest na żyrafę!
 Muzy żałośne łzy nade mną ronią,
Bo muzy wiedzą, jakie do łez prawo
Ma wieszcz piszący poemat oktawą)

Beniowski, pieśń III, w. 673–680

oraz u Iwaszkiewicza:

Rym ten na „uje” uśmiechu nie zwabi
Na usta wasze – jeno niesmak. Proszę
Pamiętać jednak, że nie ja, lecz rabbi
Mówi te słowa niewarte trzech groszy.
 I proszę wcale mi nie opowiadać,
 Że chcę rymować – a nie umiem gadać

MPT, s. 8

Poeta usprawiedliwia się przed czytelnikiem, winą za nieciekawe 
rymy obarczając postać, która je wypowiada. Następnie powołuje się na 
autorytet Mickiewicza, trawestując fragment improwizacji39:

Wszak i Mickiewicz w swej improwizacji
Mówił: ja tylko o tak do was gadam,
(Że się nie dawał nieść imaginacji!)
Wierszy nie muskam i rymów nie składam.
 Więc, że końcówki tu są jednakowe
 Jest rym! – Nie szkodzi, że czasownikowy

MPT, s. 8 

39 „…Ja rymów nie dobieram, ja zgłosek nie składam,
Tak wszystko napisałem, jak tu do was gadam.”
(A. Mickiewicz: …Ja rymów nie dobieram… [Fragment improwizacji w Paryżu]. 

W: Idem: Dzieła. [Wydanie Rocznicowe 1798–1998]. T. 1: Wiersze. Oprac. C. Zgorzel-
ski. Warszawa 1998, s. 484).



Łukasz Kraj192

Beniowski nie tylko wpłynął na stosunek autora nowego, po pół-
wieczu z okładem, poematu dygresyjnego do własnego bohatera, lecz 
także na relacje z czytelnikiem, z którym Iwaszkiewicz często się prze-
komarza.

Wyobraź, człecze, co te czytasz wiersze,
Że przed twój domek zjechała kareta,
A w niej… Osterwa, na przykład, co pierwsze
Zwykł grywać role (mógł grać i Hamleta!),
 Co byś ty na to powiedział? Tymczasem
 Tu król prawdziwy zajeżdżał popasem!

MPT, s. 36

Analogiczny fragment znajduje się u Słowackiego, czego Iwaszkie-
wicz nie mógł raczej przeoczyć podczas zapewne wielokrotnej lektury 
poematu:

A tu bym wiedzieć chciał twe mądre zdanie,
Mój czytelniku, i twój sąd o rzeczy:
Gdyby cię takie spotkało porwanie
 I nie spodziewał się znikąd odsieczy,
I widział taką rękę, mości panie!

Beniowski, pieśń I, w. 465–469

Autor Młodości Pana Twardowskiego nie oszczędza również siebie 
jako twórcy. Zachęca czytelników, by oni także nie traktowali go zbyt 
poważnie („Śmiejcie się, przeto, śmiejcie bez pardonu”; MPT, s. 12). Po-
emat zestawia z kotletem („A tu poemat nie jest wszak kotletem, / Po-
łknąć nie można go – jest darem boskim!”; MPT, s. 101), wprawdzie na 
zasadzie przeciwieństwa, ale wywołuje to efekt humorystyczny. Dema-
skuje się także jako twórca jeszcze „niewyrobiony”, pożyczający tematy 
i rozwiązania od swych mistrzów („Tak jam i zrobił. Może się poszczę-
ści, / Że mnie krytyka nie zagryzie za to, / Lecz powie z lekkim uśmie-
chem: plagiato!”; MPT, s. 56). Jest to zresztą tematem jednej z apostrof 
adresowanych do Juliusza Słowackiego. Młody autor prosi o wybaczenie 
(„Wybacz mi, boski Julu, ty wybaczać / Umiałeś w życiu”; MPT, s. 56), 
spodziewając się, iż je otrzyma, a jego kradzież „nie wzruszy” poety. 
Po tym fragmencie następuje rozbudowana dygresja poświęcona w ca-
łości Słowackiemu. Nazwany zostaje „wielkim, boskim nauczycielem”, 
a Iwaszkiewicz, teraz już na poważnie, wycofuje się z pretendowania do 
tytułu jego następcy („Zbyt wielu miałbyś następców, co z prymu / Two-
jego sobie zrobiwszy sztandary / Grzaliby serca ludzi małej wiary…”; 
MPT, s. 56), by po chwili wpaść w liryczne uniesienie:



Młodzieńczy    poemat    dygresyjny… 193

Ja się na ciebie spojrzeć nawet boję,
Boję się twoich wielkich czarnych źrenic,
Które jak ciemne są płomienne zdroje,
Jak wino czarne z dwóch przeźroczych szklenic!
 Jak wino mocne, upojne i ciemne
 Namiętne, ciche, skryte i tajemne.

MPT, s. 57

Podobnie zresztą o swym mistrzu pisał po latach:

[…] pozostawały natłoczone dźwięki i obrazy, prawdziwy tłum legend, 
prawdziwa, zadziwiająca poezja, którą się i dziś potrafię upajać jak 
winem. Nic ze scholastyki, nic ze sztywności w tym stosunku do mi-
strza Juliusza – czy nawet „brata Juliusza” – a chęć słuchania go bez 
końca, chęć gonienia tych strof, które co chwila rozpędzając się w nie-
skończoność, plączą się w sieciach skończoności lub rozbijają na ryt-
micznych schodach prowadzących w dół40.

Pada określenie „mistrz”, a także „brat”41. Pamiętać jednak należy, 
iż słowa te pisał poeta już doświadczony, świadomy twórca. Dziesiątki 
lat wcześniej, w poemacie, mówił o Słowackim „O ty mój wieszczu jedy-
ny!” (MPT, s. 57), a cały fragment kończył tymi słowami:

Zostaw w spokoju, muzo, mistrza Jula,
Biedak tak nie ma szczęścia w poematach,
Wracaj więc prędzej do duńskiego króla
I rzuć poetę, który chodzi w łatach
 Wpiętych przez wieszczów, z którymi w wspólności
 Jest naszym bóstwem potrójnem w jedności.

MPT, s. 58

Witan tak komentował przytoczoną sekstynę:

40 J. Iwaszkiewicz: Pogrzeb Słowackiego. W: Idem: Ludzie i książki…, s. 100–
101.

41 Nazwanie Słowackiego „bratem” jest w tym kontekście dwuznaczne. Poecie 
nie chodzi zapewne o braterstwo idei czy też powołanie do bycia pisarzem. Przywołuje 
raczej określenie związane z późnym okresem twórczości wielkiego romantyka, jego 
zafascynowaniem osobą Andrzeja Towiańskiego i przynależnością do Koła Sprawy Bo-
żej (por. E. Sawrymowicz: Juliusz Słowacki. Warszawa 1973, s. 301–310; a także: 
J. S łowacki: [Odezwa do Braci w Kole] i Głos brata Juliusza Słowackiego). Iwasz-
kiewicz cenił utwory mistyczne Słowackiego, choć nie utożsamiał się z ich ideologią. 
„I co najdziwniejsze, uciekała kompletnie przede mną dziwaczna a megalomańska idea 
Króla -Ducha, pozostawały natłoczone dźwięki i obrazy […] prawdziwa, zadziwiająca 
poezja […]”. (J. Iwaszkiewicz: Pogrzeb Słowackiego. W: Idem: Ludzie i książki…, 
s. 100).



Łukasz Kraj194

Z dużą dozą autoironii i autodystansu powiada przecież młodziut-
ki Iwaszkiewicz o sobie […]: „poeta, który chodzi w łatach wpiętych 
przez wieszczów”42.

Sąsiedztwo następnej strofy, w której istotnie własny utwór porów-
nuje do łatki („Choć oda moja nie chciała być łatką, / A owszem, nawet 
wzorzystym brokatem, / Zawsze zostanie małą nędzną szmatką”; MPT, 
s. 58) może być mylące, wydaje się jednakże, iż Witan błędnie odczytał 
przywołane tu wersy, Iwaszkiewiczowi chodziło bowiem raczej o Słowac-
kiego, gdy mówił o poecie „który chodzi / W łatach wpiętych przez wiesz-
czów”. On właśnie był „wieszczem jedynym” oraz „potrójnym w jedno-
ści”. Ten nieco niejasny fragment nabiera znaczenia w odniesieniu do 
stosunku, jaki do wielkiego romantyka mieli niektórzy przedstawiciele 
Młodej Polski. Halina Floryńska, przywołując przykład Wincentego Lu-
tosławskiego, pisała:

Całości swoich poglądów metafizycznych, historiozoficznych i uto-
pii społecznej przypisał Lutosławski patronat Słowackiego. Uznając 
twórczość romantyków za Ewangelię Narodową, nie zawsze uwzględ-
niał dzielące ich różnice. Toteż zakładając, że Słowacki „najpełniej 
wyraził”, przypisywał mu poglądy innych romantycznych twórców43.

Modernistyczny „kult Słowackiego”, opisywany we wspomnianej 
książce, był wciąż żywy, gdy Iwaszkiewicz pisał swój poemat. Świadczy 
o tym nieco wcześniejszy fragment apostrofy do wieszcza („ten gwar, co 
zaszumiał / Naokół twego imienia i duszy”; MPT, s. 56), jak również, 
przytoczone już, słowa o „wielu następcach” mistrza. Jeśli zatem rzeczy-
wiście tak pojmować słowa poematu, okaże się, że autor był bardzo prze-
nikliwy w ocenie dzieł pisarzy epoki, w której dane mu było dorastać.

Obok słownictwa wyszukanego, które ozdabia fragmenty poważniej-
sze, pojawiają się w poemacie również wyrażenia potoczne:

Hamlet po piwie wziął minę żałobną,
Wspomniał Ofelię, matkę oraz stryja,
Horacja postać tak wielce nadobną –
Musiał oddalić go, bo była chryja.
 Przyjaźń to teraz jest niewielka frajda,
 Pakują za nią do więzień, jak Wilde’a

MPT, s. 3944

42 J. Witan: Bohaterowie arcydzieł literackich podróżują do Polski…, s. 65.
43 H. Floryńska: Spadkobiercy Króla Ducha. O recepcji filozofii Słowackiego 

w światopoglądzie polskiego modernizmu. Wrocław [etc.] 1976, s. 248.
44 Iwaszkiewicz czyni tutaj aluzję do rzekomych skłonności homoseksualnych 

Hamleta. Według niektórych interpretatorów, głównie z kręgu Queer Theory, Horacjo 



Młodzieńczy    poemat    dygresyjny… 195

Narracja często rozbijana jest przez liczne dygresje, w których naj-
ważniejszy zdaje się „podstawowy dla Iwaszkiewiczowskiego pisarstwa 
żywioł, czyli wspomnienie”45.

Fantazja podsuwa poecie w łańcuchu swobodnych skojarzeń dy-
gresje o szerokiej skali […]. To zabawa poetycka, w którą poeta wcią-
ga czytelnika i sam się w niej wyżywa46.

Rozważania dotyczą mijającego czasu, przeczytanych lektur, bli-
skich ludzi (między innymi czułe słowa o matce – być może również ślad 
wpływów Beniowskiego) czy rodzinnych stron.

O Dnieprze! Sina nieprzebrana rzeko!
Gdzie są te fale, które nas odbiły?
Czy w jakim morzu pod zwrotnikiem cieką,
Czy się na niebo sine ulotniły
 I tam jak obłok ulatując rączy
 To odbijają, co tutaj się kończy… 

MPT, s. 2547

miał być jego kochankiem. Por. M. Tracey Chesler: A Homo -erotic Reading: Of Wil-
liam Shakespeare’s Hamlet. In: Hohonu. A journal of academic writing. Vol. 1, no. 1. 
Hilo 2003. Wersja on -line: http://www.uhh.hawaii.edu/academics/hohonu/writing.
php?id=21 [data dostępu: 19.10.2011]. Za możliwością również takiego odczytywania 
przemawiałoby przeświadczenie o dużej ilości miejsc niedookreślonych w tym utworze. 
„Hamlet jest jak gąbka. Jeśli go tylko nie stylizować i nie grać antykwarycznie, wchła-
nia w siebie od razu całą współczesność. Jest to najdziwniejsza ze sztuk, jakie kiedy-
kolwiek napisano; właśnie przez swoje dziury, przez swoje niedookreślenia”. (J. Kott: 
Szekspir współczesny. Kraków 1997, s. 78). Źródeł zainteresowania Iwaszkiewicza wąt-
kami homoseksualnymi, które w opracowaniach dramatów Shakespeare’a przez długi 
czas były przemilczane, można się dopatrywać w jego własnych skłonnościach. Już 
w 1911 roku tak pisał w Dziennikach: „W poniedziałek […] byłem u najukochańszego; 
miły on stale i ciągle; tak go kocham, że boję się, czy nie jestem homoseksualistą”. 
(J. Iwaszkiewicz: Dzienniki 1911–1955…, s. 29–30).

45 J. Witan: Bohaterowie arcydzieł literackich podróżują do Polski…, s. 66.
46 J. Marx: Jowiszowe pozy, zadumy, grymasy. W: Idem: Skamandryci…, 

s. 257.
47 Przywołując Dniepr, Iwaszkiewicz nawiązuje zarówno ogólnie do romantyzmu, 

którego najwybitniejsi twórcy mieli „swoje” rzeki (np. Mickiewicz – Niemen, Słowacki 
– Ikwę), jak i szczególnie do poetów ziemi ukraińskiej. „Od Mickiewiczowskiego Nie-
mna i Wilii zaczyna się romantyczna geografia poetycka rzek. […] Każda z prowincji 
nobilitująca się w literaturze będzie więc chlubić się własną rzeką. Ukraina S. Gosz-
czyńskiego i J.B. Zaleskiego, potem Ukraina Żmii Słowackiego […] nie istnieje bez opi-
sów wspaniałości Dniepru z jego porohami, rozlewiskami i limanami”. (J. Bachórz: 
Akwatyczne motywy: jezioro, rzeka, morze. W: Słownik literatury polskiej XIX wieku…, 
s. 8). Oprócz Dniepru należy przywołać również jego dopływ – Roś, którą Iwaszkiewicz 
opisał w wierszu [Nad sinymi brzegami Rosi] z tomu Powrót do Europy.



Łukasz Kraj196

Fragmentaryczność (będąca cechą charakterystyczną poematu dy-
gresyjnego) sprawia, że autor dowolnie kieruje tempem narracji, to spo-
walnia, dzięki pobocznym rozważaniom, to znów przyspiesza, ucinając 
jeden fragment i rozpoczynając inny – późniejszy.

Prrr! A tu pauza i to jaka długa!
Na roczek sobie złożyłem pisanie –
I teraz nie wiem, po co ta szaruga
I to pisałem w karczmie nocowanie?
 I nie pamiętam, na czym ta przemowa
 Miała zakończyć się donkiszotowa?

Trudno, wybaczcie – musimy przeskoczyć –
I zacząć z innej beczki opowieści,
Ale by łatwiej pauzę tę przeoczyć –
Dam kilka sekstyn o lirycznej treści

MPT, s. 62

W utworze występują zatem wszystkie najważniejsze dla poematu 
dygresyjnego elementy (kompozycja luźna, wyraźnie zaznaczona po-
stać narratora, zdarzenia jako pretekst do dygresji, żywioł ironiczny)48. 
Wciąż pozostaje jednak autor tym, który dopiero się uczy. Sam mówi, 
że jego „sekstyn zgrzyty i chropawość / Niejedno wyrwą z ust waszych 
westchnienie” (MPT, s. 11), a wiersz zdolny jest „zranić ucho”. Może 
o tym świadczyć również fakt, iż nie wybrał oktawy, jak Słowacki w Be-
niowskim, ale łatwiejszą sekstynę. „Interesujące jest śledzenie zmagań 
Iwaszkiewicza z formą. Czasem sekstyna zda się go pieścić jak Słowac-
kiego, to znów bywa mu oporna. Nie darmo jest żeńskiego rodzaju”49. 
Witan tłumaczy:

Ten, który uczy się grać, musi nieustannie bębnić gamy, ten, 
kto chce być pisarzem, musi ćwiczyć się w pisaniu form utrwalonych 
w tradycji literackiej. Poemat Młodość Pana Twardowskiego pisał 
osiemnastoletni wrażliwy czytelnik, który wybierał wielkie wzory, 
terminował u najwybitniejszych poetów i pisarzy, by stworzyć własny 
warsztat literacki50.

48 J. S ławiński: Poemat dygresyjny. W: Słownik terminów literackich…, s. 396.
49 J. Marx: Jowiszowe pozy, zadumy, grymasy. W: Idem: Skamandryci…, s. 257. 

Warto zwrócić uwagę, że nie tylko sekstyna jest rodzaju żeńskiego; oktawa, a nawet 
ogólniej strofa – również. Tak sformułowaną kategorię żeńskości można zatem żar-
tobliwie odnieść do wszelkich problemów wersyfikacyjnych, na jakie natrafia twórca, 
pragnący pisać utwory o regularnej strofice.

50 J. Witan: Posłowie. W: J. Iwaszkiewicz: Młodość Pana Twardowskiego…, 
s. 133.



Młodzieńczy    poemat    dygresyjny… 197

Poeta, idąc w ślady mistrzów, nie miał zamiaru kopiować ich roz-
wiązań, dorównywać ich osiągnięciom czy też bezkrytycznie wpisywać 
się w obrany paradygmat. Nie miało to być przedłużanie linii stricte 
romantycznej. Gdyby było inaczej, Iwaszkiewicz zapewne wybrałby inny 
gatunek z XIX -wiecznej genologii, taki, który, będąc w pełni romantycz-
nym, byłby równocześnie poważny w formie i treści, bez zaznaczania 
dystansu do siebie (dzieła) i twórcy. Autor przedmowy do książkowego 
wydania Młodości Pana Twardowskiego stwierdza:

Odnowienie poematu dygresyjnego pod piórem Jarosława Iwasz-
kiewicza ma inny cel niż próbę kontynuacji „martwego rodzaju literac-
kiego”. Jest to świadoma zabawa, gra literacka zgodna z zasadą utile 
dulci51.

Z kolei Marx dopowiada:

Na instrumentację poematu złożyła się cała poetycka tradycja ro-
mantyczna. Ale przecież nie przekopiowana z namaszczeniem. Jest to 
raczej gatunkowo coś, co Francuzi nazywają à la manière de, żartobli-
wą parafrazą konwencji romantycznej, persyflażem52.

Decydując się na podjęcie poematu dygresyjnego, pisarz wskrzeszał 
dobrze mu znaną tradycję, ale w jej formie najbardziej do siebie samej 
zdystansowanej, ożywiał i jednocześnie ukazywał, że tak naprawdę 
ożywić jej się nie da. Pisząc, spłacał dług zaciągnięty przede wszyst-
kim u Słowackiego, a jednocześnie swoiście wyzwalał się spod jego bez-
pośredniego wpływu jako teraźniejszego mistrza i aktualnego wzoru. 
Wypada więc zgodzić się z wnioskiem Witana, iż „młodzieńczy poemat 
Iwaszkiewicza jest napisanym z wirtuozerią palimpsestem”53.

Nigdy potem nie stworzył, a w każdym razie nie opublikował, utwo-
ru, który byłby ujęty w formę ściśle romantyczną. Omawiane dziełko 
też zresztą ukazało się dopiero po latach54 – z okazji 85. rocznicy uro-

51 Ibidem.
52 J. Marx: Jowiszowe pozy, zadumy, grymasy. W: Idem: Skamandryci…, s. 257. 

Nazywanie utworu Iwaszkiewicza persyflażem nie wydaje się uprawomocnione. Jak 
pisze Janusz Sławiński, persyflaż to „wypowiedź, zwłaszcza literacka, nawiązująca 
ironicznie do cudzego stylu, ukrywająca szyderstwo pod pozorami gładkiej uprzejmo-
ści, powagą maskująca kpinę”. (J. S ławiński: Persyflaż. W: Słownik terminów lite-
rackich…, s. 381). Nie taka zapewne była intencja młodego poety, co zresztą wynika 
z przytoczonych powyżej opinii innych badaczy.

53 J. Witan: Posłowie. W: J. Iwaszkiewicz: Młodość Pana Twardowskiego…, 
s. 133.

54 Interesująca wydaje się możliwość ujęcia tego faktu z punktu widzenia Harolda 
Blooma teorii lęku przed wpływem. Zagadnienie to, przerastające ramy niniejszego 



Łukasz Kraj198

dzin – i na prawach juwenilijnych, bardziej jako ciekawostka i doku-
ment minionego czasu niż pełnoprawna pozycja w bibliografii uznanego 
już twórcy.

Romantyczna „epoka” Jarosława Iwaszkiewicza ogranicza się więc 
do najwcześniejszego okresu jego twórczości. W późniejszych dziełach 
poeta zasymilował pierwiastki romantyczne, włączając ich elementy 
w warsztat twórczy i świadomość (a niekiedy może i nieświadomość55) 
pisarską. W kolejnych utworach można mówić o elementach romanty-
zmu jako nurtu, nie jako określonej i zamkniętej epoki.

tekstu, będzie przedmiotem mojego zainteresowania w odrębnej pracy. Dowodem uży-
teczności tej metody w badaniach nad twórczością Iwaszkiewicza jest książka J. Po-
tkańskiego: Parabazy wpływu. Iwaszkiewicz, Bloom, Lacan. Warszawa 2008.

55 „[…] należę do tych poetów czy układaczy wierszy, u których świadomość odgry-
wa względnie małą rolę i którzy nie bardzo nawet są zdolni powiedzieć, na czym polega 
i jak przebiega ich proces twórczy – nawet na przestrzeni małego wiersza”. (J. Iwasz-
kiewicz: O poezji. „Miesięcznik Literacki” 1974, nr 2, s. 34).

Łukasz Kraj

An early digressive epic poem 
by Jarosław Iwaszkiewicz on Twardowski

Summary

The article pays attention to the connections of early works by Jarosław Iwasz-
kiewicz with a Romantic tradition. The subject of interest is a digressive epic poem 
Młodość Pana Twardowskiego belonging to juvenilia. The analysis of the very work 
points to strong influences of Julisz Słowacki’s writing, especially the inspirations in 
Beniowski. At the beginning of his writing, Iwaszkiewicz seems to be a talented learn-
er of a Romantic poet. Following patterns, he uses them in a way that is original for 
such a young author. A juvenile adventure is becoming a precious poetic lesson useful 
in later mature writing. 



Młodzieńczy    poemat    dygresyjny… 199

Łukasz Kraj 

Le poème digressif juvénile 
de Jarosław Iwaszkiewicz sur monsieur Twardowski

Résumé

L’article attire l’attention sur les rapports de la production littéraire juvénile de 
Jarosław Iwaszkiewicz avec la tradition romantique. L’objet d’étude est le poème di-
gressif juvénile Młodość Pana Twardowskiego. L’analyse de cette oeuvre démontre une 
forte influence de la plume de Juliusz Słowacki, surtout des inspirations de Beniowski. 
Dès le début de sa carrière littéraire Iwaszkiewicz se montre un apprenti talentueux du 
chantre romantique. En profitant des modèles, le jeune poète s‘en sert de manière as-
sez originale. Une aventure juvénile devient une leçon poétique précieuse, importante 
dans l’antérieure production poétique mûre. 



Maciej Szargot

Juliusz   Słowacki   w   piosence*

Tematem niniejszego artykułu są piosenki, których autorzy odwo-
ływali się w tekście do biografii lub twórczości Juliusza Słowackiego. 
Będą to, rzecz jasna, piosenki, które określa się mianem kabaretowych, 
literackich czy autorskich i o których można powiedzieć to, co o utwo-
rach Wojciecha Młynarskiego napisał Juliusz Kydryński: „w większości 
wypadków muzyka odgrywa w nich rolę drugorzędną, akompaniują-
cą, […] tekst jest elementem absolutnie dominującym”1. Zanim jednak 
przejdę do ich omówienia, powinienem sformułować kilka zastrzeżeń:

1. Nie chodzi mi tu o śpiewanie utworów samego Słowackiego (co 
robili na przykład Tadeusz Woźniak czy Marek Grechuta), ale o teksty 
innych autorów, nawiązujące do życia i/lub twórczości poety.

2. Nie twierdzę, że można będzie mówić o wyczerpaniu tematu w ni-
niejszym szkicu. Trudno bowiem (jeśli jest to w ogóle możliwe) zebrać 
cały materiał, wszystkie utwory zawierające interesujące nas aluzje – 
a więc będę omawiał jedynie próbkę, wybór tekstów – te, które udało mi 
się znaleźć.

3. Mój szkic nie zawsze będzie w pełni „filologiczny” ze względu na 
niedostępność niektórych tekstów w formie zapisanej, wydrukowanej. 
Powodowało to czasami konieczność spisywania „ze słuchu” bądź korzy-
stania z niepewnych wersji (na przykład z Internetu).

4. Omawiane teksty nie zawsze były pisane z myślą o wykorzystaniu 
ich w piosenkach, czyli o ich śpiewaniu. Dotyczy to zwłaszcza wierszy 

* Niniejszy szkic – w znacznie rozbudowanej wersji – znalazł się w mojej złożonej 
do druku książce pt. Pamięć słowa o poezji Juliusza Słowackiego.

1 J. Kydryński: Wojciech Młynarski. W: W. M łynarski: W co się bawić? Kra-
ków 1983, s. 5.



Juliusz   Słowacki   w   piosence 201

Andrzeja Waligórskiego, które pierwotnie autor odczytywał w radiu, ale 
później z reguły dopisywano do nich muzykę i „przerabiano” na piosenki 
(robili to między innymi Tadeusz Chyła czy Olek Grotowski). Autor mu-
siał się więc liczyć z możliwością takiego ich wykonywania.

Zacznijmy te rozważania od aluzji biograficznych. 

Wokół   biografii

Twórcy piosenek chętnie sięgają do faktów z życia romantycznego 
poety. Oczywiście, będą to fakty powszechnie znane, takie, o których 
można się dowiedzieć w szkole (w każdym razie: można było się dowie-
dzieć w niegdysiejszej szkole). 

Zacznijmy od najstarszego z omawianych utworów – od napisanej 
w dwudziestoleciu międzywojennym Maryli Mariana Hemara. Podmiot 
mówiący (a raczej może – śpiewający) piosenki – Maryla Wereszczaków-
na – odwołuje się, rzecz jasna, przede wszystkim do biografii Mickiewi-
cza, ale poświęca uwagę także życiu Słowackiego: 

Literatura, literatura 
To nie jest tylko zasługa pióra: 
Trzeba dziewicy, która wie, 
Kiedy poecie szepnąć – „nie”!

Kiedy o tym tak myślę dzisiaj, 
To tylko ja i Śniadecka Ludwisia, 
Myśmy sprawiły to we dwie, 
Chociaż jej łatwiej przyszło niż mnie…

Lecz ona także umknęła z zasadzki, 
Kiedy Poecie przyszło sprawić ból: 
Jej dziełem jest Juliusz Słowacki, 
A bez niej byłby maminsynek Jul. 

Tego już dzisiaj ukryć się nie da: 
Moje „Dziady”, jej „Lilla Weneda”, 
Mój „Pan Tadeusz”, jej „Król -Duch”, 
To wszystko wyszło od nas dwóch2. 

2 M. Hemar: Maryla. W: Kiedy znów zakwitną białe bzy. (Utwory wybrane). Wy-
bór i posłowie T. Szymański. Kraków 1991, s. 351–352. 



Maciej Szargot202

Zwróćmy uwagę na przywołanie powszechnie znanych biograficz-
nych faktów: nieodwzajemniona miłość do Ludwiki Śniadeckiej, odrzu-
cenie przez nią poety, wreszcie – bliski związek Słowackiego z matką, 
pozwalający Maryli nazwać go „maminsynkiem”. Aluzje do twórczości 
są tu zdecydowanie drugoplanowe – Hemar poprzestaje na wymienie-
niu dwóch tytułów dzieł, są to jednak te tytuły, dzięki którym Słowacki 
zyskał miano wieszcza. 

Zauważmy również, że w piosence pojawiają się dwa konteksty, w któ-
rych funkcjonują biograficzne aluzje. Pierwszy stanowi odwołanie do ży-
cia i twórczości Mickiewicza, z którym to poetą Słowacki jest porównywa-
ny i zestawiany. Co ciekawe – autor Balladyny został ukazany jako równy 
Mickiewiczowi, obu ich natomiast przeciwstawiono Krasińskiemu, który:

Sam przyznał, że przez Delfiny czary 
Bóg mu odmówił tej anielskiej miary3. 

Pierwszy więc kontekst moglibyśmy określić mianem kontekstu 
mickiewiczowskiego – będzie on, jak zobaczymy, powracał w piosenko-
wych aluzjach. 

Drugi kontekst tworzy sama kultura romantyczna, specyfika epoki. 
To na niej przecież oparł Hemar dowcip kabaretowej piosenki. Otóż, zgod-
nie z romantycznym ujęciem, źródłem literatury jest miłość, dokładniej 
zaś – miłość nieszczęśliwa. Bez zawodu miłosnego, bez odtrącenia poety 
przez wybrankę serca nie powstałyby arcydzieła. Można tu oczywiście 
dojrzeć też cień modnego w dwudziestoleciu międzywojennym freudyzmu, 
który w literaturze widział przecież główny przejaw sublimacji niezaspo-
kojonych popędów. Freudyzm pojawiałby się tu jednak właśnie jako specy-
ficzna, pozytywistyczna z ducha reinterpretacja romantyzmu4. Także ten 
kontekst – romantyczny – będziemy mogli śledzić w kolejnych tekstach. 

Zwykle jednak – powtórzmy – aluzje biograficzne ograniczają się do 
prostego przywołania faktów. Tak stanie się na przykład w napisanej 
przez Andrzeja Waligórskiego Kompromitacji wieszcza, gdzie Słowacki 
zwraca się do Redaktora: 

[…] Ten poemat wczoraj machnąłem wieczorem. 
Zechciej waszmość zamieścić. Gdy będzie gotowy, 
Proszę przesłać egzemplarz jeden okazowy 
Mej matce. Honorarium wezmę zaraz w kieszeń5. 

3 Ibidem, s. 352.
4 M. Piwińska: Złe wychowanie. Fragmenty romantycznej biografii. Warszawa 

1981, s. 213.
5 A. Waligórski: Kompromitacja wieszcza. W: Idem: Dreptakowisko. Kraków–

Wrocław 1986, s. 69.



Juliusz   Słowacki   w   piosence 203

Natomiast pytanie o nazwisko słynny romantyk przyjmuje z niedo-
wierzaniem i uznaje za żart:

SŁOWACKI
Kaducznie się spieszę, 
Nie mam czasu na żarty! 
REDAKTOR
Żarty? Niby z czego? 
SŁOWACKI
Że nibyś pan nie poznał mistrza Słowackiego, 
Dowcip mierny, lecz niech tam. Teraz płać i kwita.
REDAKTOR
Może nawet zapłacę, lecz niech pan odczyta. 
SŁOWACKI
Czyś pan zdrowy? 
REDAKTOR
Zupełnie. 
SŁOWACKI
Masz przed sobą wieszcza. 
REDAKTOR
Pięknie, lecz muszę słyszeć, nim co pozamieszczam, 
A zwłaszcza nim zapłacę… 
SŁOWACKI
O literaturo! 
Jakże nisko upadłaś… Dobrze, słuchaj, ciuro6.

Znowu więc pojawia się aluzja do bliskiego związku poety z matką. 
Poza tym jednak Waligórski zwraca uwagę na dumę Słowackiego i jego 
wygórowane zdanie na temat swój i własnej twórczości, a także na zgo-
ła nieromantyczny stosunek do pieniędzy (co prawda, Słowacki nie dbał 
o honoraria, ale w sprawach pieniężnych, jak wiemy, orientował się do-
brze – z powodzeniem bowiem grał na giełdzie). 

Dotąd mieliśmy do czynienia z prostymi aluzjami biograficznymi. 
Inaczej będzie w przypadku piosenki Jacka Kleyffa pt. Mickiewicz, 
w której pojawia się gra z biografią Słowackiego:

Stoi Adam Mickiewicz,
furażerkę ma w ręku,
co ją kupił w komisie 
dla tej swojej Irenki. 

6 Ibidem. 



Maciej Szargot204

Za to Juliusz Słowacki
trzyma w ręku telefon. 
Chce się chyba umówić
z jakąś piękną kobietą. 

Wyszli obaj na miasto,
w autobusach już ciasno,
myśli Juliusz Słowacki: 
„Chiba będzie z piętnasta”.

Przecinając Nowotki
stanął tramwaj dlaczegoś tam,
więc musiał Mickiewicz 
wysiąść na Dzierżyńskiego. 

Kupił w kiosku lekarstwa,
dwie „Poezje”, „Trybunę”,
patrzy, znana pelisa. 
„Czy to aby nie Julek?” 

„Sie masz, wujek! – zawołał –
co się nie pokazujesz?”
„A, bo widzisz, Mickiewicz, 
nie tylko ty pisujesz”7.

Zauważmy, że autor piosenki zniekształca i przekręca powszechnie 
znane informacje biograficzne. Zamiast mówić o erotycznych niepowo-
dzeniach poety, każe mu się umawiać z piękną kobietą. Zamiast ekspo-
nować jego konflikt z Mickiewiczem, każe twórcom się przyjaźnić: autor 
Dziadów radośnie rozpoznaje drugiego wieszcza w tłumie i wita go ko-
lokwialnym „Sie masz, wujek!”. Wreszcie zamiast znanego z ikonografii 
i legendy kołnierzyka Kleyff ubiera Słowackiego w „znaną pelisę”. 

Jaki jest sens tych deformacji? Najwyraźniej wyznacza go kolejny, 
może najważniejszy w piosenkach kontekst – kontekst współczesności, 
XX wieku. Słowacki wraz z Mickiewiczem zostali wprowadzeni w świat 
nowoczesnych urządzeń i maszyn (telefon, autobus, tramwaj), instytucji 
handlowych (kiosk, komis), strojów (furażerka, pelisa), czasopism („Po-
ezja”, „Trybuna”); w czas oznaczany wedle nowego systemu („chiba bę-
dzie z piętnasta”). Oczywiście nie przypadkiem pojawiły się nazwiska 
komunistycznych patronów ulic (Dzierżyński, Nowotko). Mickiewicz 

7 J. Kleyff: [Piosenki wydane w tomiku z serii Biblioteka Bardów]. Warszawa 
2000, s. 57. W kolejnym tekście w tymże zbiorku (Mickiewicz II, czyli Salon Warszaw-
ski) Słowacki występuje również, jednak zupełnie epizodycznie.



Juliusz   Słowacki   w   piosence 205

i Słowacki wylądowali w drugiej połowie XX wieku, w peerelowskiej by-
lejakości, którą zresztą doskonale podkreśla bylejakość użytego w pio-
sence języka (rymy typu: ciasto – piętnasta, „Trybunę” – Julek; zwro-
ty takie jak: „stanął tramwaj dlaczegoś tam”), a także użyta melodia 
i sposób wykonywania stylizowane na balladę podwórzową. „Wpasowa-
nie” romantycznego poety w dwudziestowieczną rzeczywistość może się 
odbyć tylko z jaskrawym naruszeniem jego wizerunku, „sprasowanego” 
do niewielkiego wymiaru człowieka nowych czasów. Słowacki, roman-
tyczny wieszcz, wreszcie – sam romantyzm do nowej rzeczywistości nie 
pasują – albo, jak u Kleyffa, zostaną w nią „wprasowani”, albo będą 
tworzyć z nią rażący kontrast. 

Gry   z   twórczością

Pozostańmy jeszcze przy tekście Kleyffa. Zaobserwowana gra z bio-
grafią koresponduje w nim z grą z twórczością romantycznego poety: 

Tu otworzył Słowacki 
plastikową aktówkę, 
wyjął cztery A4, 
uprzystępnił mu próbkę.

Wziął Mickiewicz do ręki 
cztery ważne papiery 
i odczytał litery 
w rytm dziecięcej piosenki:

Ślimak! Wystaw rogi, 
Dam ci sera… z nogi… 
Sera wojskowego, 
na pierogi dobrego, 
jak każdego innego8. 

Twórczość subtelnego liryka została w XIX -wiecznej rzeczywistości 
„sprasowana”, podobnie jak biografia. Jest chyba nawet gorzej, bo fak-
ty były przekręcane i przekłamywane, ale zachowywały jeszcze jakiś 
związek z życiem poety. Z poezji nie pozostało nic. Słowacki przeniesio-
ny w nasze czasy byłby w stanie tworzyć tylko idiotyczne rymowanki 
„w rytm dziecięcej piosenki”.

8 Ibidem, s. 57–58.



Maciej Szargot206

W nieco podobny sposób konfrontuje twórczość Słowackiego ze 
współczesnością Andrzej Garczarek. W jego piosenkach pojawiają się 
już aluzje do konkretnych utworów poety. Aluzje te służą zaakcento-
waniu bolesnego kontrastu i niedopasowania twórczości romantyka do 
współczesnego świata: 

menażeria neonowa menażeria 
toto lotek! 
kino PRZYSZŁOŚĆ! 
garmażeria!

znów po mięso ustawiają się kobiety
złe wilczyce pilnujące swojej części
a w teatrze patetyczny 
repertuar romantyczny 
o szaleńcu który zabić chciał cesarza…9 

Kordian, „który zabić chciał cesarza”, nie ma nic wspólnego 
z konsumpcyjno -reklamowym światem socjalistycznego niedoboru. Ten 
świat go odrzuca i nie rozumie, czy też rozumie w sposób płaski i jedno-
znaczny: romantyczny bohater jest odbierany po prostu jak szaleniec. 

W innej piosence Garczarek wskazuje powód tego odrzucenia:

choćbyś krwią pisał 
wszystkie swoje wiersze 
na welinowym glanc papierze 
ludzi w aniołów raczej nie przerobisz 
bo już poezja ich nie bierze10. 

Tym razem został przywołany oczywiście powszechnie znany frag-
ment wiersza Testament mój. „Podmiot śpiewający” zwraca się jednak 
nie do Słowackiego, a do współczesnego poety. Chodzi więc nie o to, że 
poezja Słowackiego nie robi już wrażenia, a o to, że współczesnych „nie 
bierze” już w ogóle żadna poezja. Zmieniła się czy też została utracona 
dawna wrażliwość. Stąd testament przestał być aktualny: ludzi nie da 
się już przerobić w aniołów, a więc żadna „siła fatalna” nie pozostanie 
teraz po żadnym poecie. Odrzucenie Słowackiego okazuje się w istocie 
odrzuceniem poezji, a wraz z nią – odrzuceniem romantycznego wzorca 
poezji i poety.

Szerzej formułuje tę diagnozę Jan Kaczmarek: 

 9 A. Garczarek: Zmierzch. W: Idem: Krowie ciepło [b.m.w.] 1985, s. 26.
10 Idem: piosenka dla Piotrowskiego poety. W: Idem: Krowie ciepło…, s. 10–11. 



Juliusz   Słowacki   w   piosence 207

Przeszły lata uniesień zostawiając nam w spadku
Trochę wierszy poetów genialnych,
Wallenroda, Kordiana, Zwycięzców Bartków
Wymyślonych, lecz niebanalnych.

Teraz to się nie liczy, tak jak kiedyś przed laty,
I niejeden już symbol się przeżył.
Potaniało proroctwo w konfrontacji z efektem,
Zresztą kto dziś prorokom uwierzy?

Trochę żal, trochę szkoda szlachetnego porywu,
Bo brzmi szorstko trywialny testament:
Z każdej mąki będzie jakiś tam chleb,
Nie z każdego popiołu dyjament11.

Tym razem Kordian pojawił się wśród utworów nie tylko roman-
tycznych, lecz także późniejszych, odwołujących się do romantycznego 
paradygmatu. Twórczość Słowackiego, podobnie jak w wyżej cytowa-
nych piosenkach, reprezentuje epokę, ale tym razem także i wykracza-
jący poza jej granice typ literatury. Zdroworozsądkowy wywód ukazuje 
niejednoznaczny stosunek współczesnych do tego pisarstwa: z jednej 
strony ocenianego jako szlachetne, genialne i niebanalne, z drugiej – 
jako mocno zdezaktualizowane, niepraktyczne i niosące symbole, które 
się przeżyły. To, co nowe jest, co prawda szorstkie i trywialne, a starego 
„trochę żal, trochę szkoda” – ale nie ma powrotu. Chodzi już nie tylko 
o to, że Słowacki (i reprezentowana przez niego literatura) nie pasuje do 
nowych czasów, lecz także o to, że jest dla współczesności niezrozumia-
ły i nie do przyjęcia – może pozostać co najwyżej nobliwym zabytkiem.

Podobne – choć może o jeszcze bardziej pesymistycznym wydźwię- 
ku – refleksje sformułuje wiele lat później autorski tandem: Olga Li-
pińska i Marek Piechota w piosence napisanej do telewizyjnego Kaba-
retu. Aluzja do utworu Słowackiego posłuży tam do osądzenia nowych 
czasów III RP, w których zamiera czytelnictwo, a ważne stają się tylko 
wartości materialne. Tytuł romantycznego arcydzieła pojawi się w oto-
czeniu innych tytułów, nazwisk i cytatów – jednakowo niepotrzebnych 
i odchodzących w zapomnienie: 

Dziś nie czytamy Lalki Prusa,
Nie traci czasu nikt na Prousta.
[…]

11 Jan Kaczmarek, 44. Tekst „spisany ze słuchu” – wersja drukowana jest bar-
dzo mocno przekształcona i opatrzona tytułem: W ramach obchodów Roku Mickiewi-
czowskiego fragment rozprawy nad sensem magicznej liczby 44. W: J. Kaczmarek: 
Kurna chata… Wiersze, piosenki, pioseneczki. Wrocław 1999.



Maciej Szargot208

Jednym posłuży koń w podróży,
Drugim – gablota à la „merc”;
Jednym – Król -Duch i Imię róży,
Drugim – „dla pokrzepienia serc”.
Śmierć frajerom!12 

Jednak nie wszyscy twórcy piosenek myślą w ten sposób. Teksty 
Andrzeja Waligórskiego i Wojciecha Młynarskiego przynoszą zabawne 
gry z utworami romantycznego poety ukazujące, że jest to twórczość 
ciągle żywa i ciekawa, ważny punkt odniesienia. W cytowanym już tek-
ście Kompromitacja wieszcza Słowacki toczy z Redaktorem dyskusję od-
nawiającą stary i ciągle aktualny spór romantycznej poezji ze zdrowym 
rozsądkiem popartym encyklopedyczną wiedzą: 

SŁOWACKI
[…] Uspokojenie: 
REDAKTOR
Tytuł jak w sam raz do prasy. 
Zwłaszcza że mamy bardzo niespokojne czasy… 
Proszę czytać! 
SŁOWACKI
„Jest u nas kolumna w Warszawie, 
Na której usiadają podróżne żurawie, 
Spotkawszy jej liściane czoło…” 
REDAKTOR
Kto tam siada?
SŁOWACKI
Żurawie, a waść niech mi co chwilkę nie wpada! 
„Spotkawszy jej liściane czoło wśród obłoka, 
Taka zda się odludna…” 
REDAKTOR
Toć żuraw nie sroka, 
Na kolumnie nie siędzie! 
SŁOWACKI
Nie siędzie? 
REDAKTOR
Broń Boże! 
Choćby nawet chciał usiąść, to nijak nie może, 
Siada tylko na stepy, względnie na mokradła! 

12 Każdemu za swoje. (Z Horacjusza). Tekst O. Lipińska, M. Piechota, muzy-
ka R. Poznakowski. Emisja w programie: Każdemu za swoje, TVP 1, 10.07.1999. Tek-
sty dwojga autorów cytuję według kopii załączników do arkuszy zgłoszeniowych dla 
ZAIKS -u (archiwum M. Piechoty).



Juliusz   Słowacki   w   piosence 209

SŁOWACKI
Ta ptaszyna? 
REDAKTOR
Ptaszyna? Jakby panu spadła 
Na głowę, to pan życie straciłbyś z tą chwilą. 
Wielka jak struś, a waży ze czterdzieści kilo! 
SŁOWACKI
To straszne! 
REDAKTOR
Żyje w Azji i w części Europy, 
Na drzewie też nie siada, bo ma takie stopy, 
Że niczego nie może się przyczepić niemi, 
I nawet swoje gniazdo buduje na ziemi. 
Reasumując… 
SŁOWACKI
Oszczędź wstydu i sromoty! 
REDAKTOR
Napisz pan, że kolumnę obsiadają koty 
lub wrony… 
SŁOWACKI
Milcz, bo padnę… 
REDAKTOR
Może podać wody? 
SŁOWACKI
Dzięki… żegnam… 
REDAKTOR
Pan dokąd? 
SŁOWACKI
Uczyć się przyrody13. 

Skompromitowany i zawstydzony wieszcz ucieka przerażony wła-
sną niewiedzą w dziedzinie ornitologii. Ważne jednak, że poezja się tu 
nie liczy – istotna jest jej zgodność z przyrodniczą wiedzą. Znowu więc 
genialne i niebanalne konkuruje z trywialnym i szorstkim, ale za to 
zgodnym ze zdrowym rozsądkiem. Tym razem jednak nie jest to ocena 
romantyzmu z punktu widzenia współczesności ani zaznaczenie kontra-
stu między nimi. To raczej dowcipnie ujęty obraz odwiecznego konflik-
tu między dwoma wizjami świata, ukazywany także w tamtej epoce – 
by przypomnieć Mickiewiczowską balladę Romantyczność czy Norwi-
dowski liryk W Weronie. W przeciwieństwie do Garczarka i Kaczmarka 
Waligórski pokazuje więc romantyzm jako ciągle aktualny. 

13 A. Waligórski: Kompromitacja wieszcza…, s. 68–69.



Maciej Szargot210

Podobny konflikt romantycznej wizji ze zdrowym rozsądkiem uka-
zuje Wojciech Młynarski w Balladzie o malinach. Pojawia się tam alu-
zja do Balladyny (motyw dwóch sióstr zbierających maliny, by zyskać 
męża, co jedną z nich doprowadziło do zbrodni, pojawiał się i w innych 
tekstach romantycznych, ale ta wersja jest bez wątpienia jedyną po-
wszechnie znaną):

[…] dwie dziewczyny, gołąbki dwie, 
na maliny wybrały się, wybrały się.

Każda z nich piękna, młoda, 
we dworze zaś pan, możny pan 
z hojną czeka nagrodą 
dla tej, co mu da pełny dzban. 
[…]

Pierwsza zbiera uczciwie, 
dzban pełny ma już, pełny już, 
druga zła, patrzy chciwie 
i chwyta za nóż, ostry nóż, 
nóż do góry podnosi, a 
tamta na to wyciąga dwa, wyciąga dwa! 

[…]

Panna zła już ze dwora. 
uciekła hen, gdzie Rzym, gdzie Krym, 
w borze zaś szumi morał,
że kto człowiekiem złym, człowiekiem złym, 
nóż mu jeden wystarczy, a 
uczciwemu potrzebne dwa, potrzebne dwa…14 

Zauważmy, że Młynarski kończy swoją balladę morałem – jakby 
to była bajka. Przechyla więc gatunek kojarzony najczęściej z roman-
tyzmem właśnie w stronę satyrycznej zdroworozsądkowej formy ma-
jącej oświeceniowy rodowód. Tym samym zresztą likwiduje tragizm 
Balladyny i uniemożliwia tytułowej bohaterce popełnienie kolejnych 
wynikających z siebie zbrodni – nie będzie tragedii tam, gdzie uczciwy 
bohater jest uzbrojony lepiej od potencjalnego zbrodniarza. W balladzie 
Młynarskiego powrócił więc – jako ciągle aktualny – konflikt roman-
tyków z klasykami. 

14 W. M łynarski: Ballada o malinach. W: Idem: W co się bawić?…, s. 62. 



Juliusz   Słowacki   w   piosence 211

Ten sam autor piosenek proponuje też swoim słuchaczom inną za-
bawę. To gra w nieporozumienia, polegająca na zabawnych przekształ-
ceniach sensów niesionych przez teksty Słowackiego. W opowiadającej 
o polskim weekendowym pijaństwie piosence W Polskę idziemy pojawia 
się aluzja do Grobu Agamemnona (szerzej – do Podróży do Ziemi Świę-
tej z Neapolu): 

Niejeden to się nami wzrusza,
słów mu brak,
rubaszny czerep, ale dusza…
znany fakt15.

Przypomnijmy, że u Słowackiego kontrast „duszy anielskiej” i „cze-
repu rubasznego” służył charakterystyce Polski, która, zdaniem poety, 
bez wyzwolenia się z tegoż czerepu nie wyzwoli ani swojej najlepszej 
cząstki, ani też samej siebie. U Młynarskiego ta charakterystyka doty-
czy nie narodu, a polskiego pijaczka, któremu w dodatku nie stawia się 
zadania pozbycia się „rubasznego czerepu”, bo jego kontrastowe połącze-
nie z „duszą anielską” budzi zachwyt i wzruszenie. To, co robi z tekstem 
Słowackiego Młynarski, udowadnia, że utwory romantyka okazują się, 
by odwołać się do określenia Roberta Escarpita, „podatne na zdradę”, 
czyli gotowe na przyjęcie zupełnie nowych i nieoczekiwanych sensów 
w nowej epoce historycznoliterackiej16. Widać to także w piosence Szaj-
ba, w której pojawia się taka oto znakomita gra z cytatem z Testamentu 
mojego: 

Jeszcze w szkole, gdy oświaty 
nakładano mi kaganiec […]17 

Wyrażenie „oświaty kaganiec” weszło do powszechnego użycia, ale 
pochodzi właśnie z wiersza Słowackiego18 (Młynarski pozostawił zresz-
tą charakterystyczną inwersję i formę „kaganiec” – a nie „kaganek”, 
dzięki czemu cytat jest dosłowny i łatwy do zlokalizowania). „Podmiot 
śpiewający” przekręca jednak zabawnie i znacząco ich sens. „Oświata”, 
która znaczyła u romantyka tyle co „światło” – tu pojawia się w now-
szym znaczeniu „nauki”, „kształcenia”. „Kaganiec” mógłby w Testamen-

15 Idem: W Polskę idziemy. W: Idem: W co się bawić?…, s. 104.
16 R. Escarpit: Literatura a społeczeństwo. Przeł. J. Lalewicz. W: W kręgu so-

cjologii literatury. T. 1. Red. A.M. Mencwel. Warszawa 1977, s. 135–136.
17 W. M łynarski: Szajba. W: Idem: Róbmy swoje. Warszawa 1985, s. 40.
18 Por. H. Markiewicz, A. Romanowski: Skrzydlate słowa. Warszawa 1990, 

s. 623. 



Maciej Szargot212

cie moim zostać zastąpiony przez „kaganek” – tu natomiast ma sens 
współczesny, dlatego bohaterowi „zakłada się” go jak psu. W ten sposób 
Młynarski za pomocą cytatu z utworu Słowackiego ocenił zarówno swo-
jego bohatera, jak i system szkolny. 

Osobno trzeba natomiast omówić Rechot Słowackiego (1999) Jacka 
Kaczmarskiego. Sam autor wypowiadał się na jego temat następująco: 

W szkole uczyli mnie, że Słowacki był takim Goyą polskiego ro-
mantyzmu. Poetą mrocznym, krwawym, groźnym, chmurnym, mi-
stycznym, tajemniczym. Nie do końca zrozumiałym, ale – w każdym 
bądź razie – wielkim. Dopiero kiedy zacząłem go czytać dla własnej 
przyjemności, a nie na stopnie, odkryłem drugą stronę wieszcza. 
Mianowicie – zwłaszcza w jego poematach dygresyjnych, takich jak 
Podróż z Ziemi Świętej do Neapolu czy Beniowski – zdradził się ze 
swoim talentem obserwacyjnym, poczuciem humoru, dystansem do 
rzeczywistości, zainteresowaniem sprawami społecznymi i polityczny-
mi swojej epoki, nie tylko Polski, ale Europy, po której dużo podróżo-
wał, zjadliwością ocen i subtelnością obrazowania. Zastanawiałem się 
wówczas – samo mi to przyszło do głowy – że powinien on w zasadzie 
rzucić okiem z niebios, w rok 150 -lecia swojej śmierci, na dzisiejszą 
Polskę i coś skrobnąć na ten temat. Nie odezwał się, więc zrobiłem to 
za niego, zapożyczając formę oktawy. W ten sposób powstała piosenka 
Rechot Słowackiego19.

A oto fragmenty tej piosenki:

Za rządów kniazia Jura Heretyka
(Którego lud zwał także – Uśmiechniętym),
W czasach, gdy życia pęd oddech zatykał,
A powóz dziejów dziwne brał zakręty,
Gdy się z herezją borykał Watykan,
Choć ekumenizm głosił Ojciec Święty –
Ja już nie żyłem od półtora wieku,
Lecz – nie do końca – krytykom na przekór.

[…]

Pysznił się szatan swoim widowiskiem:
Karczemna burda – politycznym sporem,
Wolność – przekleństwem, czystość – pośmiewiskiem,
Rubaszny czerep – cnót patrioty wzorem,
Własna głupota – niecnym obcych spiskiem,
Rozsądek – zdradą, a zdrada – honorem.

19 www.kaczmarski.art.pl – Anna GRAZI & Artur NOGAJ. Oprac. Szaman [data 
dostępu: 3.09.2011].



Juliusz   Słowacki   w   piosence 213

Kto sprawiedliwy w tym dymiącym kotle –
Widać nauczył się latać na miotle.

[…]

Ba! Nawet wampir od polskiej krwi tłusty
Siedząc w pałacu carów namiestnika,
Niebieskooki, młody, złotousty
Łabędzich szyi dziewic nie dotyka,
Przestrzega postu, chodzi na odpusty,
I wojny z czosnkiem i Krzyżem unika.
Patrząc na niego przysiągłbyś łaskawco,
Że się z krwiopijcy niemal stał krwiodawcą!

Sny o wielkości srebrne są a kruche;
Polak dla siebie bywa niebezpieczny.
I cóż, że wyśni odrodzenie Duchem,
Kiedy ten duch w nim – zgoła średniowieczny.
Niechaj więc łyka oślizgłą ropuchę,
Zwłaszcza że w gębie nader wciąż waleczny,
A skoro życie jest snem – niech się we śnie
Spełni jak zechce… – nie budząc przedwcześnie!20

Sam bard tak wyjaśnia aktualne sensy tekstu:

To jest takie spojrzenie z kosmicznej perspektywy na Polskę, od 
kniazia Jura Heretyka, który godzi katolików, do wampira, który sie-
dzi w pałacu carskiego namiestnika […]. Rok temu były akcje młodej 
prawicy, określające Kwaśniewskiego jako Kwasulę. […] prezydent 
jako spadkobierca ugrupowania komunistycznego wysysa krew z pol-
skiego narodu. No ale to jest taki niezwykły wampir, dosyć, powiedz-
my sobie, dbający o ciepły wizerunek. I stąd ten łagodny wampir, który 
paradoksalnie dba o wizerunek człowieka, który raczej oddałby krew, 
niż wyssał. […] to jest rodzaj satyry, pastisz poematów dygresyjnych 
Słowackiego i samej poetyki Słowackiego, bardzo oddalonej od polity-
ki. Raczej wizja właśnie z góry, z daleka, takiego wiru różnych spraw 
sensownych i bezsensownych21. 

W tej wizji Polski końca XX wieku, z czasów rządów Jerzego Buz-
ka i prezydentury Aleksandra Kwaśniewskiego, podmiotem mówiącym 
(czy – jak to ujmowałem wcześniej – śpiewającym) jest więc sam Sło-
wacki. To on „patrzy na nas z nieba”. Mamy też w piosence cały szereg 

20 Tekst według książeczki dołączonej do płyty J. Kaczmarski: Dwie skały. Pol-
skie Radio PRCD 234.

21 www.kaczmarski.art.pl…, oprac. Lodbrok.



Maciej Szargot214

aluzji: do Podróży do Ziemi Świętej z Neapolu, Snu srebrnego Salomei, 
Beniowskiego. Jednak to nie cytaty są tu najważniejsze. Ważne nato-
miast, że o współczesności mówi Kaczmarski językiem romantycznego 
poety, że używa jego ulubionej formy gatunkowej (poemat dygresyjny) 
i stroficznej (oktawa), że odwołuje się do charakterystycznego dla Sło-
wackiego poczucia humoru. W ten sposób okazuje się, że romantyzm 
i współczesność to nie antypody, że wykluczenie i odrzucenie nie są tu 
wcale konieczne czy nieuniknione. 

Cytowany wyżej tandem Lipińska–Piechota przywołuje już w XXI 
wieku poezję Słowackiego w podobnym celu. Staje się ona – jak u Kacz-
marskiego – pretekstem do oceny wydarzeń historycznych i aktualnej 
sytuacji politycznej:

Mieliśmy Rzeczpospolitą,
Ale nam ją rozebrali.

Do wolności, do swobody,
Serce się do powstań rwało,
Dziwowały się narody:
„Tyle serc, a głów tak mało!”
(I do dziś to pozostało 
naszą chwałą.)

Jeszcze słychać śmiech Fortuny:
Odzyskały nam Leguny
Z pawiem w herbie i papugą
Rzeczypospolitą drugą22.

Po raz kolejny odzywa się tu echo Grobu Agamemnona. Słowacki pi-
sał o wolnej Rzeczpospolitej: „Pawiem narodów byłaś i papugą”, a o Pol-
sce pod zaborami: „A teraz jesteś służebnicą cudzą”. II Rzeczpospolita 
przynosi wieszczowi gorzki triumf: Polska zmartwychwstała, a więc 
przestała być „służebnicą cudzą”, ale zamiast stać się – po zrzuceniu 
„czerepu rubasznego” –„wielkim posągiem – z jednej bryły”, powróciła 
do pierwotnej formy pawia i papugi. Wyraźna jest też w tekście suge-
stia, że i ów „herb” – wśród innych szlacheckich przywar – „do dziś […] 
pozostaje naszą chwałą”23.

22 Polska czwarta nam się uda. Tekst O. Lipińska, M. Piechota, muzyka: 
A. Kopf. Emisje w programach: Każdemu na konto, TVP 1, 25.11.2001; Powiew niezu-
pełnie świeży, TVP 1, 28.02.2004.

23 J. S łowacki: Podróż do Ziemi Świętej z Neapolu. W: Idem: Dzieła. Red. 
J. Krzyżanowski. T. 4: Poematy. Oprac. J. Pelc. Wrocław 1959, s. 78.



Juliusz   Słowacki   w   piosence 215

Inny tekst omawianej spółki autorskiej przynosi wizję IV RP współ-
rządzonej przez Samoobronę: 

Co Kordian spieprzył, że
Cham się do władzy rwie
I prosty umysł tego nie obejmie:
Stał się nad Wisłą cud,
Do głosu doszedł lud –
Motłoch poprawia prawo nasze w Sejmie.

Pozornie aluzja do Słowackiego pojawia się tu w sposób nie bezpo-
średni, a przywołano jedynie tytuł dzieła Leona Kruczkowskiego: Kor-
dian i cham. W istocie jednak pojawił się w tekście tylko ten sam co 
w przedwojennej powieści kontrast dwóch tytułów dzieł dawniejszych: 
Kordiana Juliusza Słowackiego i Chama Elizy Orzeszkowej, by w podob-
ny sposób przeciwstawić sobie reprezentantów dwóch grup społecznych: 
szlachty (inteligencji) i gminu. Owo zdominowanie „Kordiana” przez 
„Chama” to diagnoza smutna i przerażająca, ale zarazem to ukazany 
w krzywym zwierciadle obraz wyzwolenia „duszy anielskiej” z „czerepu 
rubasznego”. Oczywiście, trudno mówić o „anielstwie” w przypadku Sa-
moobrony (zwłaszcza teraz, po „seksaferze”)…

Teza o usunięciu się „Kordiana” w cień, aby dopuścić „Chama” do 
władzy, została w tejże piosence rozwinięta również dzięki aluzji do 
twórczości Słowackiego:

Inteligencka brać
Przysnęła, psia ją mać! –
Niepomna, czym jest narodowa chwała,
Stanęła wsparta o
Kolumnę, sztandar, bo
Śpiąc nie upadła – ale tak została24.

Niewielki przywołany tu cytat pochodzi z Króla -Ducha:

XXVII
Dopóki światła w duchu nie wyżarły
Duchy żądz – ogień miotając przeciwny,
Piękny jest spiący – chociażby umarły,
Piękny – i w swojej piękności przedziwny…
Więc się – spiąc – duchy narodowe wsparły;
Ten o kolumnę, ten o pług pożywny,

24 Wielkie otwarcie dla motłochu. Tekst O. Lipińska, M. Piechota, muzyka 
A. Kopf. Emisja w programie: Wielkie otwarcie, TVP 1, 30.12.2001.



Maciej Szargot216

Trzeci o sztandar oparł się pobladły;
Wszystkie stanęły – ale nie upadły!

XXVIII
Nie – nie upadły… lecz wszystkie stanęły,
Ten w polu – a ten na zamku – a drudzy
Schyleni stali nad marnymi dzieły,
Wiecznie zwyczaju i form dawni słudzy…
A inne, które się na palcach wspięły,
Patrząc daleko na kraj jakiś cudzy,
Niepomne swojej narodowej chwały,
Spiąc nie upadły – ale tak zostały25.

Inteligencja pozostaje więc – zdaniem autorów – w stanie uśpienia, 
bierności, stagnacji. Niczym „duchy narodowe” w dziele Słowackiego. 

Ostatni cytat jest już trudny do rozszyfrowania i wymaga sporej 
erudycji. Inaczej jest w kolejnym z przywołanych utworów o – jak zwy-
kle u tych autorów – ironicznym tytule: Narodowa zgoda, w którym po-
jawia się (z niewielką zmianą) dwuwiersz z powszechnie znanej strofy 
Beniowskiego:

„Bo chodzi o to, aby język giętki
Powiedział wszystko, co pomyśli głowa!”
Więc na głupotę i ciemnogród –
Nareszcie narodowa zgoda!26

Kolejna gorzka refleksja o świecie bez autorytetów została tu wy-
snuta dzięki ironicznemu przekształceniu pierwotnego sensu. „Język 
giętki” miał, według Słowackiego, mówić „wszystko, co pomyśli głowa” – 
tak, ale nie było to przyzwolenie na bełkot ani powtórzenie znanego po-
rzekadła: „co ślina na język przyniesie”! Cytat dowodzi jednak (tak jak 
poprzednie), że i w XXI wieku Słowacki może dawać współczesnym nam 
autorom język do opisu rzeczywistości kolejnych Rzeczypospolitych…

*  *  *

Najstarszy z przypomnianych tu tekstów pochodzi z dwudziesto-
lecia międzywojennego, najpóźniejsze – już z XXI wieku, większość 
natomiast z lat sześćdziesiątych i siedemdziesiątych. To wyliczenie 

25 J. S łowacki: Dzieła. Red. J. Krzyżanowski. T. 5: Król -Duch. Oprac. J. Krzy-
żanowski. Wrocław 1959, s. 90–91.

26 Narodowa zgoda. Tekst O. Lipińska, M. Piechota, muzyka R. Poznakow-
ski. Emisja w programie: Dziecinnie proste, TVP 1, 1.06.2002.



Juliusz   Słowacki   w   piosence 217

znaczące. W międzywojniu, w wolnej Polsce można już było mówić 
o Słowackim (i innych romantykach) lżej, dowcipnie, bez patosu i nie na 
kolanach27 – zaczęła się do tego nadawać właśnie piosenka literacka czy 
kabaretowa. Na lata sześćdziesiąte i siedemdziesiąte przypadają roz-
rachunki z tradycją romantyczną, czasem oskarżaną o nieaktualność 
lub niezgodność ze zdrowym rozsądkiem. Autorzy piosenek najczęściej 
robią wtedy aluzje do życia i twórczości Słowackiego. Odwołują się do 
utworów powszechnie znanych, obecnych w szkole – najczęściej tekstów 
„lekturowych” (Kordiana, Balladyny, Grobu Agamemnona, Testamentu 
mojego…). Słowacki, zauważmy, jeżeli jest przywoływany w piosence, to 
chyba wyłącznie w jej literackiej odmianie28 – pozostał więc w obiegu 
elitarnym tej popularnej twórczości.

Od 1989 roku można zaobserwować brak zainteresowania i dla ro-
mantyzmu29, i dla Słowackiego, i dla piosenki autorskiej. Także znajo-
mość życia i dzieł romantyka znacznie się zmniejszyła. Jednak teksty 
Kaczmarskiego, Lipińskiej i Piechoty udowadniają, że twórczość roman-
tycznego poety zachowała aktualność, czasem – bolesną.

27 Por. m.in. H. Markiewicz: Rodowód i losy mitu trzech wieszczów. „Pismo” 
1981, nr 3, s. 47–48; A. Kowalczykowa: Słowacki w dwudziestoleciu i Słowacki po 
wojnie. W: Z badań nad polską tradycją literacką. Red. J. Łukasiewicz. Wrocław 
1993, s. 179–193; D. Patkaniowska: Romantyzm w literaturze polskiej XX wieku. 
W: Słownik literatury polskiej XX wieku. Red. A. Brodzka [et al.]. Wrocław 1995, 
s. 959–960.

28 Warto zaznaczyć, że na przykład aluzje Mickiewiczowskie znalazły się zarówno 
w piosence popularnej (Szukam drogi do szczęśliwych wysp Aleksandra Nowackiego 
z lat osiemdziesiątych – słowa Marka Dagnana), jak i alternatywnej (Adam Mickie-
wicz grupy „Haiku Frisajl” z tekstem Dariusza „Brzóski” Brzóskiewicza z 2006 roku), 
a Norwidowska – w rockowej (Śnieg i diament grupy Variete z tekstem Grzegorza 
Kazimierczaka z 2005 roku). Aluzje do Słowackiego pojawiają się jeszcze w tekstach 
Michała Zabłockiego śpiewanych przez Grzegorza Turnaua (a więc w dalszym ciągu 
– w piosenkach literackich): Cichosza z 1993 (słowa napisane wspólnie z wykonawcą 
piosenki) i Lubię duchy z 2010 roku – jednak autor Balladyny gubi się tam w pante-
onie innych literackich sław.

29 Por. M. Janion: Zmierzch paradygmatu. W: Eadem: Do Europy tak, ale ra-
zem z naszymi umarłymi. Warszawa 2000, s. 25–29.



Maciej Szargot218

Maciej Szargot

Juliusz Słowacki in a song

Summary

The topic of the sketch is references to the biography and works by Juliusz 
Słowacki in songs. The author traces them in texts by Marian Hemar, Jacek Kleyff, 
Andrzej Waligóeski, Jan Kaczmarek, Andrzej Garczarek, Olga Lipińska, Marek Pie-
chota, Jacek Kaczmarski and Wojciech Młynarski. The allusions serve the authors to 
present their opinions on the up -to -dateness of the literature and the Romantic world-
view, as well as current political issues.

Maciej Szargot

Juliusz Słowacki dans la chanson

Résumé

Les objectifs d’esquisse sont les allusions à la vie et à la production littéraire de 
Juliusz Słowacki, présentes dans les chansons. L’auteur les suit dans les textes de Ma-
rian Hemar, Jacek Kleyff, Andrzej Waligórski, Jan Kaczmarek, Andrzej Ganczarek, 
Olga Lipińska, Marek Piechota, Jacek Kaczmarski, Wojciech Młynarski. Les allusions 
servent à leurs auteurs de s’exprimer au sujet de l’actualité de la littérature et la vi-
sion du monde romantiques, et aussi de commenter des questions politiques contem-
poraines.



Marek Piechota

Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki 
„Kamień   na   kamieniu…”, 

czyli   o   pożytkach   płynących 
z   lektury   cudzych   listów

Nie pozostanie kamień na kamieniu.
Biblia, Mt 24, 21

Na dzieła literackie stare przykłady działały […] 
zazwyczaj nie bezpośrednio, lecz przy pomocy 
folkloru.

Julian Krzyżanowski2

Sztukę ustawiania kamieni na kamieniach opanowali do perfek-
cji już w zamierzchłej przeszłości starożytni Egipcjanie, chociaż były 
to niekiedy ogromne, kilkudziesięciotonowe starannie obrobione głazy. 
Do dziś w okolicach Sakkary i Gizy można podziwiać lśniące w pro-

1 Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Najnowszy przekład z języków ory-
ginalnych z komentarzem. Oprac. Zespół Biblistów Polskich z inicjatywy Towarzystwa 
Świętego Pawła. Częstochowa 2009, s. 2193. Wszystkie wyróżnienia, jeśli nie zazna-
czono inaczej – M.P.

2 J. Krzyżanowski: „Mądrej głowie dość dwie słowie”. Pięć centuryj przysłów 
polskich i diabelski tuzin. T. 3: Od „pożyczania” do „Żywca”. Warszawa 1975, s. 34. To 
uwaga poczyniona na marginesie rozważań dotyczących literackich inspiracji między 
innymi Powrotu taty Adama Mickiewicza i „Świtezi, nie Mickiewiczowskiej wprawdzie, 
lecz Zanowej”, to jest Tomasza Zana. Jedną z zasadniczych tez tego szkicu jest prze-
konanie autora, że czas przeszły dokonany w przywołanym jako drugie motto zdaniu 
Krzyżanowskiego pojawił się chyba zbyt pochopnie, zbyt jednostronnie, podczas gdy 
źródło ludowe może się okazać szlacheckim lub inteligenckim.



Marek Piechota220

mieniach południowego słońca gigantyczne stosy ułożonych precyzyj-
nie i z premedytacją bloków skalnych, które tworzą, jak pisze Joan 
Fletcher: „piramidy – bez wątpienia najbardziej egipskie z egipskich 
monumentów”3. Genialnych architektów ceniono wówczas do tego na-
wet stopnia, absolutnie nieporównywalnego z dzisiejszą sławą i nagro-
dami dla kreatorów, którzy mogą zostać celebrytami, że projektanta 
i konstruktora wzniesionej w Sakkarze – przedmieściach starożytnego 
Memfis – dla króla Dżesera (władcy z III dynastii Starego Państwa) 
około 2650 r.p.n.e. piramidy schodkowej sławnego królewskiego we-
zyra Imhotepa „wyniesiono wkrótce do godności boga”4. Nie do końca 
rozpoznany w swej zawiłej prostocie sposób wznoszenia tych pradaw-
nych i gigantycznych zarazem architektonicznych arcydzieł budzi nie-
kłamany podziw współczesnych budowniczych, mających do dyspozycji 
najnowocześniejsze technologie, wysokoprężne i inteligentne urządze-
nia wspomagające, dźwigi, buldożery, że nie wspomnę już o laserach, 
komputerach i Internecie, słowem: organizację placu budowy na miarę 
blisko pięćdziesięciu wieków postępu od czasów Imhotepa. Niestety, na-
wet inskrypcje grobowe słynnych tzw. Tekstów Piramid nie zawierają 
przepisu: jak zbudować piramidę. 

Chyba wszyscy mamy w pamięci ten wyjątkowy kształt piramidy 
widzianej z daleka, tak aby można jej monstrualne rozmiary objąć jed-
nym rzutem oka, zdjąć jednym mrugnięciem migawki aparatu; nakłada 
się na to – z gruntu fałszywa – klisza jednorodności oglądanego w per-
spektywie materiału budulca, podczas gdy w istocie mamy tu do czynie-
nia z bogactwem kojarzonym (zachowując wszelkie proporcje) z wystro-
jem architektonicznych zdobień barokowych kościołów. Nicolas Grimal 
tak opisuje kolejne etapy budowy piramidy Chefrena po wyborze odpo-
wiedniego miejsca, zorientowaniu boku budowli wobec gwiazd i zniwelo-
waniu jakże rozległego terenu (z dokładnością do 18 milimetrów!):

Miejscowe kamieniołomy dostarczały surowego materiału, naj-
częściej jako wypełniska. Dlatego w okolicy północnego narożnika  

3 J. Fletcher: Egipt. Życie, legendy, sztuka. Przeł. M.G. Witkowski. Warszawa 
2009, s. 46.

4 Ibidem. Czczono go w Memfis i w Tebach, przede wszystkim jednak jako lekarza 
i boga pisarzy. Jak pisze Gerhard J. Bellinger: „W okresie Nowego Państwa pisarze 
przed rozpoczęciem jakiejś pracy składali Imhotepowi w ofierze kroplę tuszu. […] był 
przedstawiany jako łysy kapłan ze zwojem papirusu w dłoni”. (G.J. Bellinger: Lek-
sykon mitologii. Mity ludów i narodów świata. Przeł. J. Szymańska -Kumaniecka. 
Warszawa 2003, s. 178). A przecież Stare Państwo od Nowego Państwa dzieliło ponad 
tysiąc lat – rządziło wówczas Egipcjanami kilkudziesięciu faraonów z kilkunastu dy-
nastii, nie licząc dwóch Okresów Przejściowych. Tym głębszy nasz podziw dla długo-
trwałości kultu Imhotepa. 



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 221

piramidy Chefrena znaleziono ślady eksploatacji – jako kamieniołomu 
– cokołu skalnego oraz położone nieco dalej na zachód miejsce po ba-
rakach mogących pomieścić około 5500 robotników, kamieniarzy czy 
rzemieślników nekropolii. […] Dobry wapień potrzebny na okładzi-
nę pochodził z niedalekich kamieniołomów w Tura. Granit asuański 
służył jako wykładzina korytarzy oraz wszystkich sal wewnętrznych 
czy też pomieszczeń kultowych. Inne rodzaje kamienia, z których 
wykonywano sarkofagi, płytowania, posągi, architrawy itd. musiano 
sprowadzać z daleka, jak dioryt, po który wyprawiano się na zachód 
od Asuanu. Bloki wyłamywano i obrabiano w kamieniołomach, po 
czym transportowano na plac budowy barkami5.

Dalej Grimal przytacza fragmenty relacji oficera Unii z jego ostat-
niej wyprawy w trakcie budowy piramidy Cha -nefer -Mer -en -Re „pani 
mojej”, który w randze gubernatora Górnego Egiptu, na zlecenie „Jego 
Królewskiej Mości” faraona Merenre, zajmował się kompleksowo (od bu-
dowy „z drzewa akacjowego z Wawat” tratw i kryp, po kopanie kanałów 
umożliwiających dopływanie z towarami na plac budowy) także spro-
wadzaniem: bazaltowego sarkofagu, czerwonego granitu (na wrota, 
odrzwia i „wierzchołek czcigodnej piramidy”), wreszcie hat -nubijskiego 
alabastru na stoły ofiarne. Nie trzeba dodawać, że wspomniany tu „su-
rowy materiał”, wapień z pobliskich kamieniołomów – jako skała osado-
wa – ustępował znacznie w stopniu twardości, a więc i w trudnościach 
z obróbką: bazaltowi, granitowi i diorytowi – skałom wulkanicznym. 
Zastygła magma stawia znacznie większy opór narzędziom i rzemieśl-
nikom. Wymaga większej cierpliwości.

Gdy dzisiaj wypowiadamy formułę „kamień na kamieniu” sensu 
profanum, w oderwaniu od kontekstu biblijnego, do którego wypad-
nie tu jeszcze powrócić, co sygnalizuje przecież dobitnie wybór treści 
pierwszego motta, mamy zapewne zazwyczaj przed oczami obrazy me-
galitycznych „ostańców” – świadków minionych cywilizacji i niezna-
nych nam kultów – w Stonehenge (w Wiltshire w Wielkiej Brytanii – 
to sanktuarium niemal rówieśne piramidom w Gizie) albo zbudowaną 
z monolitów Bramę Słońca w Tiahuanaco nad jeziorem Titicaca w Boli-
wii, albo schodkowe piramidy w Chichén Itzá – w obrębie ruin miasta 
Majów (północny Jukatan). Ktoś inny może mieć skojarzenie z „nega-
tywem piramidy” – ogromną, schodkową Wielką Łaźnią w Mohendżo 
Daro (w Pakistanie), z nasyconymi erotyzmem świątyniami w Kadżu-
raho (w Indiach), z urzekającymi swą prostotą sakralną buddyjskimi 
stupami, wreszcie z fragmentami jedynej ludzkiej budowli, którą można 

5 N. Grimal: Dzieje starożytnego Egiptu. Przeł. A. Łukaszewicz. Warszawa 
2004, s. 124.



Marek Piechota222

dostrzec z Kosmosu – Muru Chińskiego (choć nie wszystkie elementy 
tych fortyfikacji budowano z kamienia). 

By dopełnić tę wycinkową, możliwą, ale przecież niekonieczną pa-
noramę, dorzucę – w charakterze własnego kamyczka -spostrzeżenia – 
drobne, płaskie kamyki układane jeden na drugim w pobliżu gorących 
źródeł Oravicy na Słowacji (na wzór wspomnianych tu stup? – i zasta-
nawiam się dalej, czy taka miniatura może zostać uznana za rodzaj 
parodii? może to nieudolne i szybkie, pobieżne i naiwne naśladownictwo 
stalaktytów oglądanych w pobliskich jaskiniach?). Przetrwają zaledwie 
do najbliższego wezbrania potoku po obfitszych opadach. Atawistycz-
ny poryw wczasowiczów? Wakacyjne marzenia o „wielkiej inżynierii”? 
W trakcie przerwy na kawę zaglądam do bieżącego numeru tygodnika 
„Polityka”, rzucam okiem na fotoreportaż Syberyjska Szambala (tekst 
i fotografie Bartek Tofel) i oglądam zdjęcie z wiele wyjaśniającym pod-
pisem: „Kamienne kopczyki w Dolinie Szamanów mają zapewnić przy-
chylność duchów”6. Nawet jeśli nad Oravicą mamy do czynienia z jaki-
miś elementami szamanizmu formy, w moim głębokim odczuciu, z całą 
pewnością nie jest to szamanizm z ducha.

W kraju tak boleśnie dotkniętym, bardziej traumatycznie niż 
inne nacje w Europie, XX -wieczną dżumą Holokaustu nie może za-
braknąć i takiego skojarzenia: kamyk na macewie… To też poniekąd 
„kamień na kamieniu”7. Wszystkie te obrazy – dzięki Internetowi – 
mamy dziś w zasięgu ręki zaledwie po kilku kliknięciach lewym kla-
wiszem myszki komputera, możemy je mieć „na własność” niemal 
natychmiast po tym, gdy zapragniemy, na mniejszym lub większym 
ekranie monitora, z ostrością o wiele większą , niż gdybyśmy byli tam, 
na miejscu…

6 Podpis pod zdjęciem w: Syberyjska Szambala. Tekst i fot. B. Tofel. „Polityka” 
9.04.2011, nr 15 (2802) s. 110. Redakcja wyeksponowała ponad tytułem na tle ogrom-
nej góry Biełuchy w zimowej szacie trzy zdania: „Dla Mircei Eliadego szamanizm sta-
nowił najpierwotniejszą formę religii, która w najczystszej postaci miała zachować się 
na Syberii. Dla bolszewików był to zabobon, który należało wykarczować – sierpem 
i młotem. Dla szamanów u stóp Biełuchy – na południowym skraju Republiki Ałtaju – 
była to oś życia. Esencja istnienia”. (Ibidem). 

7 Z pewnym zaskoczeniem spostrzegłem dość istotny brak w zlewisku znaczeń, 
w rozległym dorzeczu semantycznym słówka „kamień” znakomitego skądinąd zbioru 
Słów skrzydlatych, mianowicie fakt, iż nie znalazłem tam pierwszego wersu wiersza 
Rozmowa z kamieniem Wisławy Szymborskiej (z tomiku Sól. Warszawa 1962), pię-
ciokrotnie później powtórzonego – jak najkrótszy możliwy refren – wersu: „Pukam do 
drzwi kamienia”, bo tytuł czterotomikowego wyboru poezji i prozy ks. Jana Twardow-
skiego Stuknąć w kamień serca (Warszawa 2007) wykracza już poza datę wydania 
przywoływanego tu kompendium (H. Markiewicz, A. Romanowski: Skrzydlate sło-
wa. Wielki słownik cytatów polskich i obcych. Kraków 2005). Nie znalazłem tu także 
tytułu powieści Myśliwskiego.



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 223

Niezależnie od sensu poprzednich akapitów tego tekstu uważam, 
że każdy z nas ma jakieś osobiste wyobrażenie „kamienia na kamie-
niu” i jest ono chyba powiązane misterną nicią wspomnienia oglądanej 
ilustracji z czytanym przy niej (pod nią lub z boku zdjęcia) tekstem, 
wreszcie z własnym przeżyciem w mniej lub bardziej egzotycznym te-
renie. Pamiętam stronę z albumu Grecja, z domowej biblioteki Rodzi-
ców, zawierającego wyłącznie czarno -białe fotografie, pamiętam zdjęcie 
kilku zaledwie kamieni z muru przed wejściem do „skarbca Atreusza” 
w Mykenach, wypełniających całą stronę8; wiele lat później miałem się 
dowiedzieć, że Juliusz Słowacki, odwiedzając ten zabytek, był święcie 
przekonany, iż zwiedzał „grób Agamemnona”9. Wielokrotnie oglądając 
ten album, wyobrażałem sobie, że musieli ten mur układać jacyś cy-
klopi, giganci lub tytani, bo przecież każdy z tych kamieni był wielo-
krotnie większy niż cegły, z których wznoszono domy nowych osiedli 
i wypełniano wojenne wyrwy w okaleczonych pierzejach pamiętającego 
renesans Rynku moich rodzinnych Tarnowskich Gór. Pamiętam także 
charakterystyczne, zoomorficzne zwieńczenie Lwiej Bramy w Mykenach 
zdobiące jej kamienną futrynę i rozpalający wyobraźnię samą choćby 
instrumentalizacją głoskową komentarz Jana Parandowskiego – tłuma-
cza Homerowej Odysei:

Mykeny są wielką nekropolią. To z niej wydobył Schliemann 
szkielety w złotych pektorałach, przy berłach i mieczach, w złotych 
maskach, których fałdy zachowały uśmiech śmierci sprzed kilku ty-
sięcy lat10.

Samo sformułowanie „uśmiech śmierci” zasługuje niewątpliwie na 
sławę wśród czytającej publiczności równą tej, jaką cieszy się anonimo-
wej i limerykowej równocześnie proweniencji „tygrys z uśmiechem na 
pysku” oraz „uśmiech kota z Cheshire” unieśmiertelniony przez Lewisa 
Carrola11, a może to jedno z tych słów skrzydlatych (winged words12) 

 8 Grecja. Tekst J. Parandowski, zdjęcia Z. Parandowski. Warszawa 1962,  
il. 1.

 9 Juliusz Kleiner z pewnym żalem konstatuje w przypisie: „Dzisiaj ten pomnik 
sztuki mykeńskiej uważa się za skarbiec Atreusza, nie za grobowiec”. (Idem: Słowac-
ki. Wrocław–Warszawa–Kraków 1969, s. 152).

10 Grecja, komentarz do il. 7.
11 H. Markiewcz, A. Romanowski: Skrzydlate słowa…, s. 1124, 477 i 84. Cze-

ka na swą kolej, aż skończę pisać ten tekst, recenzja rozprawy doktorskiej – napisanej 
pod naukową opieką prof. dra hab. Mariana Kisiela – autorstwa p. Izabeli Mikrut  
pt. Śmieszyć śmiercią. Problematyka eschatologiczna w twórczości Jeremiego Przybo-
ry… Byłby to zwiastun słownego uskrzydlania „uśmiechu śmierci”?

12 Przywołuję ten termin w wersji angielskiej w charakterze aluzji do tytułu stu-
dium Milmana Parry’ego About Winged Words, ogłoszonego w „Classical Philology” 



Marek Piechota224

jeszcze prawomocnie nieusankcjonowanych drukiem w odpowiednim 
zbiorze, zaledwie uchwyconych in statu nascendi?

Kontekst   oświeceniowy   i   biblijny

Do sądów obiektywnych zmierzamy zazwyczaj z mozołem, przedzie-
rając się przez subiektywizm swego indywidualnego poznawania świata 
(poznawanie zbiorowe rzadko jednak bywa solidniejszą gwarancją docie-
czenia prawdy). Z coraz większą ostrością dociera do nas spostrzeżenie, 
że – dzięki wspomnianemu wcześniej Internetowi – żyjemy ponownie 
w czasach cywilizacji obrazkowej (pewnie zawsze żyliśmy, tylko nie zda-
waliśmy sobie z tego sprawy). Globalizacja – nolens volens – kompromitu-
je ideę postępu13, która jeszcze nie tak dawno, zwłaszcza w kontekście 
przywoływanych tu epok faraonów, bo w Wieku Światła wydawała się 
niepowstrzymaną, niezastąpioną i mającą obowiązywać w przyszłości, 
słowem – uniwersalną. Bronisław Baczko w znakomitej pracy o dokona-
niach Jana Jakuba Rousseau, której odrębny – dość obszerny – rozdział 
poświęcił właśnie Idei postępu, pisał w nim między innymi:

[…] ryzykując daleko idące uogólnienie, można by powiedzieć, że 
wprawdzie idea postępu jest jedną z naczelnych i najbardziej obie-
gowych w Oświeceniu francuskim, ale że równocześnie jest to idea, 
której podstawowe przesłanki teoretyczne są dopiero wykuwane; wiek 
Oświecenia tworzy tę ideę, ale zarazem zmaga się z nią, przechodzi 
od mniej lub bardziej wyraźnego przekonania o istnieniu postępu do 
prób budowania teorii postępu14.

Pomińmy tu szczegółowe i subtelne rozróżnienia „idei postępu” 
i „idei rozwoju”, poprzestańmy na konstatacji, „że Rousseau nie pole-

(University of Chicago, 1937, Vol. 32), rozwijającego tu swoje wcześniejsze zaintereso-
wania, zasygnalizowane w książce: L’épithète traditionelle dans Homère. Essai sur un 
problème de style homérique (Paris 1928); chociaż był Amerykaninem, spisał je po fran-
cusku. Zob. również: Z. Abramowiczówna: Najważniejsze kierunki w badaniach ho-
meryckich. W: K. Kumaniecki, J. Mańkowski: Homer. Warszawa 1974, s. 221–240, 
457–460). Henryk Markiewicz odwołuje się do tradycji niemieckiej (Geflügelte Worte) 
i – tu najwłaściwszej ze względu na przywołanie osoby Jana Parandowskiego – grec-
kiej (w transkrypcji łacińskiej: epea pteroenta).

13 Zob. Z. Bauman: Globalizacja. I co z tego dla ludzi wynika. Przeł. E. Klekot. 
Warszawa 2000.

14 B. Baczko: Rousseau: samotność i wspólnota. Warszawa 1964, s. 203–204. 
W tekście Baczki zastosowano, podobnie jak dla wyróżnienia tytułów omawianych 
dzieł, pokreślenia kursywą, którą ja tu zastępuję pogrubieniem.



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 225

mizuje z żadną szczegółową koncepcją czy teorią postępu”15, co zresztą 
w nawiasowym wtrąceniu okaże się kolejnym, delikatnym uproszcze-
niem istoty rzeczy, i przejdźmy do konstatacji (mimo wszystkich za-
strzeżeń) jednak uogólniających – konieczne będzie tym razem nieco 
obszerniejsze przytoczenie:

Można chyba uznać za elementy konstytutywne tej teorii postępu 
przekonanie o istnieniu prawa postępu, rozumianego jako wyznaczo-
na przez te lub inne czynniki konieczność przechodzenia człowieka 
w toku jego dziejów przez wykazujące pewną regularność stadia roz-
wojowe, konieczność dająca się rozciągnąć nie tylko na przeszłość, ale 
i na przyszłość. Ciągłość dziejów ugruntowana w tej konieczności 
miałaby się wyrażać w wyższości stadiów późniejszych nad wcześ- 
niejszymi i stanowiłaby podstawę zarówno dla ujmowania historii 
w jej jedności, jak i dla optymistycznej prognozy co do stadiów 
przyszłych. Odkrywana w dziejach ciągłość wyznacza ich kierunek 
i sens – afirmację ludzkiego rozumu i spełnianie się ludzkich dążeń 
w dziejach, dzięki coraz większej racjonalizacji stosunków między-
ludzkich, zwycięstwu rozumu nad przesądem i ignorancją, dzięki roz-
wojowi ludzkiej aktywności gospodarczej, technicznej, kulturalnej16.

Oto wyższość wszechstronnie – dosłownie i metaforycznie – poj-
mowanego budowania. Oświeceniowa afirmacja ludzkiego rozumu 
wydaje się jednak dość bezradna wobec faktu, że tak łatwo i raczej 
bezrefleksyjnie przechodzimy od obrazów dumy z budowania, ukła-
dania „kamienia na kamieniu”, zachwytu wobec piękna i niewzruszo-
nej – wydawałoby się – solidności wznoszonych budowli, do obrazów 
destrukcji, katastroficznych zapowiedzi, że „Nie pozostanie kamień 
na kamieniu” (Mt 24, 2), a dzięki nieocenionej konkordancji do Bi-
blii Tysiąclecia w Prymasowskiej Serii Biblijnej17 łatwo możemy się 
przekonać, iż ta przepowiednia, pojawiająca się w podrozdziale Znaki 
końca czasu (tytuł nadrzędny rozdziału to: Mowa o losie Jerozolimy 
i powtórnym przyjściu Chrystusa), znajduje jeszcze trzy inne warianty 
w obrębie klasycznego zestawu przykładów „gatunku zwanego apoka-
lipsą”18. Przyjrzyjmy się zrazu wersji wedle św. Mateusza:

15 Ibidem, s. 205.
16 Ibidem, s. 206.
17 Znajdujemy tam odsyłacze do Mk 13, 2; Łk 19,44 i Łk 21,6 (Konkordancja Sta-

rego i Nowego Testamentu do „Biblii Tysiąclecia”. Wyd. drugie uzup. ks. J. Flis. War-
szawa 2000, s. 421).

18 Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu…, komentarz na s. 2193. Jako 
kolejne klasyczne realizacje tego gatunku wskazuje się tu ponadto: „(Mt 24, 26–35+;  
1Tes 4, 13–5,11+)”.



Marek Piechota226

Jezus wyszedł ze świątyni. Dołączyli do Niego uczniowie i zwró-
cili Jego uwagę na zabudowania świątyni. A On powiedział: „Widzicie 
to wszystko? Zapewniam was: Nie pozostanie kamień na kamieniu. 
Wszystko legnie w gruzach!”

Mt 24, 1–2

Komentarz na marginesie (to jeden z argumentów na rzecz posługi-
wania się właśnie tym przekładem) nie pozostawia wątpliwości, przepo-
wiednia spełniła się: „Zniszczenie świątyni jerozolimskiej, które zapo-
wiedział Jezus, nastąpiło w 70 r., podczas wojny żydowsko -rzymskiej”19. 
Z kolei w wersji św. Marka zrazu wyeksponowany został podziw jednego 
z uczniów dla imponujących rozmiarów rozbudowywanej na polecenie 
Heroda Wielkiego (rządził w latach 40–4 przed Chr.) niegdyś o wiele 
skromniejszej świątyni:

Gdy wychodził ze świątyni, odezwał się do Niego jeden z Jego 
uczniów: „Nauczycielu, patrz, co za kamienie i co za budowle!”. Lecz 
Jezus mu odpowiedział: „Widzisz te wielkie budowle? Nie pozostanie 
tu kamień na kamieniu. Wszystko legnie w gruzach!”

Mk 13, 1–2

Ironia dziejów polegała tu między innymi na tym, że Żydzi niedługo  
mogli się cieszyć wspaniałością nowej świątyni, budowę ukończono 
w roku 64… 

Z kolei w Ewangelii św. Łukasza dwukrotnie pojawia się interesują-
ca nas tu formuła, znów w mowie niezależnej, jako słowa Jezusa, nabie-
rają one jednak nieco odmiennego znaczenia; w wersji pierwszej (w roz-
dziale: Działalność Jezusa w Jerozolimie, podrozdział: Uroczysty wjazd 
do Jerozolimy) wypowiedź ta zostaje rozszerzona o przepowiednię losu 
nie tylko świątyni, lecz także mieszkańców miasta. Zburzenie przedsta-
wiono tu jako karę za odtrącenie nauki Jezusa:

Gdy zbliżył się do miasta, na jego widok zapłakał i mówił: „Gdy-
byś i ty tego dnia pojęło, co służy pokojowi. Lecz teraz jest to zakryte 
przed twoimi oczami. Nadejdą bowiem dla ciebie dni, gdy twoi wrogo-
wie otoczą cię wałem, oblegną i ścisną ze wszystkich stron. Zrównają 
cię z ziemią i zgładzą twoje dzieci. Nie pozostawią w tobie kamienia 
na kamieniu, dlatego żeś nie poznało czasu twego nawiedzenia”.

Łk 19, 41–44

Adresatem zdań Jezusa jest solidnie upersonifikowana (bowiem obda-
rzona przez Mówcę „oczami” i „dziećmi”) Jerozolima. Wypowiadający 

19 Ibidem, s. 2193.



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 227

interesującą nas formułę zna przebieg przyszłych zdarzeń, a jednak – 
po ludzku – płacze nad nieszczęściem mieszkańców miasta, które nie 
przyjęło Jego posłania. 

I drugi zapis sygnalizowany tytułem (Zapowiedź dotycząca przyszło-
ści), odpowiednio objaśniającym wymowę wersetów; zamiast „jednego 
z uczniów” mamy tu bliżej nieokreślonych „niektórych”, zwraca również 
uwagę wyczulenie rozmówców na piękno kamieni, z których zbudowano 
świątynię i przyozdobienie jej – efektownymi, jak się domyślamy – da-
rami:

Kiedy niektórzy mówili o świątyni, że jest przyozdobiona piękny-
mi kamieniami i darami, On powiedział: „Nastaną dni, kiedy z tego 
wszystkiego, czemu się przyglądacie, nie pozostanie kamień na ka-
mieniu. Wszystko legnie w gruzach”.

Łk 21, 5–6

Pomińmy tu konsekwencje retoryczne tych drobnych doprawdy róż-
nic. Skoro Kościół te teksty uznał „za księgi natchnione i przyjął do 
zbioru pism czytanych w czasie zebrań liturgicznych”20, treść motta dru-
giego, autorstwa Juliana Krzyżanowskiego, wydaje się argumentem wy-
starczającym, by uznać, że nowotestamentowa formuła, iż „Nie pozosta-
nie kamień na kamieniu”, miała szansę dobrze i trwale zakorzenić się 
w europejskim folklorze, w tym (po przyjęciu chrześcijaństwa) i w folklo-
rze polskim, a stąd – prędzej lub później – musiała trafić do literatury.

Warto również w tym miejscu poszerzyć nieco kontekst literaturo-
znawczy o perspektywę porównawczą. Rzecz interesująca, Lion Feucht- 
wanger w pisanej w latach 1932–1945 Wojnie żydowskiej – zbeletryzo-
wanej biografii Józefa Flawiusza, urodzonego w Jerozolimie historyka 
i przywódcy powstania w Galilei wznieconego w 66 r.n.e., dzięki łaska-
wości cesarza Wespazjana osiadłego później w Rzymie, autora Dzie-
jów wojny żydowskiej przeciwka Rzymianom i Dawnych dziejów Izra-
ela, w rozdziale piątym zatytułowanym Jerozolima domykającym tom 
pierwszy jego trylogii, na wszelkie sposoby – na przestrzeni ponad 130 
stron – odmienia frazy: „zburzenie Świątyni”, „zrównanie z ziemią”, 
zwłaszcza zaś „spłonięcie Świątyni”, ani raz nie pojawia się tam formu-
ła o „kamieniu na kamieniu”, ani w formie przepowiedni, ani rezultatu 
(wcześniej środka) zdobycia Jerozolimy. Chociaż trzeba przyznać, że ka-
mień, jako budulec, zostaje w dialogach tej opowieści właściwie wyzy-
skany; dowódca piątego legionu, Pedan, tak oto zeznaje podczas wojsko-
wego dochodzenia, mającego ustalić przyczyny pożaru najświętszej dla 
Żydów budowli i okoliczności, czy nie dało się tego uniknąć:

20 Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu…, s. 2126.



Marek Piechota228

– Był to – oświadczył – gruby, kamienny mur, którego nie mogła 
skruszyć żadna machina. Wewnątrz znajdowały się kamienne posadz-
ki i kamienne schody. Kto mógł przypuszczać, że ogień chwyci kamień. 
Takie było widocznie zrządzenie bogów21.

Wolno chyba wysunąć tu hipotezę, że pominięcie przez Feuchtwan-
gera profetycznej formuły o „kamieniu na kamieniu” w obliczu zburze-
nia świątyni w Jerozolimie, fenomenu przedstawianego w kategoriach 
wydarzenia stricte historycznego, które relacjonuje naoczny świadek – 
uczestnik działań wojennych, a późniejszy dziejopis, jest dobitnym sy-
gnałem świadomości autora, iż kanon tekstów ewangelicznych ustalo-
ny został wiele, wiele lat po śmierci Józefa Flawiusza, zaś „Najstarsze 
znane nam pełne spisy (czyli kanony) 27 ksiąg nowotestamentowych 
pochodzą z IV w.”22.

Chyba jednak znacznie bardziej, niż ruiny świątyni w Jerozolimie, 
do naszej wyobraźni przemawiają: zniszczenie najsłynniejszego babiloń-
skiego „ziguratu – wielkiej schodkowej wieży, górującej […] nad miasta-
mi Mezopotamii; jedna z nich przetrwała w tradycji żydowskiej i chrze-
ścijańskiej jako wieża Babel”23 oraz walące się od głosu trąb i okrzyków 
wojennych mury Jerycha (dzisiejszego Tell es -Sultan, uchodzącego za 
jedno z najstarszych miast świata, gdyż jego początki sięgają ósmego ty-
siąclecia p.n.e.) w Palestynie, które Izraelici opanowali w XIII w.p.n.e.24. 
Przecież i o tych budowlach chętnie powiemy, że nie pozostał z nich „ka-
mień na kamieniu”, choć wyrażenie to trzeba traktować jako niemające 
odniesienia do rzeczywistości, raczej metaforyczne; ziguraty (względnie 
zikkuraty) budowano bowiem z wypalanej cegły – ich wysokość, nie 
przekraczająca 90 metrów, możliwa była do osiągnięcia właśnie dzięki 
przewadze wytrzymałości cegły wypalanej nad cegłą jedynie suszoną 
na słońcu – mury Jerycha też chyba nie zostały wzniesione z kamienia, 

21 L. Feuchtwanger: Wojna żydowska. Przeł. J. Frühling. T. 1. Warszawa 
1960, s. 434. Wcześniej pojawia się aforyzm ważny dla dalszego toku fabuły: „Zagłada 
grozi i w obrębie muru, i poza nim. Kiedy kamień spadnie na dzban – biada dzbanowi. 
Zawsze, zawsze biada dzbanowi”. (Ibidem, s. 378) Ale moim zdecydowanym faworytem 
wśród sentencji dzieła jest ten fragment zdania: „Słowo ma inny smak, gdy je chwyta 
ucho, niż gdy je wypowiadają usta […]”. (Ibidem, s. 452).

22 Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu…, s. 2126.
23 H.W.F. Saggs: Wielkość i upadek Babilonii. Przeł. J. Nowicki. Warszawa 

1973, s. 32.
24 O stanie badań archeologicznych na tym terenie i redakcyjnych zawiłościach 

wynikających z różnic w wersjach opowieści o owym fenomenie (opisywanych ina-
czej w Księdze Królewskiej i w Księdze Jozuego) interesująco pisze Zenon Ziółkowski 
w rozdziale Trąby jerychońskie (Z. Zió łkowski: Najtrudniejsze stronice „Biblii”. Sło-
wo wstępne ks. J. Stępień. Warszawa 1989, s. 210–212). Kwestie Wieży sięgającej 
nieba rozważane są w odrębnym, tak właśnie zatytułowanym rozdziale na s. 172–177.



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 229

skoro wielowiekowa erozja obeszła się z nimi tak niełaskawie, że dla 
współczesnych archeologów nic już z nich nie zostało. Choćby cegła była 
tak twarda jak kamień, pozostaje, w swej substancji, wypaloną gliną.

Arcydzieło   Wiesława   Myśliwskiego 
i   deklaracja   folklorystycznej   inspiracji

Piśmiennictwo rodzi się w głębi duszy ludu.
Adam Mickiewicz25

Opinia krytyka – zwłaszcza wybitnego krytyka – o dziele, jeszcze 
przed jego lekturą, że mamy oto do czynienia z arcydziełem, może być 
mobilizująca dla czytelnika i (bo?) nobilitująca utwór; zazwyczaj inten-
syfikuje oczekiwania czytelnicze, zapowiada wyższego rzędu (pełniejsze, 
bogatsze) przeżycia estetyczne. Jeśli jednak spotykamy się z taką opi-
nią dotyczącą dzieła nowego, jeszcze niewydanego, mającego się dopiero 
ukazać, występuje wyraźna kolizja z samą definicją arcydzieła. Żeby 
literackie dzieło sztuki mogło zasłużyć na to zaszczytne miano, świa-
dectwo ponadprzeciętnego, niezwykłego artyzmu, powinien zostać ów 
artyzm wielorako i cierpliwie udowodniony, dzieło zaś musi być „uzna-
wane przez dłuższy czas i przez różne – pokoleniowo i geograficznie – 
publiczności za dokonanie wyjątkowo doskonałe w danej kategorii”26. 
Arcydziełem utwór staje się w procesie recepcji długotrwałej, szerokiej, 
najlepiej powszechnej.

Schyłek tradycyjnego wartościowania we współczesnej krytyce lite-
rackiej trafnie odnotowuje Krzysztof Krasuski w interesującym szkicu 
Pożegnanie z arcydziełem? Pisze w nim między innymi, że:

Być może nie idzie o to, że współcześnie arcydzieła w ogóle nie 
powstają. W zwiększonym dystansie czasowym być może się wyłonią, 
jak niegdyś szkoła florencka czy wenecka w malarstwie. Kultura coś 
uzna za arcydzieła. Współczesne zjawisko w kulturze polega na tym, 

25 Zdanie pochodzi z tzw. wykładu instalacyjnego wygłoszonego przez Mickiewicza 
na zakończenie kursu Historii literatury wieku Augusta łącznie z objaśnieniem wy-
jątków z dzieł autorów tegoż wieku w roku akad. 1839/1840 dn. 26 czerwca roku 1840 
(A. Mickiewicz: Dzieła. [Wydanie Rocznicowe 1798–1998]. T. 7: Pisma historyczne 
i wykłady lozańskie. Oprac. J. Maś lanka. Warszawa 1996, s. 252).

26 J. S ławiński: Arcydzieło. W: M. G łowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Oko- 
pień  -S ławińska, J. S ławiński: Słownik teorii literatury. Red. J. S ławiński. Wro-
cław–Warszawa–Kraków–Gdańsk–Łódź 1988, s. 41.



Marek Piechota230

iż mimo bogatego zaplecza kulturowego i tradycji dziś obywamy się 
bez pojęcia „arcydzieło” w dawnym sensie, jest ono niepotrzebne, nie-
funkcjonalne, odesłane zatem zostało do lamusa27.

W kolejnym szkicu tego samego autora Zmierzch arcydzieł. Współ-
czesna sytuacja, o tytule zwracającym uwagę i na właściwą diagnozę 
zjawiska, i na precyzyjną lokalizację temporalną swych spostrzeżeń, 
czytamy, że:

Klimat „podejrzeń” wobec arcydzieł – równoczesny z rozwojem „fi-
lozofii podejrzeń” (Marks, Freud, Lacan i inni) – i rewizji ich statusu 
w kulturze wyraził się m.in. dekonstrukcją ich pozycji oraz przesunię-
ciem z obszaru kanonu na teren sezonowych bestsellerów. Zjawisko to 
ma istotny związek z pluralistycznym rzekomo i dialogowym charak-
terem ponowoczesnej kultury28.

Ale to grubo przedwczesne „zaszufladkowanie” powieści Myśliw-
skiego Kamień na kamieniu przytrafiło się autorowi w roku 1984, 
w pewnej pozornej pustce po stanie wojennym, gdy nie znaliśmy jesz-
cze doniosłości dla naszej kultury cezury roku 1989, więcej – nie prze-
czuwaliśmy zbyt poważnie, że zmiana tak szybko nastąpi. Nie dziwi 
nas zatem, że termin „arcydzieło” zdominował wstępną część rozmowy, 
jaką przeprowadziła Katarzyna Janowska z autorem interesującej nas 
tu powieści z okazji ćwierćwiecza mijającego od ukazania się jej, zrazu 
zresztą w odcinkach, w kształtującym ówczesne gusty miesięczniku li-
terackim:

Katarzyna Janowska: – Fanfary towarzyszyły ukazaniu się powie-
ści Kamień na kamieniu. Henryk Bereza i Jerzy Lisowski napisali 
o niej, że jest to arcydzieło na miarę światową, i wydrukowali w od-
cinkach w „Twórczości”. W tekstach z tamtego czasu można wyczytać, 
że niektórzy koledzy po piórze z trudem znosili entuzjazm krytyków 
wywołany pańską powieścią. Czy pan był zaskoczony tym, co działo 
się wokół książki?

27 K. Krasuski: Na obrzeżach arcydzieł. Katowice 2009, s. 144. Zmiana znacze-
nia terminu „arcydzieło” (również w tradycyjnym znaczeniu chef d’oeuvre i majstersz-
tyk), zaanektowanie go przez handlujących produktami nowej sztuki – skoro krytycy 
przestali się nim interesować – prowadzi do sytuacji, w której: „Określenia tego najczę-
ściej używa się dziś tylko dla celów reklamowych i marketingowych”. (Ibidem, s. 154).

28 Ibidem, s. 155–156. Na kolejnej stronie czytamy: „Współczesna estetyka oraz 
krytyka sztuki (w tym literatury) eliminuje ze swego horyzontu stare arcydzieła. Zaj-
muje się głównie rynkowymi nowościami. Wprawdzie niektóre z nich w przyszłości 
potencjalnie mogą być uznane za arcydzieła, ale aktualnie chodzi zwykle tylko o wyse-
lekcjonowanie i wypromowanie bestsellerów”. (Ibidem, s. 157).



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 231

Wiesław Myśliwski: – Bereza przyjechał do mnie i przeczytał mi to, 
co napisał o mojej książce. Był wzruszony, a ja kompletnie zaskoczony, 
tym bardziej że on był oszczędny w pochwałach i niesłychanie odpo-
wiedzialny za to, co pisze. Czułem jakiś rodzaj niedowiary, jak zawsze 
zresztą. Nie wierzyć sobie to jest upoważnienie do tego, że można pi-
sać. Rezonans tej książki przeszedł moje oczekiwania. Uważałem, że 
jak nakład wyniesie 30 tys., to będę usatysfakcjonowany29.

Myśliwski zgrabnie unika odpowiedzi na pytanie o swoją reakcję na 
środowiskową zawiść (odwieczny topos mówi przecież o tym, że najtrud-
niej w kręgach twórczych znosi się sukcesy kolegów po piórze, po lirze, 
po głosie…); Janowska dorzuca do Berezy i Lisowskiego jeszcze jedno, 
jakże ważne nazwisko spośród autorytetów krytyki literackiej:

Katarzyna Janowska: – Tymczasem PIW wydał od razu 50 tys. Na-
kład sprzedał się w ciągu dwóch miesięcy. Pod księgarnią PIW usta-
wiały się kolejki. Do pochwał Berezy dołączył Stefan Żółkiewski, któ-
ry też uznał powieść za arcydzieło. Wiedział pan, co się dzieje?
Wiesław Myśliwski: – Jan Bijak, ówczesny redaktor naczelny „Poli-
tyki”, zadzwonił do mnie i powiedział, żebym poszedł zobaczyć kolej-
ki do PIW, ale nie poszedłem. Przyjęcie powieści wprowadziło mnie 
w stan nierzeczywisty. Próbowałem zrozumieć, o co z tym Kamieniem 
chodzi. Docierały do mnie opowieści o ludziach, dla których moja 
książka była podporą w chwilach ostatecznych. Pamiętam, że po spo-
tkaniu autorskim we Wrocławiu podeszła do mnie młoda pani, która 
powiedziała, że działała w Solidarności i że po stanie wojennym wyje-
chała z Polski. Ktoś jej wysłał Kamień na kamieniu. Po przeczytaniu 
powieści zdecydowała, że wraca do Polski30.

Przyjemność czerpana z pierwszej lektury przed laty, o dziwo, nie 
zanikła z czasem, gdy sięgnąłem po powieść ponownie, na potrzeby tego 
szkicu. Okazało się, że nadal to bodaj najbardziej przejmujący i najdo-
skonalszy stylistycznie obraz przemijania kultury chłopskiej31, teraz 

29 K. Janowska: Wszystko jest mową. Rozmowa z Wiesławem Myśliwskim o po-
wieści „Kamień na kamieniu”. „Polityka” 2010, nr 50, s. 62. Zmieniam tu zasadę wy-
różnień – w „Polityce” cały tekst pytającej jest pogrubiony. 

30 Ibidem, s. 62.
31 O zmierzchu kultury chłopskiej, pojmowanej poważnie, nie jako zmistyfikowa-

na przez inteligencję tzw. chłopomania, przejmująco pisze u progu trzeciego tysiąclecia 
Myśliwski w pięknym eseju Kres kultury chłopskiej, w którym czytamy między innymi 
o zaniku autentycznej twórczości chłopskiej (nie ludowej!) wskutek zunifikowania wy-
obraźni i drastycznego ograniczenia związków międzyludzkich: „I tak – nie tylko za 
sprawą telewizora, o nie – skończyła się chłopska muzyka, chłopska mowa, chłopski 
świat. Jeśli chłopi śpiewają jeszcze swoje pieśni, to już ich nie tworzą. Jeśli jeszcze 



Marek Piechota232

jednak – po ćwierćwieczu czytania czy też raczej studiowania setek, 
a nawet tysięcy tekstów z „tendencyjnym” nachyleniem historycznoli-
terackim lub ściślej filologicznym – postrzegany przeze mnie nieco ina-
czej, Myśliwski mówił (konieczne tu będzie obszerniejsze przytoczenie):

Nie interesowało mnie nigdy odtwarzanie jakiejkolwiek gwary. Inte-
resował mnie duch języka chłopskiego. Czułem, że ten język jest istot-
ny w swojej głębi i istotny w ogóle dla języka polskiego. Chłopi zawsze 
mówili po polsku. Był to jedyny stan społeczny, który nigdy nie wy-
szedł poza język polski. W związku z tym w ich języku nawarstwiały 
się przez wieki rzeczy istotne nie tylko z punktu widzenia słownictwa, 
frazeologii itp., ale możliwości kreacyjnych.
[K.J.] W jednym z tekstów o kulturze chłopskiej napisał pan, że chłop 
był wolny w języku. Kamień na kamieniu kończy się pochwałą słów, 
wiarą w ich moc: „[…] Życie ludzkie od słów się zaczyna i na słowach 
się kończy […]”.
[W.M.] Niewolni we wszystkim byli całkowicie wolni w języku. Nie 
krępowały ich żadne zasady, ograniczenia słownikowe, leksykalne. 
Mówili, jak umieli, jak im dyktowała tradycja, język ich domów, wsi, 
w której się wychowali. W dzieciństwie spotykałem wynalazców ję-
zykowych, nieświadomych zresztą swojej wynalazczości, ponieważ 
kultura chłopska nie miała świadomości sztuki, a tym bardziej ję-
zyka jako sztuki. Chłopi nigdy nie byli bezradni w języku. Mówili 
oszczędnie, ponieważ każde zdanie uważali za czyn. Trudno 
nam sobie dzisiaj wyobrazić, czym jest język dla człowieka, który nie 
zna pisma, dla którego wszystko jest mową, dla którego słowo ma 
rangę umowy. Jak się wejdzie w ten świat, nieskażony pismem, to 
się widzi, jakie są ogromne możliwości twórcze w języku. Kiedy pisa-
łem Kamień na kamieniu, zdałem sobie sprawę, że to nie będzie opisa-
nie kawałka świata. Musiałem ten świat wyprowadzić z mowy, opisać 
w języku, w którym żyją bohaterowie32.

mówią wolną chłopską mową, to już tylko ci najstarsi, na wymarciu. Chłopskim świa-
tem zawładnął standard, taki sam jak wszędzie, taki sam konsumpcjonizm i aspira-
cje wyłącznie materialne. Degradacja duchowa wsi jest widoczna gołym okiem, i to 
na wszystkich planach”. (W. Myś l iwski: Kres kultury chłopskiej. „Twórczość” 2004, 
nr 4(701), s. 60).

32 K. Janowska: Wszystko jest mową…, s. 63. Trudno zgodzić się w zupełności 
z sugestią Janowskiej, że powieść „kończy się pochwałą słów”. Rozmówczyni pisarza 
przytacza parafrazę autentycznego zdania znajdującego się w połowie blisko półtora-
stronicowego ostatniego akapitu, w rzeczywistości będącego pochwałą ziemi. To pean 
na jej cześć. Od pochwały słowa („Cały świat to jedna mowa.”) autor przechodzi do po-
chwały ziemi: „Mówi się, że gdzie człowiek się urodził, ziemia jego kołyską. I śmierć jak-
by cię z powrotem do niej tylko położyła. I buja cię, buja, aż stajesz się znów nie naro-
dzony, nie poczęty”. (K. Myś l iwski: Kamień na kamieniu. [Szczecin] 1986, s. 364–365. 
Kolejne przytoczenia sygnuję skrótem Knk i podaję stronę tego właśnie wydania).



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 233

Ku swojemu sporemu zaskoczeniu, spostrzegłem tu wyraźną zbież-
ność poglądów Myśliwskiego z objaśnianymi przez Adama Mickiewicza 
słuchaczom Wykładów paryskich relacjami pojęć „słowo” i „czyn”. Oczy-
wiście, prelegent w Collège de France posługuje się określeniem „lud”, 
nie „chłopi”, nadto u tego wykładowcy na plan pierwszy wysuwają się 
konteksty mistyczne, nadprzyrodzone uwarunkowania teorii, trudno 
również przeoczyć podstawowe znaczenie dla tworzenia kultury pojęcia 
pamięci:

[…] Słowianie, jakkolwiek uznają działanie zła, wierzą przecież, że 
duch, co działał przez Mojżesza i cudotwórców chrześcijańskich, nie 
zatracił jeszcze swej wszechmocnej przewagi na ziemi. U nas nadzwy-
czajne skutki sprawione przez słowo, ilekroć są zbawienne dla ludzko-
ści, uważa się za dowód obecności Ducha Świętego.

To uczucie powszechne w ludziach poddało myślicielom szczerze 
słowiańskim wspaniałe teorie słowa. Niech mi kto pokaże w jakimkol-
wiek dziele filozoficznym czy teologicznym określenie słowa dorównu-
jące temu, jakie przed trzydziestu laty dał myśliciel polski [Stanisław] 
Potocki. Nie mam pod ręką pism Potockiego, ale przypominam sobie 
doskonale ich treść: „Słowo to jest kula złożona z dwóch półkul, z któ-
rych jedna jest niewidoma, a druga materialna, jedna niebieska, a dru-
ga ziemska”. Jest to dusza i ciało, cały człowiek. Retoryka i słownik 
francuski powstaną zapewne przeciw takiej definicji. Według słownika 
francuskiego słowo jest przedstawieniem myś l i. Może jeszcze ktoś 
powie: jakimś cieniem, który tylko myśl ma przywilej rzucać? Lud poj-
muje słowo inaczej, język jego jest prawdziwszy od książkowego. Kiedy 
się mówi na przykład, że ktoś dał s łowo, że ktoś złamał s łowo lub 
nie dotrzymał s łowa; kiedy się o kimś mówi, że to człowiek słowny, 
czyż tutaj chodzi o przedstawianie myśli? Ręczyć słowem – w języku 
ludu – znaczy ręczyć samym sobą. Lud francuski instynktowo wpro-
wadza w życie teorię polską. Dla niego słowo to cały człowiek33.

Pora wreszcie przejść do najbardziej istotnego dla tego szkicu za-
gadnienia, mianowicie kwestii ludowej inspiracji powieściopisarza:

[K.J.] I na koniec: skąd ten tytuł Kamień na kamieniu?
[W.M.] Z pieśni: „Kamień na kamieniu / Na kamieniu kamień / A na 
tym kamieniu / Jeszcze jeden kamień…”. Ta pieśń jest całym świa-

33 A. Mickiewicz: Dzieła. [Wydanie Rocznicowe 1798–1998]. T. 9: Literatura 
słowiańska. Kurs czwarty. Oprac. J. Maś lanka. Warszawa 1998, s. 77. Wyróżnienia 
tekstem spacjowanym – Mickiewicza. Sądzę, iż nie jest dziełem przypadku fakt, że My-
śliwski w przywoływanym tu eseju o zmierzchu kultury chłopskiej trzy ostatnie akapity 
poświęcił właśnie – wyróżnionym w jego tekście pogrubioną czcionką – pojęciom: słowu, 
pamięci i wyobraźni (W. Myś l iwski: Kres kultury chłopskiej…, s. 60–61).



Marek Piechota234

tem. Jest syntezą metaforyczności chłopskiego języka. Julian Przyboś 
włączył ją do antologii najpiękniejszych poezji chłopskich pt. Jabło-
neczka. Ale w antologii pieśń miała tylko dwie zwrotki. Kiedyś w mo-
ich rodzinnych Dwikozach miejscowy chór zaśpiewał mi ją i w jego 
wykonaniu miała ona kilka zwrotek. Na moje ucho nie były to podrób-
ki. Miały tę samą autentyczność, co dwie zwrotki przytoczone przez 
Przybosia. Ta pieśń przyświecała mi w trakcie pisania książki. Chcia-
łem jej sprostać34.

To jasna i zdecydowana deklaracja dotycząca ludowej, a raczej – we-
dle terminologii, którą preferuje Myśliwski – chłopskiej inspiracji 
jego arcydzieła. Rzeczywiście, nie tylko tytuł nosi piętno owej inspira-
cji, jako motto na odwrocie karty tytułowej (w jej górnym lewym rogu) 
pojawia się cała zwrotka35, przytoczona również w przywoływanym tu 
wywiadzie, z podpisaną jej folklorystyczną proweniencją: „(z pieśni lu-
dowej)”; Myśliwski zawsze mówi o tym utworze poważnie, w górnych 
rejestrach, iż jest to »pieśń«, nie piosenka, nie śpiewka. Tytuł tej ludo-
wej piosenki pojawi się w centralnej części jednego, bardzo krótkiego 
akapitu w rozdziale I Cmentarz; wyznanie głównego bohatera dotyczy 
umowy z kolegami partyzantami w czasie drugiej wojny światowej, jak 
mają się zachować w przypadku jego śmierci:

Po mnie mieli tak samo zakazane, gdybym zginął, że nie wolno 
żadnemu łzy uronić, tylko baczność! Najwyżej na organkach miał mi 
któryś zagrać. „Kamień na kamieniu, na kamieniu kamień”. Bo gdyby 
przyszło ze wszystkich melodii jedną wziąć na tamten świat, tę bym 
z sobą wziął. Z melodii i z życia.

Knk, s. 24

34 K. Janowska: Wszystko jest mową…, s. 63.
35 Jak to już wcześniej sygnalizowałem, korzystam z wydania z roku 1986, oparte-

go na PIW -owskim pierwodruku z roku 1985. Na obwolucie znajdujemy istotne infor-
macje dotyczące historii i perspektyw „arcydzielności” powieści: „Kamień na kamieniu 
Wiesława Myśliwskiego zanim jeszcze pojawił się na półkach księgarskich, stał się już 
wydarzeniem literackim. Henryk Bereza pisał o tej powieści: „Jest, jak każde arcy-
dzieło, przede wszystkim wielką tajemnicą sztuki, czymś niepojętym, co zdaje się do 
nas przychodzić z innego wymiaru”, a także: „Myśliwski, wypełniając wielowiekowe 
puste miejsce w polskiej literaturze, bierze na siebie cały ciężar odwiecznych epickich 
zobowiązań artystycznych, […] spełnia epicką powinność wobec chyba jednego z ostat-
nich układów świata o cechach niepowtarzalności i samowystarczalnej pełni”. Powieść 
zdobyła również wielkie uznanie wśród czytelników […]” – tu następuje enumeracja 
tytułów „książki roku”, „książki dziesięciolecia 1975–1985” i licznych nagród oraz in-
formacja o przygotowywanych przekładach na języki: „francuski, rosyjski, estoński, 
czeski, słowacki, bułgarski, rumuński, niemiecki”.



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 235

Rzecz interesująca, nie został tu przywołany większy fragment tekstu 
piosenki (chociaż główny bohater przytoczył jej incipit), została wyróż-
niona głównie ze względu na melodię, nie sens tekstu. 

Powtórnie Myśliwski umieszcza tytuł tej piosenki w centralnym 
miejscu o wiele obszerniejszego akapitu rozdziału II Droga. Ponieważ 
na tak niewielkiej przestrzeni pojawiają się charakterystyczne dla sty-
lu tego pisarza chwyty narracyjne (myślę tu o „otwartości czasowej”, 
braku ważnej dla toku epickiego antycypacji) i nawiązania tematyczne, 
w tym również pewne natręctwa skojarzeń, w których odwołania biblij-
ne mieszają się bez umoralniających komentarzy ze skojarzeniami ero-
tycznymi, z nieodłącznym personifikowaniem nieożywionych elementów 
świata przedstawionego, warto więc przytoczyć i ten akapit w całości:

I pomyśleć, że za kawalerskich czasów tą samą drogą, gdy wracało 
się z zabawy, to się całą noc nieraz wracało. Koguty przepiały raz, 
drugi i trzeci. Głodne krowy w oborach zaczynały porykiwać. Wiadra 
u studzien podzwaniały. A tu jeszcze się wracało. Nieraz do białego 
dnia. Do rana. Bo gdzie się człowiek miał spieszyć? W głowie jeszcze 
mu zabawa wirowała, muzyka mu grała, to sobie i przytupnął o drogę 
jak o deski w remizie i zaśpiewał, co mu ślina na język przyniosła, 
„Kamień na kamieniu, na kamieniu kamień!” I droga słowem się nie 
użaliła, że ją budzisz. I ani śmiała cię pogonić. Szła krok w krok pod 
twoimi stopami, razem z tobą jak twój wierny pies. Przystanąłeś, to 
i ona przystawała. Mogłeś iść w tę i w tamtą stronę, i nie wiadomo 
w którą, i nawet z powrotem na zabawę wrócić, zawracała z tobą. 
I była od brzegu do brzegu twoja. jak dziewczyna na sianie, w pierzy-
nie pod tobą

Knk, s. 48

Tym razem pierwszy wers piosenki kończy się wykrzyknikiem, gdyż 
zataczający się „od brzegu do brzegu” drogi, wracający z wiejskiej za-
bawy bohater nie ścisza głosu, wykrzykuje tekst (jakikolwiek zresztą, 
wedle zasady „co mu ślina na język przyniosła”) do ulubionej melodii. 
Nie można pominąć także faktu, iż główny motyw, wokół którego snu-
ta jest ta wielowątkowa opowieść bohatera, posługującego się – z woli 
autora – formą monologu wypowiedzianego, o zmaganiu się z losem na 
ziemiach dotkniętych zrazu wojną, później wrogą dla jednostki ideolo-
gią, wreszcie trudnymi do pojęcia przemianami cywilizacyjnymi, to sta-
wianie murowanego („kamień na kamieniu”), rodzinnego grobowca.

Wróćmy jednak do owej deklaracji pisarza dotyczącej ludowej (chłop-
skiej) inspiracji jego arcydzieła: tytułu i pewnych drugorzędnych frag-
mentów fabuły. Bez trudu odnajdujemy we wskazanej przez Myśliwskie-
go antologii Juliana Przybosia ową dwuzwrotkową piosenkę:



Marek Piechota236

Kamień na kamieniu,
na kamieniu kamień,
a na tym kamieniu
jeszcze jeden kamień.

Kamień na kamieniu,
na kamieniu kamień,
napisz se, Kasiuniu,
moje imię na nim36.

Bez trudu też odnajdujemy w starannie zgromadzonej dokumentacji 
tej antologii źródło przedruku: 

Kamień na kamieniu „Lud”, III, str. 15837.

Tu jednak zaczynają się drobne niedogodności, lakonicznie przedsta-
wiony adres nie dotyczy bowiem, jak moglibyśmy w pierwszym odruchu 
się domyślać, podstawowego i kilkudziesięciotomowego dzieła Oskara Kol-
berga: Lud. Jego zwyczaje, sposób życia, mowa, podania, muzyka i tańce 
(w latach 1857–1890 wydano 33 tomy, cała spuścizna Kolberga wydana 
po roku 1945 obejmuje blisko 80 tomów), a odnosi się do innego zbioru 
przygotowanego przez kolejnego kolekcjonera tekstów kultury chłopskiej, 
mianowicie: Lud. Organ Towarzystwa Ludoznawczego we Lwowie pod re-
dakcją Antoniego Kaliny. R. III: (Z tablicą i melodiami w tekście), We 
Lwowie 1897; tam znajdujemy aż cztery zwrotki piosenki w odmiennym 
zresztą zapisie, który pozwala skonstatować, że Przyboś „wygładzał” re-
gionalne chropowatości dialektyczne, zbliżał w trakcie przepisywania tek-
stu jego brzmienie do „centrum polszczyzny”, w szczególności konsekwent-
nie zrezygnował z mazurzenia (partykułę „jesce” zastąpił wersją „jeszcze”, 
tryb rozkazujący czasownika „napis” – „napisz”), a nawet dodawał zbędne 
(w wersie 7) przecinki, których nie było w podanej przez niego podstawie 
przedruku, dodał wreszcie gwarowemu „kaminiowi” literackie „e”:

Kamiń na kaminiu,
Na kaminiu kamiń
A na tym kaminiu
Jesce jeden kamiń.

 Kamiń na kaminiu
 Na kaminiu kamiń,
 Napis se Kasiuniu
 Moje imie na nim!

36 J. Przyboś: Jabłoneczka. Antologia polskiej pieśni ludowej. Warszawa 1953, 
s. 301.

37 Ibidem, s. 504.



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 237

Pamientaj dziewcyno
Ten kamiń nad wodą,
Jak ten kamiń spłynie,
Ozenie sie z tobą.

 Cyś ty durniu widzioł
 Zeby kamiń pływoł,
 Kiedyś mnie nie kochoł,
 Cegoś u mnie bywoł38.

Z przywołanego tu Organu Towarzystwa Ludoznawczego dowiadu-
jemy się również, że interesujący nas utwór umieszczony został z ad-
resem odmiennym niż to zapamiętał Myśliwski: „Piosenki mazurskie 
w Krośnieńskiem, zebrał Ludwik Pierzchała”39 – mamy więc także dru-
giego obok Antoniego Kaliny zbieracza. Nie zapominajmy jednak o Kol-
bergu, i w jego ogromnym zbiorze znajdujemy dwie zwrotki:

Kamień na kamieniu,
kamień pod kamieniem,
połózze, Marysiu,
swoje imie na nim.

Swoje imie na nim,
Jasieńka, nazwisko,
jakeście się kochali
całe życie blisko40.

Zaskakuje – podobnie jak u Przybosia – nadfrekwencja przecinków, 
zaskakuje nieco lokalizacja, że piosenka pochodzi z ziemi radomskiej 
(poprzednio – z krośnieńskiej), a nie – jak zapamiętał Myśliwski – 
z sandomierskiej. Różne wersje spopularyzowane zostały w różnych 
okolicach, w relacje z Jasieńkiem wchodziły różne imiona żeńskie: Ka-
siunia i Marysia. W tym przekonaniu o niezwykłej rozległości tery-
torialnej i popularności interesującej nas tu piosenki (w jej różnych 
wariantach) utwierdza nas monumentalnie zakrojony Słownik stereo-
typów i symboli ludowych, w szczególności zaś te fragmenty Kosmosu, 

38 Lud. Organ Towarzystwa Ludoznawczego we Lwowie. Pod red. A. Kaliny. 
R. III. Lwów 1897, s. 158. Pozycja ta dostępna jest także w coraz liczniejszych bibliote-
kach internetowych, ale ja wolę korzystać z niezwykłej uprzejmości i kompetencji pań 
w Czytelni Starodruków Biblioteki Śląskiej w Katowicach.

39 Ibidem, s. 158.
40 O. Kolberg: Dzieła wszystkie. T. 77/I: Radomskie. Suplement do Tomu 20 i 21. 

Poznań 2005, s. 97.



Marek Piechota238

które poświęcone zostały Kamieniom (opracowały tę część Małgorza-
ta Brzozowska i Joanna Szadura); w Dokumentacji dotyczącej Pieśni 
miłosnych i zalotnych41, motywu „Kamień na kamieniu” odczytanego 
jako „młodzi razem, przy sobie”, znajdujemy po pierwsze, zapis piosen-
ki z okolic Rozwadowa:

Kamień na kamieniu, jeszcze jeden kamień, a wyrysuj, ty dziewczyno, 
swoje imię na nim. Swoje imię na nim i swoje nazwisko, a przecieśmy 
się kochali cztery lata blisko42.

Tu imię dziewczyny nie zostało skonkretyzowane, treść i przesłanie 
stały się bardziej uniwersalne. Po drugie, widzimy zapis piosenki ze 
znaną nam już z imienia Marysią:

[…] jeszcze jeden na nim, Wypisz se, Marysiu […]43.

Do tego samego, konsekwentnie wykropkowywanego w Słowniku…, 
początkowego fragmentu dopisano kolejną, lekko zmienioną w układzie 
wertykalnym, już trzecią wersję zanotowaną w Opoczyńskiem:

[…] pod kamieniem kamień, Napiszcie chłopczyku […]44.

Po czwarte, znajdujemy wreszcie wersję zaczynającą się od owego 
zmienionego w drugiej części wariantu, pochodzącą z bliskiego memu 
sercu Śląska:

Pod kamieniem kamień, A na tym kamieniu, jeszcze jeden ka-
mień. Czarne oczka miała, czarnymi patrzała, Czarnymi musiała, bo 
innych nie miała45.

41 Rodzi się pytanie, czy w przytoczonym fragmencie powieści Myśliwskiego skoja-
rzenia erotyczne nie pojawiają się właśnie dlatego, że pierwszoplanowy bohater musi 
znać ciąg dalszy swej ulubionej piosenki, chociaż autor nie zechciał go nam przytoczyć?

42 Słownik stereotypów i symboli ludowych. Koncepcja całości i red. J. Bartmiń-
ski, zastępca red. S. Niebrzegowska. T. I: Kosmos: niebo, światła niebieskie, ogień, 
kamienie. Lublin 1996, s. 366. Tam cały tekst zapisany kursywą. Cyt. za: W. Gaj-
 -Piotrowski: Kultura społeczna ludu z okolic Rozwadowa. Wrocław 1967, s. 75.

43 Ibidem. Cyt. za: „Zbiór Wiadomości do Antropologii Krajowej wydawany stara-
niem Komisji Antropologicznej Akademii Umiejętności” [Kraków] 1891, T. 15, s. 106.

44 Ibidem. Cyt. za: „Literatura Ludowa” [Wydawnictwo Polskiego Towarzystwa 
Ludoznawczego. Warszawa–Wrocław] 1966, R. 10, z. 2–3, s. 27. Wyimek pochodzi 
z tekstu Janiny Orynżyny: Opoczyńscy artyści ludowi.

45 Ibidem. Cyt. za: Pieśni ludowe z polskiego Śląska. Wyd. i koment. J. Ligęza, 
S.M. Stoiński. T. 2. Kraków 1938, s. 155.



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 239

I kolejny, piąty już wariant, tym razem z Żywiecczyzny:

[…] na kamieniu skała, powiedz -ze mi, Maryś, cemuś mnie nie 
kciała46.

Nieco dziwi w tak szczegółowej dokumentacji brak wariantów za-
notowanych przez Kalinę, Pierzchałę i Kolberga. Rodzi również tro-
chę wątpliwości brak konsekwencji w odnotowywaniu mazurzenia, ale 
przecież sprawdzanie poprawności przepisywania ze źródeł nie jest tu 
dla nas najważniejsze. Motyw „kamienia na kamieniu” ponad wszelką 
wątpliwość wydaje się dość popularny, nie tylko w Sandomierskiem.

Romantyczne   konteksty

Na każdym naszym życiowym wyborze kładą się 
cieniem drogi niewybrane.

Tadeusz Gadacz47

Czytanie cudzych listów, prywatnej korespondencji, z całą pewno-
ścią nie należy do czynności zalecanych w podręcznikach pedagogicz-
nych darzonych szacunkiem przez społeczeństwa, w odniesieniu zaś do 
dawniejszych epok musi się kojarzyć nieodłącznie i nieprzyjemnie zara-
zem ze zjawiskiem cenzury, z którego dotkliwego istnienia musieli sobie 
zdawać sprawę ówcześni „listujący” – zarówno nadawcy, jak i adresaci. 
Filolog, czytający dawne cudze listy, ma jednak ten komfort psychiczny, 
iż podejmuje te – wątpliwe nieco od strony moralnej – czynności wyłącz-
nie w celach poznawczych i zazwyczaj wiele lat po śmierci osób bezpo-
średnio zainteresowanych treścią tej korespondencji.

Nie sięgnąłbym zapewne ponownie po listy pani Salomei Bècu do 
młodszego od niej o dwanaście lat Antoniego Edwarda Odyńca, przy-
jaciela Mickiewicza, gdyby nie nader atrakcyjnie dla romantologa sfor-
mułowany temat naukowej konferencji zorganizowanej przez Zakład Li-

46 Ibidem. Cyt. za: Pieśni żywieckie, zebrał S.M. Stoiński. Kraków 1964, s. 291. 
Tamże wariant: „[…] cy mnie bedzies kciała” (ibidem, s. 146).

47 Iść po ziemi i po niebie. Prof. Tadeusz Gadacz o tym, jakich rad życiowych udzie-
la nam filozofia, o wolności, szczęściu i zawiłościach życia. Rozmawiał Jacek Żakowski. 
„Polityka” 2011, nr 17 (2804), s. 17. To fragment na pozór zdecydowanie prozatorski, 
ja jednak – wedle starych przyzwyczajeń – „słyszę” w nim bezrymowy dystych jedne-
nastozgłoskowca, z regularną średniówką (5 + 6). Za zwrócenie uwagi na to właśnie 
zdanie wywiadu dziękuję mojej żonie Małgorzacie.



Marek Piechota240

teratury Polskiej Romantyzmu i Pozytywizmu Uniwersytetu Mikołaja 
Kopernika w Toruniu „Płacz romantyków” (11–12 marca 2010), na którą 
przygotowywałem referat Łzy Słowackiego. Rekonesans48 – pamiętałem 
bowiem z wcześniejszej lektury, że pani Salomea miała w zwyczaju wy-
lewać potoki łez przy różnych okazjach (a nawet jeśli takowych nie było) 
i jej syn od najwcześniejszych lat obcował z pochlipywaniem, szlochem, 
łkaniem, płaczem, zalewaniem się łzami, wreszcie ze spazmami niemal 
na co dzień. Listami Słowackiego, jego rodziny, romantyków i innych 
twórców XIX wieku interesowałem się od dawna49. I oto – nagle i nie-
spodziewanie – w liście z Wilna (dnia 18 listopada 1826 roku) czytam 
zdanie, któremu zawdzięczam inspirację do napisania tego szkicu; pani 
Salomea tak zdaje relację zaprzyjaźnionemu z nią Antoniemu Edwardo-
wi z beztroskich zabaw, w których uczestniczą Julek i jego przyrodnie 
siostry Hersylia i Aleksandra Bècu:

W niedzielę u Platerowej [Apolinary z Żabów – M.P.] wybornie się 
dzieci bawiły; tańcowano i krakowiakiem wieczór kończono, którego 
każdą strofę inna para z kolei musiała improwizować. Jedna wcale 
nieźle się udała, ale jej nie pamiętam. Wszyscy się sadzili na roman-
sowe myśli; gdy przyszła kolej na Zana [Stefana – M.P.], tańcujące-
go z Olesią, Zan tak zaimprowizował: „Kamień na kamieniu, na 
kamieniu kamień, a na tym kamieniu kamień na kamieniu!” 
Podobało się to wszystkim, bo wszystkich rozśmieszył50.

Czyżby interesującą nas tu piosenkę, uchodzącą przez cały XX wiek 
za utwór stricte ludowy, śpiewaną w rytmie mazurka (charakteryzuje 
ten rytm metrum trójdzielne), wymyślił inteligent – najmłodszy brat To-
masza Zana, Stefan „student prawa Uniwersytetu Wileńskiego, filareta, 
podporucznik 1 pułku Krakusów w powstaniu listopadowym, od 1831 
na emigracji”51, a może przynajmniej jej pierwszą zwrotkę w postaci 

48 Na sesję nie udało mi się dotrzeć, tekst ukończyłem jakieś pół roku później; 
ukaże się w drugim numerze „Śląskich Prac Polonistycznych” poświęconych w całości 
badaniom dorobku Słowackiego (w druku).

49 Zob. M. Piechota: Dwa listy dedykacyjne Juliusza Słowackiego w funkcji epo-
peicznego argumentu. W: Podróż i historia. Z motywów literatury Oświecenia i Roman-
tyzmu. Red. Z.J. Nowak, I. Opacki. Katowice 1980, s. 79–109; M. Piechota: List. 
W: Słownik literatury polskiej XIX wieku. Red. J. Bachórz, A. Kowalczyk. Wro-
cław–Warszawa–Kraków 1991, s. 483–485, później jeszcze bodaj trzy wydania w la-
tach 1994, 1997, 2002.

50 W kręgu bliskich poety. Listy rodziny Juliusza Słowackiego. Oprac. S. Makow-
ski i Z. Sudolski pod red. E. Sawrymowicza. Warszawa 1960, s. 145–146.

51 Archiwum Filomatów. T. 2: Listy z zesłania. Krąg Tomasza Zana, Jana Czeczo-
ta i Adama Suzina. Zebrał, oprac. i wstępami opatrzył Z. Sudolski. Warszawa 1999, 
s. 364.



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 241

czterowiersza śpiewanego na owym wieczorku tanecznym w rytmie 
krakowiaka (w takcie parzystym)? Pani Salomea pisze wyraźnie o „im-
prowizacji”, którą ówcześni bywalcy salonów potrafili rozpoznać, ale 
nie mamy pewności, czy nadawczyni listu dobrze zapamiętała kolejność 
słów, gdyż nad tę zapamiętaną śpiewkę wyżej oceniła wartość literacką 
innej, zapomnianej… Treść zwrotki -improwizacji przytacza chyba wy-
łącznie dlatego, że interesowała się szczególnie talentami najmłodszego 
z Zanów; przyrodnie rodzeństwo poznało się z nim zaledwie kilka tygo-
dni wcześniej. W liście pani Salomej z Wilna (dnia 8 października 1826 
roku) czytamy jednak zdanie, które inicjuje pewną wątpliwość wobec 
twierdzeń późniejszych, że Stefan Zan tak udatnie improwizował:

Wczoraj wieczorem dzieci wróciły anchantowane [tj. zachwycone, 
oczarowane, urzeczone – M.P.] fetą wiejską i z poznania Hersylii z Za-
nem, który z nimi śpiewał, grał, tańcował, słowem, miał być nadzwy-
czajnie miły i wesół. […] Msza i nieszpory pyszne były; śpiewały dzieci, 
Pilarowa i Zan, który wszystkim dyrygował. Muszę i ja tego Zana po-
znać. Przyda się on nam do naszego maleńkiego muzycznego towarzy-
stwa, kiedy on taki dobry i miły. Dlaczego Pan nas z nim nie poznał?52

List kończy się nie tak rzadkim w owej korespondencji wyrzutem skie-
rowanym do adresata; nadawczyni stale ma do niego jakieś (raczej drob-
ne lub wyimaginowane) pretensje. Wspomniana tu zabawa, jak pisze 
Zbigniew Sudolski, odbyła się w niedalekich Mickunach z okazji „uro-
czystości poświęcenia nowego kościoła; panny Bècu śpiewały podczas 
mszy”53. W podejrzeniach utwierdza nas kolejna informacja zawarta 
w bezcennej dla tej analizy korespondencji; pani Salomea pisze z Wilna 
do Odyńca (dnia 12 grudnia 1826 roku):

Jutro Tibié na swój dochód daje koncert, na którym śpiewać bę-
dzie też Kozłowska i Zan. Będą śpiewać fantazje z różnych aryjek 
w rozmaitych językach, pomiędzy którymi i żmudzka piosenka będzie. 
Słyszał ją Pan nieraz śpiewaną przez Hersylię54.

52 W kręgu bliskich poety, s. 110. To zapis z 14 października. Salomea Bècu często 
pisała jeden list z wyodrębnionymi kolejnymi datami, zapełniając niekiedy kilka(naś- 
cie) kartek – od odejścia jednej poczty (lub okazji, tj. wyjazdu kogoś znajomego do War-
szawy) do następnej.

53 Z. Sudolski: Słowacki. Opowieść biograficzna. Warszawa 1996, s. 55.
54 W kręgu bliskich poety. Listy rodziny…, s. 175. Zapis z 14 grudnia. Rzecz inte-

resująca, zapis z 21 grudnia utwierdza nas w przekonaniu, że rzeczywistość nie do-
równywała zazwyczaj wyobrażeniom, w relacji pani Salomei na większą wdzięczność 
zasługuje wymieniony tam Woyniłłowicz, który sprowadził do jej salonu Stefana Zana, 
o nim samym nie ma nadawczyni właściwie nic do zakomunikowania: „Wczoraj po 



Marek Piechota242

Bez względu jednak na to, czy Stefan Zan rzeczywiście zaimprowi-
zował ów czterowiersz podczas tanecznego wieczoru u pani Apolinary 
z Żabów Platerowej w Wilnie późną jesienią roku 1826, czy też zdobył 
uznanie, rozbawiając towarzystwo inteligentów i arystokratów, w rezul-
tacie odtworzenia zaledwie tekstu piosenki ludowej zasłyszanej na któ-
rejś z wiejskich fet (to zamierzony oksymoron wyłowiony z listów pani 
Salomej), wiemy przecież, że w nich często i chętnie uczestniczył, śmiało 
możemy przesunąć datę funkcjonowania w naszej kulturze najstarszej 
znanej zwrotki piosenki o „kamieniu na kamieniu”, która u schyłku ko-
lejnego wieku zainspirować miała do napisania arcydzieła Wiesława 
Myśliwskiego, na pierwsze ćwierćwiecze XIX wieku. Zapisy Kolberga, 
Kaliny, Pierzchały, Orynżyny, Ligęzy i Stoińskiego pochodzą z drugiej 
połowy XIX i pierwszej połowy XX wieku. 

Czyżby to więc Stefan Zan poruszył lawinę powstawania wariantów 
przyśpiewek w tylu aż regionach Polski, a nawet poza jej ówczesnymi 
granicami, po najdalej od Litwy oddalony Śląsk, który przechował daw-
ną mowę w stanie niewiele zmienionym dla przyszłych pokoleń, mimo 
tylu przeciwności historycznych, politycznych i administracyjnych, 
a nawet mentalnych? I tak okaże się, że miał rację Julian Krzyżanow-
ski, pisząc: „Na dzieła literackie stare przykłady działały […] zazwyczaj 
nie bezpośrednio, lecz przy pomocy folkloru”55. A czy „przykłady” te po-
wstały w obrębie kultury chłopskiej, czy też wymyślili je wykształceni 
inteligenci, o to mniejsza. W dobie romantyzmu, bodaj najsilniej i naj-
swobodniej (bez przymusu) w naszej historii, przenikały się inspiracje 
ludowe i inteligenckie.

Miło byłoby łudzić się, że moje układanki słów, tworzących zdania 
tego szkicu -eseju56, przetrwają, jak owe niewielkie stosiki kamyków – 
płaskich, ale zbyt ciężkich, by puszczać je na płyciźnie jako „kaczki” – 
do następnej powodzi. Choć raczej niemal pewne jest, że jednak utoną 
w powodzi słów.

obiedzie Woyniłłowicz przyprowadził Zana. Poczciwy, nieoszacowany Woyniłłowicz, 
umyślnie się z Zanem poznał, aby go mógł zapoznać ze mną, bo raz przy nim powie-
działam, że życzyłabym sobie poznać Zana i słyszeć go śpiewającego”. (Ibidem, s. 181). 
Może Zan nie miał ochoty na popisy wokalne i tym zraził do siebie prowadzącą salon 
– więcej bowiem o nim w swojej korespondencji już nie wspomniała?

55 Zob. przyp. 2.
56 Nie potrafię sobie odmówić przytoczenia etykiety genologicznej nadanej teksto-

wi przez prof. Józef Bachórza w jego recenzji wydawniczej tego tomu: „Ten dziwny esej, 
rozrzutnie bogaty w pomysły, meandrami prowadzący od antyku i Biblii do powieści 
Wiesława Myśliwskiego, a od niej ku listom Salomei Bécu primo voto Słowackiej, za-
wiera ujmujący mnie motyw przypomnienia sławy i chwały utworu wybitnego, zasłuże-
nie przed ćwierćwieczem ogłaszanego jako dzieło wybitne czy arcydzieło, a dziś – jak to 
bywa u nas nie tylko z Kamieniem na kamieniu – posypywanego pyłem zapomnienia”.



Romantyczne   konteksty   ludowej   śpiewki… 243

Marek Piechota

Romantic contexts 
of a folk song “Kamień na kamieniu”, 

or the benefits from reading others’ letters

Summary

The people have been enchanted with the ability of putting stones on stones since 
time immemorial. We have admired megalithic buildings, pyramids (in various parts 
of the world) and try to penetrate symbolic and mystic meanings of pylons, stupas and 
shaman’s mounds.

Kamień na kamieniu, a literature masterpiece by Wiesław Myśliwski, was cre-
ated a quarter of a century ago in author’s a deep conviction about a folk provenance 
referred to in the title of the song. A historian of the literature of Polish Romanti-
cism, however, comes across an intelligent source, that is, Stefan Zan, a brother of 
Adam Mickiewicz’s friend Tomasz when reading a correspondence of Salomea Bécu 
primo voto Słowacka, a mother of one of the most outstanding representatives of the 
epoch. Folk and intelligent inspirations permeated each other perhaps most strongly 
and freely in Romanticism.

Marek Piechota

Les contextes romantiques 
de la chanson folklorique « Kamień na kamieniu »,

c’est-à-dire sur les bénéfices tirés de la lecture des lettres des autres

Résumé

Depuis les temps anciennes les gens ravissaient de l’habileté de mettre les pierres 
sur d’autres pierres. Jusqu’aujourd’hui nous admirons des constructions mégalithes, 
des pyramides (dans les recoins du monde différents), nous essayions de comprendre les 
significations symbolique et mystiques des pylônes, des stupas et des tertres.

Le chef-d’oeuvre de littérature, écrit il y a 25 ans, Kamień na kamieniu de Wiesław 
Myśliwski, est écrit dans une conviction profonde de l’auteur sur la provenance pay-
sanne de la chanson citée dans le titre. Pourtant l’historien de la littérature du roman-
tisme polonais rencontre – pendant la lecture de la correspondance de la mère d’un des 
plus éminents poètes de l’époque, Madame Salomea Bécu, avant Słowacka – une source 
noble : Stefan Zan, le frère de Tomasz, le meilleur ami d’Adam Mickiewicz. A l’époque 
du romantisme les inspirations folkloriques et nobles s’entrecroisait de façon la plus 
forte et la plus libre – sans aucune pression – dans notre histoire. 





Indeks osobowy

Abramowiczówna Zofia 224
Abramowska Janina 58, 173
Agamemnon, król Myken 223
Aleksander I, car Rosji 29
Alembert Jean Le Rond d’ 33
Althusser Louis 38, 41
Ankwiczowa Zofia 102, 103
Anna, św. 125
Antoni Padewski, św. 125, 146
Antoniewicz-Bołoz Karol, ks. 142
Arciszewski Bazyli, ks. 142
Atreusz, król Myken 223
Aufrère Sydney H. 39

Bachórz Józef 59, 77, 83, 183, 195, 
240, 242

Baczko Bronisław 224
Balzac Honoriusz 119
Banfi Fabrycy 20
Bartmiński Jerzy 238
Batorski Tomasz, ks. 142
Bauman Zygmunt 224
Beaumarchais Pierre Augustin Ca-

ron de 34
Bécu Aleksandra 240, 241
Bécu Hersylia 240, 241
Bécu Salomea, zob. Słowacka Salo-

mea z Januszewskich
Bednarski Stanisław 26

Bellinger Gerhard J. 220
Beniowski Maurycy August 189
Bentham Jeremy 41
Bereza Henryk 181, 182, 230, 231, 

234
Berman Marshall 84, 85
Bielanka-Luftowa Maria 181, 183
Bielawska Bolesława 137, 139
Bielik-Robson Agata 84
Bieliński Franciszek 28
Bieliński Piotr 87
Bijak Jan 231
Bloom Harold 197, 198
Bogedain Bernard 140
Bogucka Maria 161
Bolecki Włodzimierz 173
Bonaparte Napoleon, cesarz Francji 

83
Borkowska-Rychlewska Alina 106–

109
Borowski Leon 59
Branicki Franciszek Ksawery 24
Brodziński Kazimierz 137
Brodzka Alina 217
Brückner Aleksander 12, 17, 28, 68, 

153, 158
Brzezińska Filipina 142
Brzozowska Małgorzata 238
Brzóskiewicz „Brzóska” Dariusz 217



Indeks osobowy246

Bujnicki Tadeusz 151, 152, 155, 166
Bułharyn Michał 24
Burdziej Bogdan 86
Buzek Jerzy 213
Byron George Gordon 103

Calvat Françoise Mélanie 126
Camus Albert 106
Carrafa Wilhelm 22
Carrol Lewis 223
Chefren, król Egiptu 220, 221
Chełmicki Zygmunt, ks. 122
Chesler Margaret Tracey 195
Chevalier Jan 14
Chlebowski Bronisław 52
Chmielnicki Bohdan 162
Chopin Fryderyk 148, 183
Chreptowicz Joachim 12–14, 17, 24, 

26, 28
Chrzanowski Ignacy 99
Chwin Stefan 83
Chyła Tadeusz 201
Cieśla-Korytowska Maria 182
Collé Charles 34
Csató Edward 114
Cynarski Stanisław 155, 156
Cysewski Kazimierz 61
Czacki Tadeusz 29
Czajkowski Michał 50, 56
Czaplejewicz Eugeniusz 183
Czartoryski Adam Kazimierz 12
Czechow Antoni 117
Czeczot Jan 240
Czubek Jan 119

Dagnan Marek 217
Dante Alighieri 119
Danton Georges Jacques 94
Dąbrowski A., ks. 142, 143
Delavigne Germain 102, 104, 106–

108, 110
Dembiński Mateusz 140
Dębowski Marek 32–34, 37
Diderot Denis 33
Dmuszewski Ludwik Adam 107

Doroszewski Witold 190
Dubel Lech 89
Dunin-Borkowski Stanisław 183
Dzierżyński Feliks 204
Dżeser, król Egiptu 220

Eco Umberto 84
Eliade Mircea 58, 68, 72, 73, 79, 81, 

222
Elsner Józef 148
Escarpit Robert 211
Ett Kaspar 130

Fabianowski Andrzej 170
Fabiszak Jacek 189
Feliński Alojzy 137, 142
Felsztyński H. 142
Feuchtwanger Lion 227, 228
Flawiusz Józef 227, 228
Fletcher Joan 220
Flis Jan, ks. 225
Floryńska Halina 194
Folkierski Władysław 119
Folwarski Pankracy, ks. 140
Foucault Michel 41, 48, 85
Frankowska Bożena 34
Fredro Aleksander 148
Freud Zygmunt 230
Frühling Jacek 228

Gadacz Tadeusz 239
Gaj-Piotrowski Wilhelm 238
Gall Stanisław, ks. 122
Garczarek Andrzej 206, 218
Garczyński Stefan 80
Gautier Jerzy, ks. 122
Gennep Arnold van 86, 90
Gibińska Marta 189
Gieysztor Aleksander 66, 68, 69, 72, 

73
Gille-Maisani Jean-Charles 66
Giraud Pierre Maximin 126
Giżycki Franciszek Ksawery 52, 53, 

56, 57
Gloger Zygmunt 15, 20, 27



Indeks osobowy 247

Głodkiewicz Franciszek Ksawery, 
ks. 140

Głowiński Michał 63, 229
Goethe Johan Wolfgang 101, 103
Gorączkiewicz Wincenty 143
Gorecki Antoni 8, 58–72, 74–81
Gosławski Maurycy 50, 55–57
Goszczyński Seweryn 50, 183, 195
Goya y Lucientes Francisco José 

212
Grabowicz George 183
Grabowski Michał 50, 56
Grabski Wawrzyniec, ks. 140
Grazi Anna 212
Grechuta Marek 200
Gregorewicz E. 142
Grimal Nicolas 220, 221
Groddeck Godfryd Ernest 59
Gronczewski Andrzej 182
Grotowski Aleksander (Olek) 201
Gruberski Eugeniusz, ks. 147
Grzebień Ludwik 17, 19, 23
Grzegorz XVI, papież 122
Gueulette Thomas-Simon 34
Günther Władysław 87
Gurowski Aleksander 24
Gurowski Władysław 24
Guze Joanna 106

Hadziewicz Jakub Aleksy 24
Halkiewicz-Sojak Grażyna 86
Hanisz Katarzyna 20
Haydn Johann Michael 143
Hegel Georg Wilhelm Friedrich 90
Hell Theodor 108
Hemar Marian 201, 202, 218
Herburtt Mamert, ks. 140
Herod Wielki 226
Hertz Paweł 86, 91, 93, 105
Hinz Edward, ks. 132, 139
Homer 223, 224
Hugo Wiktor 111

Ihnatowicz Ewa 152
Imhotep, budowniczy piramid 220

Inglot Mieczysław 112, 113, 148
Iwaszkiewicz Jarosław 9, 174, 181–

199

Jabłonowski Antoni 24
Jakubowski, guwerner Zygmunta 

Krasińskiego 97
Jałbrzykowski Romuald 122
Jan Ewangelista 74
Jan II Kazimierz Waza, król Polski 

148, 155, 167
Jan z Dukli, bł. 125
Janion Maria 83, 87, 91, 94–97, 99, 

101, 217
Janowska Katarzyna 230–232, 234
Jarynkiewicz T., ks. 142
Jasiński Jan Tomasz Seweryn 107
Jeleński Józef 24
Jełowicki Aleksander 62
Jenks Chris 86, 94
Jezus Chrystus 71, 74, 77, 124–128, 

132, 135–138, 141, 143–148, 158, 
225, 226

Jobert Ambroise 13, 14, 16, 22, 27
Jozue 228
Józef, św. 125, 127, 142, 143

Kaczmarek Jan 206, 207, 209, 218
Kaczmarski Jacek 212–214, 217,  

218
Kadłubek Wincenty, bł. 125
Kalina Antoni 236, 237, 239, 242
Kamler Juliusz 177
Kanty Jan, św. 125
Karniewski Wiktoryn 24
Karpiński Franciszek 142, 148
Karpiński Ignacy 17, 25, 29
Karpiński Stanisław 177
Kasperski Edward 183
Kasprowicz Jan 149
Kaszyński Stanisław 173
Katarzyna II Wielka, carowa Rosji 

15
Kazimierczak Grzegorz 217
Kiciński Bruno 58



Indeks osobowy248

Kinga, bł. 125
Kisiel Joanna 179
Kisiel Marian 223
Klein K., ks. 147
Kleiner Juliusz 62, 114, 118, 223
Klekot Elżbieta 224
Klemens XIV, papież 12
Kleyff Jacek 203–205, 218
Klonowski Teofil 140
Kłoczowski Jerzy 122–124
Kochanowski Jan 141
Kocjan Krzysztof 79
Kolberg Oskar 73, 143, 236, 237, 

239, 242
Kołaczkowski Stefan 148
Komendant Tadeusz 41
Koniński Antoni 12
Konopka Antonina 142
Konstanty Pawłowicz, wielki książę 

rosyjski 61, 76
Konwicki Tadeusz 170
Kopernik Mikołaj 240
Kopf Antoni 214, 215
Korbut Gabriel 58
Kosiński Dariusz 117
Kosiński Józef Adam 169, 170, 173–

180
Kosmanowa Bogumiła 21
Kosowska Ewa 159, 160
Kostkiewiczowa Teresa 63, 229
Kot Stanisław 14
Kott Jan 195
Kowal Jolanta 58–61, 76
Kowalczykowa Alina 170, 183, 217, 

240
Kowalski Piotr 163
Kozłowska wymieniana przez p. Bécu 

241
Kozłowski Szymon 140
Krasicki Ignacy 11, 59, 141
Krasiński Wincenty 8, 83, 84, 86–

100
Krasiński Zygmunt 8, 82–99, 101–

106, 108–110, 119, 171, 184, 202
Krasuski Krzysztof 229, 230

Kruczkowski Leon 215
Krzyżanowski Julian 106, 189, 214, 

216, 219, 227, 242
Kubacki Wacław 103
Kubale Anna 92
Kuchowicz Zbigniew 152, 156, 157, 

161
Kuciak Agnieszka 84
Kukulski Leszek 34, 37
Kumaniecki Kazimierz 224
Kurpiński Karol Kazimierz 143
Kuryś Agnieszka 66
Kurzeniecki Ignacy 24
Kuziak Michał 164
Kwaśniewski Aleksander 213
Kwiatkowski Jerzy 185
Kwilecki Adam 24
Kydryński Juliusz 200

Lacan Jacques 198, 230
Lalewicz Janusz 211
Lambertengo Pompilius 20
Lambillot Louis, ks. 143
Lechoń Jan (właśc. Serafinowicz Le-

szek) 8, 169–175, 177–180
Lelewel Joachim 59
Lemnis Maria 156, 160, 166
Lenkiewicz Adam 24
Leon XIII, papież 127
Lesage Alain-René 34
Leszczyński Damian 85
Ligęza Józef 238, 242
Lipińska Olga 207, 208, 214–218
Lipiński Aleksander, ks. 122
Lipski Jan 24
Lisowski Jerzy 230, 231
Listowski Andrzej 143
Lodbrok (nick) 213
Loth Roman 172
Loyola Ignacy, św. 19
Lubomirski Jerzy Sebastian 155
Lubomirski Marcin 24, 27
Lutosławski Wincenty 194
Lydgate John 82, 83
Lyszczyna Jacek 7, 55



Indeks osobowy 249

Łącki Adam 24
Łętowski Stanisław 24
Łoch Eugenia 170
Łopatyńska Lidia 112
Łoziński Władysław 156, 160, 161
Łubieniewska Ewa 111–115, 117, 118
Łukasiewicz Jacek 217
Łukasz, św. 226
Łukaszewicz Adam 221

Maciejewski Marian 7
Majchrowski Zbigniew 83
Makowski Stanisław 240
Malczewski Antoni 50, 183
Mamczarz Irène 33
Mańkowski Jerzy 224
Marczewska Katarzyna 66
Marek Zbigniew 19
Marek, św. 135, 226
Markiewicz Henryk 211, 217, 222–

224
Marks Karol 230
Marx Jan 185–187, 195–197
Massalski Ignacy 12–16, 24–26, 28, 

29
Maszyński Piotr 148
Maślanka Julian 229, 233
Mateusz, św. 225
Mencwel Andrzej 211
Merenre, król Egiptu 221
Meyerbeer Giacomo (właśc. Meyer 

Beer Jacob Liebmann) 8, 101–104, 
106–110

Miaskowski Franciszek 24
Mickiewicz Adam 8, 58–73, 75, 78–

81, 107, 108, 148, 170, 171, 187, 
191, 195, 201–205, 207, 209, 217, 
219, 229, 233, 239, 243

Miełżyński Józef 24
Mikołaj, św. 125
Mikrut Izabela 223
Mildon Walerij 117
Millikowski Jan 140
Milton John 101, 103
Minasowicz Józef Dionizy 140, 142

Mioduszewski Michał Marcin, ks. 
140

Mirabeau Honoré Gabriel de 36
Mirecki Franciszek 143
Mitera-Dobrowolska Mieczysława 14, 

26, 30, 31
Młodziejowski Andrzej 12, 15, 24, 

26, 27, 29
Młynarski Wojciech 200, 208, 210–

212, 218
Mochnacki Maurycy 50, 51
Moczyński Leon, ks. 140
Modrzejewski Józef 34, 37
Mojżesz, postać biblijna 233
Mozart Wolfgang Amadeusz 108
Mrowiec Karol, ks. 128–130, 132, 

147, 149
Musset Alfred de 8, 111–121
Myśliwski Wiesław 9, 222, 229–235, 

237, 238, 242, 243

Narbutt Józef 24
Natanson Wojciech 173, 174
Nawrocka Ewa 189
Nazar Krzysztof 189
Neuger Leonard 108
Niebrzegowska Stanisława 238
Niedzielski Jan, ks. 122
Niemczyk K. 143
Niesiołowski Józef 24
Nogaj Artur 212
Norwid Cyprian Kamil 179, 209, 217
Nowacki Aleksander 217
Nowacki Tomasz 140
Nowak Zbigniew Jerzy 240
Nowakowski Marceli, ks. 122
Nowialis Juozas 147
Nowicki Jerzy 228
Nowodworski Michał, ks. 133
Nowosilcow Nikołaj Nikołajewicz 61, 

76
Nowotko Marceli 204

Odelgiewicz Zygmunt, ks. 143
Odojewski Włodzimierz 170



Indeks osobowy250

Odrowąż Jacek, św. 125
Odyniec Antoni Edward 239–241
Okopień-Sławińska Aleksandra 229
Oleksowicz Bolesław 59, 60
Olędzka-Frybesowa Aleksandra 86, 

91
Olizarowski Tomasz August 50, 183
Olszewski Daniel, ks. 124–128, 130, 

131
Opacki Ireneusz 7, 169, 170, 172–

180, 240
Orłowski Ryszard 28
Orynżyna Janina 238, 242
Orzeszkowa Eliza 215
Osterwa Juliusz 192
Ottman Rudolf 58
Otwinowska Jadwiga 87
Otylia, św. 125

Pajgert Adam 183
Paluchowska Danuta 7
Papiescy Agnieszka i Robert 189
Parandowski Jan 223, 224
Parandowski Zbigniew 223
Parry Milman 223
Paszek Jerzy 172–174, 178, 179
Paszenda Jerzy 20
Patkaniowska Danuta 217
Paweł, św. 79
Pelc Jerzy 214
Pertak Henryk, ks. 143
Piechota Małgorzata 239
Piechota Marek 7, 58, 83, 119, 120, 

207, 208, 214–218, 240
Piekoszowski Karol 140
Pierzchała Ludwik 237, 239, 242
Pigoń Stanisław 83, 84, 148
Pilarowa wymieniana przez p. Bécu 

241
Piłsudska Maria z Billewiczów 171
Piłsudski Józef 170, 171, 177–179
Piotrowski Wojciech 146
Pius IX, papież 124–126, 133
Pius VII, papież 127
Piwińska Marta 202

Platerowa Apolinara z Żabów 240, 
242

Pleszak Mariusz 146
Płaszczewska Olga 116, 117, 119, 182
Poczobut Marcin 14
Podlawska Daniela 178
Podoski Franciszek 24
Pol Wincenty 183
Pomorski Adam 101
Poniatowski Michał 12, 28
Poniatowski Stanisław August 15, 

16, 28
Poniński Adam 15, 16, 24, 27, 28
Popper Franciszek 143
Potkański Jan 198
Potocka Delfina 102, 202
Potocki Ignacy 12
Potocki Jan 8, 32–39, 41, 43, 45, 46, 

48, 49
Potocki Stanisław 233
Poznakowski Ryszard 208, 216
Proust Marcel 207
Prus Bolesław (właśc. Głowacki Alek- 

sander 207
Pruski Jan Karol 140
Prussak Maria 96
Pruszanowski Michał 24
Przezdziecki Henryk, ks. 122
Przybora Jeremi 223
Przyboś Julian 234–237
Przybylski Ryszard 59, 61, 87
Pusz Wiesław 58
Puttkamerowa Maria z Wereszcza-

ków 201, 202
Puzynina Gabriela z Güntherów 60

Raczyński Kazimierz 24
Radoński, pisarz ziemski radomski 

24
Radziński Antoni 144
Radziwiłł Janusz (młodszy) 153, 167
Radziwiłł Michał 24
Rasiński Lotar 85
Reeve Henry 83, 86, 91, 92, 119
Reginek Antoni, ks. 132



Indeks osobowy 251

Rej Mikołaj 156
Rettel Leonard 58
Robespierre Maximilien François 

Marie de 94, 175
Rogulski Piotr 77–80
Romanowski Andrzej 211, 222, 223
Rosiek Stanisław 83, 96
Rosset François 35, 36, 39
Rousseau Jan Jakub 224
Rozalia, św. 125
Rożek Michał 101
Rudkowski Mateusz 144
Rudnicki Maryan 144
Ryba Janusz 34, 120
Rzepczyński Sławomir 61, 80
Rzymski Paweł, ks. 140

Saggs Henry William Frederick 228
Saloni Zygmunt 190
Sapieha Paweł Jan 153–155
Sawrymowicz Eugeniusz 102, 193, 

240
Schenk Wacław, ks. 128, 130
Scribe Eugène 102, 104, 106–108, 

110
Shakespeare William 189, 195
Siedlecki Jan, ks. 132, 140
Sienkiewicz Henryk 8, 124, 151–155, 

157, 158, 160–162, 164, 166–168, 
184

Simpson John Andrew 82
Siomkajło Alina 58
Skręt Rościsław 183
Sławiński Janusz 173, 185, 196, 

197, 229
Słowacka Salomea z Januszewskich, 

secundo voto Bécu 239–243
Słowacki Euzebiusz 59
Słowacki Juliusz 8, 9, 50, 56, 62, 

101, 102, 111–115, 117–121, 123, 
171, 182, 184, 185, 189–209, 211–
218, 223, 240, 241

Snopek Jerzy 58
Sobol Eugeniusz 182
Sokołowski Czesław, ks. 122

Solecki Leonard, ks. 140
Sołtan Adam 102
Sołtys Mieczysław 148
Soubirous Bernadeta św. 125
Sowiński Leonard 183
Sowiński Wojciech Albert 147
Srogosz Tadeusz 20
Stackelberg Otto Magnus von 13
Stanisław Kostka, św. 125
Stanisław ze Szczepanowa, św. 125
Staroń Andrzej 38
Starowolski Szymon 157
Stępień Jan, ks. 228
Stępkowski Józef 24, 27
Stoff Andrzej Stefan 167
Stoiński Stefan Marian 238, 239, 

242
Studziński Piotr Łukasz 144
Stypałkowski Józef 24
Suchecki Ignacy 24
Suchodolski Bogdan 156
Sudolski Zbigniew 86–88, 91, 95, 

97, 98, 102, 103, 240, 241
Sulima Helena 173
Sułkowski Antoni 24, 27
Sułkowski August 12, 15, 16, 24
Sułkowski Franciszek 27
Sumiński Piotr 24
Surzyński Józef, ks. 140, 147
Suzin Adam 240
Szadura Joanna 238
Szaman (nick) 212
Szamocki Jan Wojciech 24
Szargot Barbara 164
Szargot Maciej 7, 200
Szczukin Wasilij 117
Szeląg Jan 58–60
Szlagowski Antoni, ks. 122
Szturc Włodzimierz 120
Szuster Marcin 84
Szydłowski Symeon 24
Szymanowski Karol 148
Szymańska-Kumaniecka Janina 220
Szymański Tadeusz 201
Szymborska Wisława 222



Indeks osobowy252

Śniadecka Ludwika 201, 202
Świerczek Wendelin, ks. 132

Tatara Marian 184
Tazbir Janusz 153, 154, 156
Tibié wymieniany przez p. Bécu 241
Timoszewicz Jerzy 102
Tocqueville Alexis de 89
Tofel Bartek 222
Tokarski Jan 190
Tomaszewicz Bogusław 24
Towiański Andrzej 193
Tracki Krzysztof 14
Tressan Louis-Élisabeth de 33–35, 

39, 42
Treugutt Stefan 96–98, 185
Triaire Dominique 35, 36, 39, 45
Trott David 33
Tupalski Edward, ks. 140
Turnau Grzegorz 217
Tuwim Julian 174
Twardowski Ignacy, wojewoda kali-

ski 27
Twardowski Ignacy, biskup 24
Twardowski Jan, ks. 222
Tync Stanisław 23, 30, 31
Tyszyński Aleksander 50, 56

Ujejski Kornel 62
Uliasz Stanisław 182
Uni, budowniczy piramid 221

Vitry Henryk 156, 160, 166

Waga Krystyna 179
Walczyński Franciszek, ks. 140
Waligórski Andrzej 201–203, 208, 

209, 218
Walkiewicz Eugeniusz 147
Wasilewska Anna 35, 36
Waśko Andrzej 87, 88, 98
Weiner Edmund Simon Christopher 

82
Wereszczakówna Maryla, zob. Putt- 

kamerowa Maria z Wereszczaków

Wespazjan, cesarz rzymski 227
Węglicka Katarzyna 183
Wężyk Franciszek 137
Wierusz-Kowalski Jan 58
Wierzbowski Teodor 14, 26
Wilczyńska Gabriela 178
Wilde Oscar 194
Willan Henrietta 88
Wincenty à Paulo, św. 132
Windakiewicz Stanisław 119
Winiarski Jerzy 58
Wiśniowiecki Jeremi 153, 157
Wiśniowiecki Michał Korybut, król 

Polski 160, 161
Wit Zbigniew, ks. 128–134, 136
Witan Jan 184–186, 189, 193–197
Witkowska Alina 59, 61, 62, 73, 79, 

81, 87
Witkowski Michał G. 220
Wojciech, św. 125
Wolfreys Julian 82, 85
Wolmer Kazimierz 24
Woltanowski Andrzej 14
Wołkoński Michał 15
Wołodkiewicz Tadeusz 24
Wołoszyński Ryszard W. 14
Woronicz Jan Paweł, ks. 142
Woroniecki Maksymilian 24, 27
Woyniłłowicz wymieniany przez  

p. Bécu 241, 242
Woźniak Tadeusz 200
Wójcicki Kazimierz Władysław 59, 60
Wójcik Tomasz 183
Wójcik Włodzimierz 170, 171, 179
Wroczyński Ryszard 13, 14
Wybicki Józef 14
Wygrzewalski Józef 144
Wyspiański Stanisław 171, 172

Zabłocki Michał 217
Zabłocki, podczaszy gąbiński 24
Zaborowski Tymon 50, 54–57
Zakrzewski Adam 24, 27
Zaleski Józef Bohdan 50, 56, 183, 

195



Indeks osobowy 253

Załęski Stanisław 18
Zamojski Andrzej 12
Zan Stefan 240–243
Zan Tomasz 219, 240, 243
Zgorzelski Czesław 7, 108, 191
Zieliński, sędzia ziemski liwski 24
Zientarski Romuald 140
Ziomek Jerzy 173

Ziółkowski Zenon 228
Zyniew Tadeusz 24

Żakowski Jacek 239
Żegota (właśc. Domeyko Ignacy) 79
Żeleński Władysław 148
Żeleński-Boy Tadeusz 112, 113, 120
Żółkiewski Stefan 231

Opracowała 
Maria Janoszka



Na okładce wykorzystano zdjęcie autorstwa Aleksandry Piechoty

Redaktor
Katarzyna Więckowska

Projektant okładki
Paulina Dubiel

Redaktor techniczny
Barbara Arenhövel

Korektor
Magdalena Białek
Lidia Szumigała

Skład i łamanie
Alicja Załęcka

Copyright © 2012 by
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego

Wszelkie prawa zastrzeżone

ISSN 0208-6336
ISBN 978-83-226-2088-5 (wersja drukowana)

ISBN 978-83-8012-374-8 (wersja elektroniczna)

Wydawca
Wydawnictwo Uniwersytetu  Śląskiego

ul. Bankowa 12B, 40-007 Katowice
www.wydawnictwo.us.edu.pl
e-mail: wydawus@us.edu.pl

Wydanie I. Ark. druk. 15,75. Ark wyd. 16,5. Papier offset.  
kl. III, 90 g                                                   Cena 20 zł (+ VAT)

Druk i oprawa: PPHU TOTEM s.c. M. Rejnowski, J. Zamiara
ul. Jacewska 89, 88-100 Inowrocław






	o1
	pusta — kopia
	od_oswiecenia_ku_romantyzmowi_i_dalej_cz_4
	pusta
	o2



