
Wydawnictwo „GŁOSU”
TT s^F"vTPr----- ---------»Ti

BADANIA ROZWOJU MJTOLOGjf FILOZOFII, WIARY, 
MOWY, SZTUKI i ZWYCZAJÓW

PRZE?

Edwarda B. Tylor’a,
Profesora antrofologji na uniwersytecie Oksfordzkim.

(2 portretem autora)

Ce n’est pas dans les possibilités, c’est dans l’hom­
me même qu’il faut étudier l’homme: il ne s’agit pas 
d’imaginer ce qu’il auroit pu ou dû faire, mais de 
regarder ce qu’il fait.

De Brosses.

PRZEKŁAD

(z trzeciego wydania angielskiego z roku 1891 (

Z. A. KovTERS>aEJ
ze wstępem i dodatkami, dotyczącemi rzeczy słowiańskich, a zwis szcza polskich, 

oraz życiorysem autora

przez

JANA KARŁOWICZA.

TOM II

WARSZAWA
W drukarni F. Csernáka, Krakowskie-Przedmieście, Í6 60

1898



^oaBOJieHo IJeH3ypoJo. 
BapinaBa, 8 Ikwih 1897 ro^a.



SPIS EZFCZY.

ROZDZIAŁ XII.
Sir.

Animizm (ciąg dalszy).
Pojęcia o istnieniu duszy po śmierci; główne ich działy: wędrówka 

duszy i życie przyszłe. — Wędrówka dusz: odrodzenie w ciele ludzkiem 
i zwierzęcem, przejście w rośliny i przedmioty. — Wiara w zmartwych­
wstanie ciała nie istnieje prawie u ludów dzikich. — Zycie przyszłe, po­
jęcie zwykłe, chociaż nie powszechne u szczepów niższych. — Trwanie 
istnienia raczej, niż wiara w nieśmiertelność; powtórna śmierć duszy. —
Dnch zmarłych zostaje na ziemi, szczególnie jeżeli ciała nie pochowano; 
duch jest przywiązany do szczątków ciała. — Święto zmarłych .... 1

ROZDZIAŁ XIII.
Animizm (ciąg dalszy).

Podróż anszy do kraju umarłych. — Żywi odwiedzają krainę dusz 
zmarłych. — Podauia o tern są w związku z mitami o zachodzie słońca; 
kraina umarłych znajduje się w takim razie na zachodzie. — Zestawie­
nie głównych poglądów relig'jnyc’n u ludów dzikich i cywilizowanych 
w opowieściach o odwiedzinach w królestwie zmarłych. — Miejsce życia 
przyszłego. — Odległa okolica na ziemi: Raj ziemski, Wyspa szczęśliwo­
ści. — Piekło pouziemne (Hades, Szeol). — Słońce, księżyc, gwiazdy. — 
Niebo. — Rozwój pojęć o tych miejscach. — Jakość życia przyszłego. —- 
Teorja dalszego trwania, oczywiście pierwotna, należy szczególnie do ras 
niższych. — Teorje pośrednie. — Teorja o nagrodach zrodziła się z pew­
nością później, wśród wyższej kultury. — Rzut oka na pojęcia o życiu 
przyszłem i na stan jej u dzikich i wyższych ludów. — Wpływ jej na 
uczucia i postępowanie ludzkie ....... ...............................

ROZDZIAŁ XIV.
Animizm (ciąg dalszy).

Ammizm z nauki o duszach staje się nauką o duchach i zupełną 
ńlozolją religji przyrodzonej. — Określenie duchów, podobnych do dusz 
i zapewne z nich naśladowanych. — Stan przejściowy. Niektóre dusze 
przechodzą w dobre, lub złe duchy. — Cześć cieniów zmarłych. — Nauka 
0 wcielaniu się duchów w ciała ludzi, zwierząt, roślin i w martwe. —



II

Nawiedzanie i opętanie przez djabła, jako przyczyna choroby, luj zdol­
ności wróżenia. — Fetyszyzm. — Wcielenie ducha choroby. — Duchy 
przywiązane do zwłok i szczątków ciała. — Fetysze, przedmioty czczone' 
z powodu, że duchy mają w nich przebywać, są do nich przywiązane, lub 
działają za ich pośrednictwem.—Wspólne cechy nauki o fetyszach i nauki 
nowożytnej. — Cześć pni i kamieni. — Bałwochwalstwo. — Zwroty ani­
mistyczne, jako przeżytek w języku nowożytnym. — Upadek poglądów 
animistycznych na przyrodę ........ ...

ROZDZIAŁ XV.
Animiztn (ciąg dalszy).

Duchy uchodzą za bezpośrednią przyczynę wszystkich zjawisk.—Du­
chy, czyli dobre i złe demony, mają wpływ na ludzi. — Duchy ukazują 
się w snach mary; inkuby i sukkuby; wampiry; widma djabelskie. — De­
mony ciemności ustępują przed ogniem. — Duchy, objawiające się w inny 
sposób: widywane przez zwierzęta; zostawiające ślady stóp. — Duchy, poj­
mowane i traktowane, jako cielesne. — Duchy opiekuńcze i domowe. —
Duchy żywiołowe; historyczny rozwój wierzenia. — Duchy wulkanów, wi­
rów i skał. — Cześć wody: duchy źródeł, rzek, jezior i t. p. — Cześć 
drzew: duchy wcielone, lub mieszkające w drzewach; duchy gajów i la­
sów. — Cześć zwierząt: ubóstwianie ich bezpośredn e; zwierzęta, jako wcie­
lenie, czy przedstawiciele hogów; cześć totemów i wężów. — Duchy ro­
dzajowe; stosunek ich do idei pierwowzorów farehetypów) ... • 151

ROZDZIAŁ XVI.
Animizm (ciąg dalszy).

Wyższe bóstwa politeistyczne. — Bóstwa posiadają przymioty ludz­
kie. —• Władcy hjerarchji duchów. — Politeizm: przebieg rozwoju jego 
w niższej i wyższej kulturze. — Zasady badania: klasyfikacja bóstw po­
dług ogólnego pojęcia o znaczeniu ich i działaniu. — Bóg nieba, — Bóg 
deszczu. — Bóg grzmotu. — Bóg wiatru. — Bóg ziemi. — Bóg wrdy, —
Bóg morza. — Bóg ognia. — Bóg słońca. — Bóg księżyc: .... 204

ROZDZIiŁ XVII.
Animizm (ciąg dalszy).

Wielobóstwo zawiera szereg bogów, rządzących przyrodą i życiem 
człowieka. — Bóg urodzin. — Bóg rolnictwa. — Bóg wojny. — Bóg zmar­
łych. — Pierwszy człowiek jako boski przodek. — Dualizm; jego pier­
wiastkowy i nie etyczny charakter u ras niższych; rozwój jego z postę­
pem kultury. — Dobre i złe bóstwo — Wiara w przewagę jednego głów­
nego bóstwa zbliżona, a jednak odmienna od jednobóstwa, — Pojęcie o bó­
stwie najwyższem, lub panującem, jako dopełnienie systemu wielobóstwa, 
pochodzącego z filozofji animistycznej, a rozwijającego się u wyższych 
ludów. — Pogląd, ogólny na animizm, jako ca filozolję religji. — Ze­
branie teórji o rozwoju animizmu na wszystkich stopniach kultury; pier­
wotna postać jego zarysowuje się najlepiej u niższych ludów, a prze­
żytki jego u wyższych ludów eą świadectwem przejścia animizmu z wiary 
dzikich do wiary świata barbarzyńskiego i cywilizowanego. — Przemiany 
„limizmu w historji religji; pierwotne i późniejsze stanowisko jego, jako 
filozofji wszechświata; późniejsze przekształcenia jego stają się zrsadą mo­
ralności ................................ ... ..... ... 2lS2

Str.

i



III
Słr.

ROZDZIAŁ XVIII.
Obrzędy i cereionje.

Obrzędy religijne: cel ich praktyczny, lub symboliczny. — Modli­
twa spotyka się stale od. najniższego, do najwyższego stopnia kultury.
Na niższym poziomie Jest nie etyczna, na wyższym przeciwnie. — Ofiary: 
pierwotna teorja darów przechodzi w teorję czci i teorję abnegacji. —
Sposób odbierania ofiar przez bóstwo. — Dary w naturze żywiołom, zwie- 
rzętom-fctyszom, kapłanom; spożywanie substancji przez bóstwo; ofiary 
krwawe; przesyłanie za pomocą, cgnia; kadzidło. — Ofiarowywanie esencji 
rzeczy: spożywanie esencji, smaku itp. — Przesyłanie duchowe: spożywa­
nie, lub przesyłanie duszy ofiary. — Rozumowanie ofiarującego. — Przej­
ecie od teorji darów, do teorji czci: nic nie znaczące i rzekome ofiary; 
uczty ofiarne. — Teorja abnegreji; ofiary z dzieci itp. — Zastępowanie 
ofiar: dawanie części, zamiast całości; niższej duszy, zar liast wyższej; ofiary 
podobizn. — Nowożytny przeżytek ofiary w folklorze i wierze. — Post 
w celu wywołania widzeń; stanowisko jego na wszystkich stopniach 
niższej i wyższej kultury. •—- Deki. zażywane dla wywołania widzeń. — 
Wywoływanie zemdleń i ataków w celach religijnych. — Strony świata: 
stosunek ich do mitu słonecznego i czci słońca; przepisy o grzebani: 
zmarłych, postawie czciciela i budowie świątyń. — Oczyszczanie przez wo­
dę, lub ogień: zastąpienie istotnego oczyszczania przez symboliczne; zwią­
zek oczyszczania z rożnem: okolicznościami życia; pojawia się ono także 
u plemion niższych. — Oczyszczanie noworodków; kobiet; winnych zabój­
stwa; zmarłych. — Oczyszczanie na wyższych szczeblach kultury. — Za­
kończenie ..................... . ... . - 800



ROZDZIAŁ XII.

Animizm (ciąg dalszy).

Pojęcia o istnieniu duszy po śmierci, główne ich działy: wędrówka 
duszy i życie przyszłe.—Wędrówka dusz: odrodzenie w ciele ludzkiem 
i zwierzęcem, przejście w rośliny i przedmioty.—Wiara w zmartwych­
wstanie ciała 'lie istniej 3 prawie u ludów dzikich. — Życie przyszłe, 
pojęcie zwykłe, chociaż nie powszechne u szczepów niższych- — 
Trwanie istnienia raczej, niż wiara w nieśmiertelność; powtórna 
śmierć duszy. — Duch zmarłych zostaje na ziemi, szczególnie jeżeli 
ciała nie pochowano; duch jest przywiązany do szczątków ciała. —

Święto zmarłych.

Śledziliśmy w rozdziale poprzednim wyobrażeń o du­
szach, duchach, strachach i widziadłach, dotyczących zarówno 
ludzi, jak zwierząt, «'ośliń i przedmiotów martwych. Poszu­
kiwaliśmy ich od najniższych stopni kultury, postępując ku 
wyższym i możemy wkońcu przypatrzyć się bliże4 jednej 
z największych nauk religijnych na świecie, wierze w dalsze, 
pozagrobowe istnienie duszy po śmierci. Przedewszystkiem 
musimy raz jeszcze zwrócić baczność czytelników na to, że 
nauka o życiu przyszłem, którą znajdujemy u ras najniższych, 
jest koniecznem następstwem dzikiego animizmu. Wiara ludów 
najniższych, że postacie zmarłych, widywane w snach i wi­
dzeniach, są duszanr, żyjącemi poza grobem, pozwala nie 
tylko na wniosek, że ludy te wierzyły powszechnie w życie 
pośmiertne duszy, ale także daje nam klucz do wielu ich 
wyobrażeń co do natury tego istnienia. Wyobrażenia te są 
dosyć rozsądne z punktu widzenia dzikiej kultury, pomimo 
że mogą wydawać się zacofanemi i niedorzecznemi naszemu, 
zupełnie zmienionemu, nowożytnemu sposobowi zapatrywania 
się. Wiara w życie przyszłe rozpada się na dwie, ściśle z sobą 
związane teorje, często wkraczające jedna w drugą, obie roz-

Cywilizacja pierwotna, t, II. 1



2

powszechni one po całej ziemi, obie sięgające aż do czasów 
zamierzchłej starożytności, zakorzenione w najniższych war­
stwach istnienia ludzkości, podlegających badaniom naszym; 
teorje te uległy zdumiewającym zmianom w czasach nowo­
żytnych. Jedna z nich, nauka o wędrówce dusz, wzniosła się 
z najniższych stopni cywilizacji i rozszerzyła się między 
olbrzymiemi azjatyckiemi społeczeństwami religijnemi, które 
miały wspaniałe dzieje i dziś jeszcze ogromem imponując, 
zatrzymały się w pocnodzie i zdają się nie postępować w roz­
woju. Świat ucywilizowany odrzucił dawną wiarę, której tylko 
szczątki odnaleźć można w Europie. Innemi drogami postę­
powała teorja niezależnego istnienia duszy w życiu przyszłem, 
po śmierci ciała. Przekształcając się wielokrotnie w ciągu 
duchowego rozwoju rodzaju ludzkiego, wiara ta przechodziła 
rozmaite zmiany i przeobrażenia u różnych ludów i daje się 
wyśledzić od najpierwszych surowych początków u ras dzi­
kich, aż do jej wcielenia w istotę wiary nowożytnej. Tu nauka
0 życiu przyszłem stanowi zachętę do dobrego, nadzieję, po­
cieszającą w-cierpieniach, zarówno jak w godzinie śmierci, 
odpowiedź na zawiłe zagadnienie o podziale szczęścia i nie­
doli, za życia doczesnego, obiecując sprawiedliwą zapłatę 
w życiu przyszłem na innym świecie.

Chcąc zbadać naukę o wędrówce dusz, trzeba najpierw 
poznać stanowisko jej u ras niższych, a następnie śledzić 
rozwój jej w -wyższej cywilizacji. Bardzo ważnym działem 
niższej.psychologji jest wiara, że dusze ludzkie mogą opuszczać 
ciało i przechodzić na czas pewien w przedmioty martwe, 
iak np. w kawałki drzewa, lub kamienia. Ale wiara ta nie 
zostaje w związku z wiecznem istnieniem duszy i może raczej 
być uważaną za spokrewnioną z takiemi zjawiskami, jak 
opętanie i cześć dla fetyszów. Zwrócimy się więc przede- 
wszystkiem do ciągle powracającego życia doczesnego duszy 
w coraz to nowem ciele.

Wiara, w ciągłe przechodzenie dusz, ich odradzanie się
1 nawiedzanie coraz nowych ciał ludzkich wyraża się szcze­
gólnie w wyobrażeniu, że dusza zmarłego ożywia ciało nowo­
narodzonego. Inćjanie północno - amerykańscy ze szczepu 
Algonkinów grzebią zwłoki małych dzieci przy drodze, aby 
ogołocone z ciała dusze wstępowały w matki i mogły znowu 
się odrodz'ć *). Plemię Takulli w Ameryce północno-za­
chodniej wierzy w przenoszenie dusz bezpośrednio z ciała do 
ciała. Lekarz kładzie ręce na piersiach umierającego, lub

*) Brebeuf w Rei. des Jés. dans la Nouvelle France, 1635, 
str. 130; Charlevoix Nouvelle France VI, 75. Ob. Brinton, 253,



5

śmiercią nadzieją, że zmartwychwstanie jako biały i będzie 
posiadał mnóstwo monet sześciopensowych. Wiara ta rozpo­
wszechniła się wraz z ukazaniem się Europejczyków i z tego 
powodu krajowcy uważał Anglików za swoich zmarłych 
krewnych, którzy z poprzedniego życia zachowali przywiązanie 
do ojczyzny i dlatego do niej powrócili. Prawdziwe, lub 
urojone podobieństwo uzupełniało te złudne pojęcia, tak, że 
Sir Jerzy Grey obsypany został pieszczotami i oblany łzami 
starej kobiety, która odnalazła w nim syna, straconego przed 
laty, a złoczyńca, uznany za zmarłego krewnego, otrzymał 
posiadłość, której był właścicielem w poprzedniem życiu 
swojem. Podobne wyobrażenia można śledzić na północy 
od wyspy Torres aż do Nowej Kaledonji, gdzie krajowcy 
uważali białych za duchy zmarłych, przynoszące im choroby 
i usprawiedliwiali tern pragnienie wymordowania wszystkich 
białych '). Murzyni Afryki zachodniej wierzą, iż zmartwych­
wstaną jako biali, a Baryjczycy nad Białym Nilem, wierzący 
w zmartwychwstanie na ziemi, pierwszych białych, których 
ujrzeli, uważali za powracające duchy zmarłych * 2'.

Psychologja najniższa, która żadnej wyraźnej linji gra­
nicznej nie przeciąga między duszami ludzi a zwierząt, może 
bez trudności przypuścić przechodzenie dusz ludzkich w ciała 
zwierzęce. Szereg przykładów, zaczerpniętych od krajowców 
Ameryki, wykaże nam różne drogi, któremi myśl ta się roz­
wijała. Ahtowxe z wysp Vancouvera mniemają, że dusza 
żyjącego człowieka może wchodzić w ciało innego człowieka, 
albo zwierzęcia i opuszczać je dowolnie, jak mieszkaniec 
wchodzi, lub wychodzi z domu. W dawnych czasach, powia­
dają, ludzie mieli postać ptaków, zwierząt i ryb, albo raczej 
stworzenia te miały w sobie dusze Indjan. Niektórzy wierzą 
nawet, że powrócą po śmierci do ciał, które zamieszkiwali 
poprzednio 3). W innych okolicach Ameryki północno-za­

*) Grey Australia I, 301, IÏ, 363 [oskarżenie krajowca 
przeciw żeglarzowi cudzoziemcowi, który go napadł, „djanga Taal- 
wurt kyle-gut bomb-gur” — »jeden ze zmarłych uderzył Taal-wurta 
po uchu” itd. Wyraz djanga = zmarły, duch nieboszczyka (ob. 
Grey Vocab. of S. W. Australia), stał się zwykłą nazwą dla Eu­
ropejczyków]. Lang Queensland 34, 33G; Bonwick Tasmanians 
183; Sckerzer Voy. of Novara III, 34; Bastian Psychologie 222, 
Mensch III, 362—3, ob. też Zeitschrift Lazarusa i Steinthala l. c.\ 
Turner Polynesia 424.

2) Römer Guinea 85; Brun-RoIIet Nil Blanc 234.
3) Sproat Savage Life rozćz. XVIII, XIX, XXI. Dusze 

zmarłych ukazują się śpiącym pod postacią ludzi, lut zwierząt, 174. 
Ob. również u Brintona, 145.



6

chodniej spotykamy Indjan, żywiących przekonanie, że dusze 
zmarłych przechodzą w zwierzęta, a podróżnicy opowiadają 
o pewnem plemieniu, które ich prosiło, iżby oszczędzali życie 
starej, zgrzybiałej niedźwiedzicy, która według ich mniemania 
nosiła w sobie duszę pewnej prababki, podobnej do zwierzęcia 
w ich oczach *). Pewien podróżnik zauważył między Eski- 
mami wdowę, która żyła tylko ptakami, a nie dotykała nigdy 
mięsa konia morskiego; angekok zakazał jej jedzenia tej strawy 
przez czas jakiś, ponieważ jej mąż nieboszczyk przeszedł był 
w konia morskiego * 2). Indjanie Ameryki północno-zachodniej 
ze szczepu Powhatan szanują pewne ptaszld leśne, które, jak 
sądzą, noszą w sobie dusze wodzów 3). Według Huronów, 
dusze zmarłych przechodzą po zgonie w czasie uczty pogrze­
bowej w turkawki 4). Irokowie mają wzruszający zwyczaj po­
grzebowy: wieczorem po pogrzebie puszczają ptaka, który, 
odlatując, zabiera duszę zmarłego 5). Tlaskalanie meksykańscy 
wierzyli, że dusze możnych tego świata przechodzą po śmierci 
w piękne ptaki śpiewające, a dusze ludzi niższego stanu 
w chrząszcze, łasice itp. pospolite stworzenia 6). Isannanie 
brazylijscy utrzymują, że dusze dzielnych stają się ślicznemi 
ptakami, żywiącemi się wybornemi owocami, a że dusze 
tchórzów przechodzą w płazy 7). Abiponowie mają w kraju 
swoim gatunek małych kaczek, które w nocy latają stadami, 
wydając ponure ćwierkania, a które wyobraźnia krajowców 
kojarzy z duszami zmarłych 8 9). Popajanie nie zabijają gołębi 
w przekonaniu, że dusze umarłych w ptakach tych przeby­
wają °). Przechodzenie dusz w zwierzęta jest rzeczą zupełnie 
uznaną w Ameryce południowej i pewien misjonarz słyszał 
kobietę z plemienia Czajrykuane z Brazylji zachodniej, mó­
wiącą o lisie 10); „Czy to nie jest duch mojej córki nie­
boszczki?”

ł) Scholcraft Jndum Tribes część III, 113.
2) Hayes Arctic Boat Journey 198,
3) Brinton Myths of New World 102.
4) Brebeuf w Rei. des Jés. 1636, str. 104.
5) Morgan Iroquois 174.
6) Clavigero Messico II, 5.
7) Martins Ethnog. Amer. I, 602; Markham w Tr. Eth. 

Suc. III, 195.
8) Dobrizhoffer Abipones II, 74, 270.
9) Coreal u Brintona l c. Ob. również u J. 6. Mullera, 139 

(Naczeowie), 223 (Karybowie), 402 (Peru).
10) Chômé w Lettres Edif. VIII; ob- Martins, I, 446.



11

szłością nieprzerwanym szeregiem ogniw, nauka ta może 
w same] rzeczy być uważaną za znakomite rozwinięcie etyki 
teoretycznej ').

W starożytności klasycznej Egipcjanie wykształcili po­
dobno własną naukę o wędrówce dusz. Dusza przechodziła 
podług nich pi zez rozmaite wcielenia w twory lądowe, mor­
skie, powietrzne, dopóki nie wróciła do człowieka, lub też 
jeżeli wyrok, wydany na sądzie po śmierci, nie skazał jej na 
powrócenie na ziemię, jako zwierzę nieczyste * 2). Rysunki 
i hjeroglify „Księgi umarłych” nie dostarczają jednak nale­
żytego stwierdzenia tym wiadomościom, gdyż nawet mistyczne 
przeobrażenie duszy nie jest wędrówką we właściwem zna­
czeniu. Tak więc środka teologicznego, skąd nauka o wędrówce 
dusz rozeszła się po świecie, szukać należy poza granicami 
Egiptu. Wielcy myśliciele greccy głosili ją znacznie udosko­
naloną. Platon szerzył poglądy mityczne o duszach, które, 
ile na to pozwalał cień niby rzeczywistego istnienia, odby­
wały wędrówkę z ciała filozofa, albo kochanka, w ciało ty­
rana, lub przywłaszczyciela; o duszach, przebywających w zwie­
rzętach i przechodzących w ludzi, odpowiednio do tego, jak 
żyły; o ptakach, w których mieszkały dusze lekkomyślnych; 
o ostrygach, które cierpieć musiały karę najwyższej niewia- 
domości. Pitagoras przedstawia nam we własnej osobie naukę 
o wędrówce dusz, pokazując w świątyni Mery miejsce, gdzie 
zawiesił tarczę, którą nosił niegdyś przed urodzeniem, gdy 
był Euforbem, którego zabił Menelaus podczas oblężenia 
Troi; ożył on później w osobie Hermotyma, proroka z Kla- 
zomen, którego pogrzebano przedwcześnie, podczas nieobec­
ności duszy. Dusza ta, jak twierdzi Lucjan, przeszła w ko­
guta. Mikillos pytał tego koguta, czy rzeczywiście działo się 
tak pod Troją, jak Plomer głosi? Kogut odpowiedział: „Jakże 
Homer mógł o tem wiedzieć, o Mikillosie? W czas:e wojny 
Trojańskiej był on wielbłądem w Baktrji!” 3).

') Koppen Religion des Buddha I, 35, 289 itd., 318; Bar­
thélemy Saint-Hilaire Le Bouddha et sa Religion 1,22; Hardy Ma­
nual of Budhism 98 itd., 180, 318, 445 itd.

2) Herod. II, 123, ob. Rawlinsona TV.; Plutarch De Iside 
31, 72; Wilkinson Ancient Eg. II, rozdz. XYI.

3) Plat. Phaedo, Timaeus, Phaedrus, P.epuh.-, Diog. Laert. 
Empedokles XII; Pindar Olymp. II, antystr. 4; Ovid. Metám. XY, 
160; Lucjan Somn. 17 itd.; Philostr. Vit. Apollon. Tyran. Ob. 
również Meyera Conversations-Lexicon, art. „Seelenwanderung”; 
o odrodzeniu w starej Skandynawji ob. Helgakvidha III w Eddzie.



12

W późniejszej filozofji żydowskiej kabaliści przyjęli 
naukę o wędrówce dusz, o gilgul, czyli „toczeniu się dusz” 
i usiłowali oprzeć ją na osobliwym sposobie tłumaczenia 
biblji. Sposób ten możnaby niekiedy wskazywać jako prze­
strogę dzisiejszym mistycznym objaśniaczom biblji. Dusza 
Adama przeszła w Dawida i przejdzie w Mesjasza, gdyż po­
czątkowe litery jego widzimy w imieniu Ad(a)m. Czyż Eze- 
chjel nie mówi: „Sługa mój, Dawid, będzie na wieki panem 
waszym”. Dusza Kaima przeszła na Jethrego, a dusza Abla 
na Mojżesza i dlatego Jethro wydał córkę za Mojżesza. Dusze 
przechodzą w dzikie zwierzęta, w ptaki, robaki, bo Jehowa 
jest przecie „panem ducha wszelkiego mięsa”, a kto obok 
dobrych czynów popełnił choć jeden grzech, musi odpoku­
tować go jako zwierzę. Kto dał Żydowi do spożycia mięso 
nieczyste, tego dusza wejdzie w liść, którym wiatr miota tu 
i owdzie, „bo człowiek ten musi być jako dąb, którego liść 
usycha”. Kto mówi zle rzeczy, tego dusza musi wejść w ka­
mień, tak jak Nabal: „i stał się kamieniem” *). W świecie 
chrześcjańskim manichejczycy występują jako najgodniejsi 
uwagi przedstawiciele nauki o wędrówce dusz. Mówią, iż 
mniemał., że dusze grzeszników przechodzą w zwierzęta; im 
grzech był cięższy, tern niższemu zwierzęciu dostawała się 
dusza. Kto zabił ptaka, lub szczura, zostawał ptakiem, lub 
szczurem; dusze mogły też przechodzić w rośliny rosnące 
w ziemi i z tego to powodu rośliny posiadają nie tylko życie, 
ale i czucie; dusze żniwiarzy musiały przechodzić w bób 
i jęczmień i padać pod ciosem kosy. To też wybrani wpośród 
nich byli bardzo ostrożni i tłumaczyli chlebowi, który jedli, 
że nie oni to kosili zboże. Dusze niżej pod względem umy­
słowym stojących słuchaczy, pospolitych, którzy żyli w stanie 
żennym, przechodziły w melony i ogórki i musiały być przez to 
oczyszczone, że wybrani je spożywali. Wszystkie te szczegóły 
znajdujemy jednak w opowiadaniach zaciętych ich przeciw­
ników wyznaniowych, więc zachodzi pytanie, w co z tego 
wszystkiego manichejczycy naprawdę wierzyli. Przypuściwszy 
przesadę i rozmyślne czernienie, trzeba jednak przyznać, że 
opisy te opierają się na faktach. Manichejczycy uznawali 
oczywiście wędrówkę dusz niedoskonałych, bez względu na 10, 
czy Wiara ich, złożona z pierwiastków nauki Zaratustry 
i chrześcjańskiej, wsiąkła w siebie wzrosłą w Indjach naukę 
o oczyszczaniu duszy przez wędrówkę w zwierzęta i rośliny * 2).

') Eisenmenger, część II, 23 itd.
2) Beausobre Hist. de Manichée itd. I, 245—G, II, 49G—9;

G. Flügel Mani. Ob. Augustyn Contra Faust., De Haeres., De 
Quantitate Animae.



17

się u Persów starożytnych; przypuszczają, że Żydzi zapoży­
czyli ją od nich ’). Pierwsi chrześcjanie rozwinęli ideę zmar­
twychwstania ciała. Dla dokładnego zrozumienia tej nauki, 
takiej, jaką się ona przedstawiła umysłom późniejszych teolo­
gów, bardzo pouczającym jest ustęp z Orygienesa, w którym 
mówi o „materji cielesnej, która, jakąkolwiek jest, posługuje 
duszy, a chociaż jest zrazu ciałem, lecz potem staje się coraz 
czyściejszą i subtelniejszą, tak, iż nazywają duchową” * 2).

Porzućmy jednak zasady metafizyczne teologji świata 
cywilizowanego i zwróćmy się do szeregu wierzeń wyższych 
pod względem praktycznym i jaśniej określonych w pojęciach 
dzikich ludzi. Istniały prawdopodobnie, a. może istnieją jeszcze 
rasy niższe, pozbawione wszelkiej wiary w życie przyszłe. 
Mimo to doświadczeni etnografowie muszą wątpić o istnieniu 
takich szczepów, z powodu, że dziki, który oświadcza, że nie­
boszczyk nie żyje, chce przez to powiedzieć, że człowiek 
umarł. Dziki z Afryki wschodniej, zapytany, co się stanie 
z pogrzebanemu przodkami jego, ze „staremi ludźmi”, może 
odpowiedzieć: „zginęli”, a pomimo to wierzyć w dalsze życie 
ich duchów 3). W zeznaniach krajowca o wyobrażeniach 
religijnych Zuluanów czytamy wyraźnie, że przedwieczny 
Unkulunkulu wyrzekł, iż ludzie „muszą umierać i nie powstają 
już nigdy 4). Dziś jednak, znając dokładnie zasady wiary 
Zuluanów, wedle której dusze żyją po śmierci nie tylko 
w świecie podziemnym, lecz nawet stają się bóstwami żyją­
cych, możemy wyrażenia powyższe pojmować w ich właści- 
wem znaczeniu, ale bez tej wiadomości moglibyśmy uważać 
je błędnie za zaprzeczenie życia dusz po śmierci ciała. Zarzut 
ten zrobić można najwyraźniejszemu zaprzeczeniu przyszłego 
istnienia przez lud nieucywilizowany, jak np. w poemacie 
szczepu Dinka z nad Białego Nilu, o stwórcy Dendidzie:

„Onego czasu, gdy Dendid stworzył wszystko,
Stworzył też słońce;

*) Przykłady aryjskie w Ryg- Wędzie X, 14, 8; XI, 1, 8; 
Manu XII, 16—22; Maks. Millier Todtenbestattung str. XII, XIV; 
Chips I, 47; Muir w Journ. As. Soc. Bengal I, 1355, str- 306; 
Spiegel Avesta\ Haug Essays on the Barsis.

2) Orygin. De Princip. II, 3, 2; „materiae eorporalis, cujus 
materiae anima usum semper habet, in qualihet qualitate positae, 
nunc quidem camali, postmodum vero subtiliori et puriori, quae 
spiritalis appellatur”.

3) Burton Central Africa II, 345.
*) Callaway Bei. of Amazulu 84.
Cywilizacja pierwotna, t. II. 2



18

Słońce idzie, zachodzi i znów wschodzi:
I stworzył księżyc;
Księżyc idzie, zachodzi i znów wschodzi.
I stworzył gwiazdy;
Gwiazdy chodzą, zachodzą i znów wschodzą:

■ Stworzył człowieka;
Człowiek chodzi, schodzi do ziemi i nie wraca.”

Trzeba jednak zauważyć, że Barjowie, najbliżsi sąsiedzi 
Diuków, wierzą, że umarli wracają po śmierci na ziemię 
i rozpoczynają nowe życie. Stąd powstaje pytanie, czy poemat 
powyższy zaprzecza zmartwyciwstamu ciała, czy istnieniu 
ducha, który nie ginie wraz z ciałem. Misjonarz Kaufmann 
powiada, że Dinkowie nie wierzyli w nieśmiertelność duszy, 
że mieli ją tylko za tchnienie i że utrzymywali, iż ze śmiercią 
kończy się istnienie człowieka; Brun-Roliet przeciwnie usiłował 
dowieść, że lud ten wierzy w życie pi-zyszłe; obadwaj jednak 
nie uwzględniają zagadnienia, czy Dinkowie przyznają istnienie 
duchów, żyjących po śmierci ciała ').

Badając rehgję ras niższych w jej całokształcie, nie zbłą­
dzimy chyba, poczytując za jeden z jej najpowszechniejszych 
i najgłówniejszych żywiołów naukę o pozagrobowem życiu 
duszy. Potrzeba tu wszakże wyjaśnień, ograniczeń i określeń, 
aby nowożytne pojęcia teologiczne nie podsunęły nam błęd­
nych mniemali co do wierzeń pierwotnych. Przy takich po­
szukiwaniach należy odrzucać wyrażenie „nieśmiertelność 
duszy”, jako wiodące na manowce?. Jest rzeczywiście wątpli- 
wem, czy psychologja niższa posiada jakiekolwiek jasne po­
jęcie o nieśmiertelności, bo przeszłość i przyszłość przybie­
rają bardzo niepewne kontury, ile razy rozum dzikiego stara 
się je zbadać. Już miara miesięcy i roku rozwiewTa się w nie­
pewności przez krótki przebieg życia ludzkiego, a wspomnienie 
żyjącego o duszy zmarłego słabnie i niknie wraz z pamięcią 
pojedyńczego człowieka, który je żywi. Nawet u ludów, uzna­
jących najwyraźniej naukę o dalszem życiu duszy, wiara ta 
nie jest wcale powszechną. Zarówno między narodami dzi- 
kiemi, jak między ucywilizowanemi znajdują się natury tępe 
i lekkomyślne, które o przyszłym świecie, leżącym od nich 
tak daleko, nic wiedzieć nie chcą, sceptyczne zaś umysły od-

') Kaufmann Schilderungen aus Centralafrica 124; G. 
Lejean w Rev. des Deux Mondes, kwieć. 1, 1860, str- 760. Ob. 
Brun -Rollet Nil Blanc 100, 234. Djalog misjonarza Beltrame’a 
(1859— 60) w Mitterntznera Dinka-Sprache 57, przypisuje Diukom 
pojęcia o niebie i piekle, co wszakże nosi ślad wpływu chrześcjań- 
skiego-



19

rzucają go, jako niedowiedziony, nie wahając się jednak sławić 
dobry wpływ takiej nadziei dla ludzkości. Życie po śmierci 
nie jest obiecywane bynajmniej wszystkim ludziom. Są nawet 
całe klasy ludzkie, wykluczone z tej prerogatywy. Na wyspach 
Tongańskich życie przyszłe było przywilejem kastowym; wo­
dzowie i wyższe stany przechodziły w boskość eteryczną 
w szczęśliwym kraju Bolotu, dusze zaś ludzi z gminu umie' 
rały wraz z ciałem, a chociaż niektórzy z nich mieli tę próż­
ność, że żądali miejsca w raju między przedniejszemi, ogół 
ludności wierzył w znikomość własnych dusz plebejskich ')• 
Krajowcy Nikaragny wierzyli, źe jeżeli człowiek żył świąto­
bliwie, to dusza jego wznosiła się do rzędu bogów, a jeżeli 
źle, . to. ginęła. wraz z ciałem i tak kończyło się na zawsze 
istnienie człowieka 2). Pomimo wiary w życie pozagrobowe 
duszy, spotykamy w licznych opisach ludów dzikich przeko­
nanie, że dusza może ulec wypadkom i śmierci, czyli źe po­
czytywaną jest za zniszczalną. Grenlandczycy litowali się 
nad biednemi duszami, które w zimie, lub w czasie burzy 
przechodziły straszną górę, którą musiały przebywać, aby się 
dostać na tamten świat, gdyż przy tern przejściu dusza mogła 
ulegać różnym wypadkom i umrzeć drugą śmiercią, po której 
już nic nie zostaje, a co uważanem jest za najstraszniejsze 
nieszczęście 3). Fidżyjczycy opowiadają o walce, którą stoczyć 
musi dusza zmaNegc rycerza z duszobójcą Samu i braćmi 
jego. Z tego powodu uzbrajają zmarłego, paląc z nim razem 
maczugę wojenną, a gdy zwycięży, to otwiera się przed nim 
droga do sędziowskiej stolicy Ndengejego, ale gdyby otrzymał 
ranę, to zostaje skazanym na błąkanie się między górami, 
a jeżeli poległ w boju, to go Samu i bracia jego gotują i zja­
dają. Dusze nieżonatych Fidżyjczynów nie dożyją nawet tej 
walki. Napróżno usiłują one prześlizgnąć się po płytkiej wo­
dzie koło rafy poza skałami, gdzie siedzi Nangananga, niszczy­
ciel dusz bezżennych. Śmieje się on z ich beznadziejnych 
usiłowrań i pyta, czy myślą, że nie będzie już przypływu, do­
póki rosnący żywioł nie przypędzi drżących duchów do brze­
gu, gdzie je Nangananga na dużym czarnym kamieniu potłucze 
na kawałki, jak drzewo spróchniałe 4). Między Murzynami

') Mariner Tonga Zr. II, 136.
2) Oviedo Nicaragua 50- Podobne świadectwa znajdują sig 

u Martiusa Ethnog. Amer. I, 247; Smith Virginia u Pinkertona 
XIII, 41; Meiners II, 760.

3) Cranz Grönland 259.
ł) Williams Fiji I, 244. Ob. Journ. Ind. Ar chip. III, 113 

(Dąjakowie). Por. ginięcie i śmierć duszy w głębiach hadesu w Taylora 
New Zealand 232.



20

z Gwinei krążą inne znowu opowiadania o życiu i śmierci 
dusz, które opuściły ciało. Dusze stają przed sądem wiel­
kiego kapłana, który posyła dobre w pokoju do miejsca 
szczęśliwości, a złe zabija powtórnie wielką maczugą, która 
stoi w pogotowiu przed domem jego. Umarli bywają też 
sądzeni przez boga swego nad rzeką śmierci i zostają prze­
niesieni do wesołej krainy, jeżeli za życia obchodzili dnie 
świąteczne, dochowywali przysiąg i nie jedli mięsa zakaza­
nego; a jeżeli rzecz się ma przeciwnie, to bóg wrzuca dusze 
do rzeki, topi je i grzebie w wiecznem zapomnieniu ‘). Dusza 
murzyńska może utonąć nawet w zwyczajnej wodzie, jeżeli 
wierzyć opowiadaniu misjonarza Cavazziego o wdowach 
z plemienia Matamfco, które zanurzały się w rzece, lub stawie, 
by utopić dusze zmarłych mężów, które się jeszcze silnie 
trzymały żon ukochanych. Po dopełnieniu tego obrzędu 
wychodziły za mąż na nowo 1 2). Widocznem jest z tych 
szczegółów, że wyobrażenie o całkowitem zanikaniu niektó­
rych dusz ze śmiercią ciała, lub o powtórnej śmierci, nie obce 
teologji teoretycznej, znaném też było, jak się zdaje, na niż­
szych stopniach kultury.

Dusza, wodług zapatrywań ludów niższych, może być 
określoną jako istota eteryczna, przeżywająca ciało. Pojęcie 
to poprzedza i prowadzi do bardziej transcendentalnej teorji 
o duszy bezcielesnej i nieśmiertelnej, która to teorja stanowi 
część teologji wyższych narodów. Przedewszystkiem zajmiemy 
się zbadaniem pojęcia o duszy eterycznej, przeżywającej ciało, 
we wszystkich wierzeniach ludów dzikich i barbarzyńskich 
oraz w podaniach ludowych świata ucywilizowanego. Nie 
potrzeba chyba żadnych dowodów przekonywujących, że taka 
dusza musi być uważaną za żyjącą po śmierci. Proste do­
świadczenie przekonywa o tern każdego dzikiego. Przyjaciel 
jego, lub wróg umarł, a mimo to widzi on jeszcze we śnie, 
lub w widzeniu zjawisko, które według jego przekonań jest 
istotą rzeczywistą, przedmiotową, która wraz z podobieństwem 
posiada i osobistość. Pojęcie to o dalszem istnieniu duszy 
stanowi jednak tylko bramę wcbodową do całej obszernej 
dziedziny wiary. Poglądy, które zosobna, lub razem wzięte 
tworzą u poszczególnych szczepów schemat przyszłego ist-

1) Bosman Guinea u Pinkertona XVI, 401. Ob. również 
Waitza Anthropologie II, 191 (Afr. Z.); Callaway Rei. of Ama- 
zulu 355.

2) Cavazzi Congo, Matamba et Angola księga I, 270. Ob. 
Liebrecht w Zeitschr für Ethnologie V, 96 (Tartarja, Sbandy- 
nawja, Grecja).



2D

z wyszukanemi wygodami i łazienkami dla męskich i żeńskich 
duchów ł). Starożytni Egipcjanie wstawiali do grobów zapasy 
ciast i kaczki oskubane na półkach z trzciny, albo przecho­
wywali mumję w domu, żeby jako gość brała udział w po­
siłkach, aúvSóLitvov v.al cujakgt<jv euorijaato, jak mówi Lucjan * 2). 
Indowie od wieków ofiarowują zmarłym ciastka pogrzebowe, 
stawiają przede drzwiami naczynia gliniane z wodą, aby mogli 
się umyć, oraz mleko do picia i święcą podczas pełni i nowiu 
uroczystość ofiary ciast z ryżu i masła, odprawiając wszelkie 
obrzędy, które uważają za niesłychanie ważne dla uwolnienia 
duszy od jej dwunastomiesięcznego pobytu z Jamą w piekle 
i dla dopomożenia jej do przejścia do nieba Pitarów, czyli 
ojców 3 *). Obrzędy w świecie klasycznym polegały na ucztach 
pogrzebowych i ofiarowywaniu pokarmów %

W epoce chrześcjaóskiej troska ta o dusze, które prze­
żyły ciało, utrzymała się pod postacią przeżytków, które za­
chowując stare zwyczaje, przystosowują je do nowych myśli 
i uczuć. Stare pogańskie obrzędy pogrzebowe stały się 
chrześcjańskiemi: po „silicernium” następowała stypa na grobie 
męczennika. Faustus gromi ostro chrześcjan za zachowywanie 
starych obrzędów: „Święta ofiarne pogan zamieniliście na uczty 
miłosne, bożków ich zamieniliście na męczenników, których 
czcicie podobnemi ofiarami; jednacie cienie zmarłych winem 
i potrawami; obchodzicie wraz z poganami ich święta, jak 
„calendae” i „solstieiae” i nie odmieniliście życia waszego” 5) 
itd. Widzimy z dziejów Moniki, że zwyczaj składania po­
karmów na grobach przeszedł w zewnętrznie zupełnie po­
dobny obrzęd stawiania pokarmów i napojów obok grobu 
clirześcjańskiego świętego, aby pokarmy zostały uświęcone. 
Saint~Foix, piszący za czasów Ludwika XIV, zostawił nam 
opis obrzędów, wypełnianych po śmierci króla francuskiego 
przez dwa tygodnie przed pogrzebem, podczas gdy podobizna 
jego z wosku leżała wystawiona na wspaniałem łożu. Obsłu­
giwano go w dalszym ciągu w porze posiłku, jakgdyby jeszcze 
był przy życiu; służba nakrywała stół i przynosiła potrawy, 
ochmistrz dworu wręczał serwetę najdostojniejszemu parowi,

*) Doolittlc Chinese I, 173 itd.; II, 91 itd.; Meiners, I, 306.
2) Wilkinson Ancient Eg. II, 362; Lucjan De I.uctu 21.
3) Manu III; Colebrooke Essays I, 161 itd.; Pictet Origines 

Indo-Europ. część II, 600; Ward Hindoos II, 332.
L Pauly Real-Encyclop. p. w. „fimus”; Smith Die. p. w. 

„funus”. Ob Meiners I, 305—19.
5) Augustyn Contra Faustum XX, 4; De Civ. Dei VIII, 27 

Ob. Beausobre II, 633, 685.



30

aby ten podał ją królowi, duchowny błogosławił dania, miednicę 
z wodą stawiano przy fotelu, królewskim, napoje podawano 
w zwykłym po -ządku i modlitwę dziękczynną odmawiano jak 
zwykle, tylko że do niej dodawano: „De profundis” '). Hisz­
panie przynoszą do dziś dnia jeszcze wino i chleb na grób 
osoby ukochanej w rocznicę jej śmierci 2). Konserwatywny 
kościół grecki trzyma się też jeszcze staregc zwyczaju. W Rosji 
przygotowują ucztę pogrzebową ze stołem dla żebraków, za­
stawionym pasztetami z ryb, misami „szczy” i dzbanami kwasu 
i z wykwintniejszą biesiadą dla przyjaciół i księży, z kadzidłem 
i śpiewami o „wiecznem wspomnieniu”. Uczta powtarza się 
dziewiątego, dwudziestego i czterdziestego dnia po zgonie. 
Miseczki z „kutją”, czyli „koliwem” bywają dziś jeszcze przy­
noszone do cerkwi. Potrawa ta przyrządzaną bywała, dawniej 
z gotowanej pszenicy i stawiano ją na zwłokach; teraz gotują 
ryż z rozynkami i słodzą go miodem. Chrześcjanie obrządku 
greckiego ze zwykłą sobie skłonnością do mistycyzmu usiłują 
obecnie wytłumaczyć symbolicznie tę pozostałość dawnego 
zwyczaju składania ofiar zmarłym: miód jest słodyczą nie­
biańską, suche rozynki staną się pełnemi, piękr.emi winnemi 
gronami, zboże jest obrazem zmartwychwstania: „co siejesz 
nie ożyje, chyba, że umrze” 3).

W kalendarzu wielu ludów, obcych sobie pod względem 
rasy i cywilizacji, znajdują się osobne doroczne święta umar­
łych z obrzędami prawie wszędzie podobnemi do tych, które 
się odprawiają na pogrzebie każdego człowieka. Czas ozna­
czony na te święta jest rozmaity w różnych okolicach, zdaje 
się jednak być w związku z jesienią i z końcem roku, przy­
padającym zwykle w połowie zimy, lub na początku wiosny *).

') Saint-Foix Essais Historiques sur Paris w Oeuvres 
IY, 147 itd.

2) Lady Herbert Impressions of Spain 8.
3) H. C. Romanofï Rites and Customs of Greco-Russian 

Church 249; Ralston Songs of the Russian People 135, 320; 
St. Clair i Brophy Bułgaria 77; Brand Pop. Ant. I, 115.

4) Inne przykłady święta umarłych ob. Santos Ethiopia u Pin- 
kertona XVI, 685 (wrzes.); Brasseur Mexique III, 23, 522, 528 
(sierp, paźdz. list.); Rh ero i Tschudi Peru 134 (Peruwjańskie święto 
umarłych przypadało na dzień 2 listopada, czyli na dzień Wszystkich 
Świętych, ale nie należy zapominać o różnicy pór roku południowej 
i północnej półkuli, ob. J. G. Müller, 389; zresztą święto peruwjańskie 
musiało początkowo przypadać w innym czasie i dopiero pod wpływem 
hiszpańskim przeniesiono je na dzień Wszystkich Świętych); Doolittle 
Chinese II, 44, 62 (szczeg. kwieć.); Caron Japan u Pinkertona VII, 
629 (sierp.).



31

Karenowie składają doroczne ofiary zmarłym w grudniu, czyli 
„miesiącu cieniów” '), Kokczowie Bengálu północnego niosą 
co roku w dzień dożynków owoce i koguta zmarłym krewnym * 2). 
Barjowie w Afryce wschodniej obchodzą w grudniu święto 
Thijot, będące zarazem świętem ogólnego pokoju i szczęśli­
wości, świętem dziękczynnem za żniwa i dniem wspomnienia 
zmarłych, dla których każdy stawia na dwa dni mały garnu­
szek piwa, wypijanego wkońca przez żyjących 3). W Afryce 
zachodniej słyszymy o święcie umarłych, obchodzonem w czasie 
dożynków po zbiorze jamu (korzonków jadalnych) 4); Murzyni 
na wyspie Haiti zanoszą w końcu roku na groby jedzenie, 
mające służyć za pożywienie dla cieniów „manger zombi”, jak 
powiadają 5). Rzymskie Feralia i Lemuralia obchodzono w lu­
tym i w maju 6). Wyznawcy Zoroastra wyprawiają uczty dla 
zmarłych krewnych w ostatnich pięciu, czy dziesięciu dniach 
roku, kiedy dusze wracają na ziemię, aby odwiedzić żywych 
i przyjąć od nich odzież i pożywienie 7). Zwyczaj stawiania 
w wigilję Św. Jana krzeseł dla dusz zmarłych krewnych trwał 
w Europie aż do siedmnastego wieku. Słowianie czynili na 
wiosnę zadość od wieków święconemu zwyczajowi stawiania 
pożywienia na grobach umarłych. Bulgarowie spożywają 
w kwietnią niedzielę ucztę na cmentarzu, a najadłszy się i na­
piwszy do syte, zostawiają resztki na grobach krewnych i przy­
jaciół, którzy przychodzą w nocy się posilić. U Rusinów po­
dobne obrzędy odbywają się jeszcze w tak zwane dni „dzia­
dów”. Wyższe klasy zaniechały tego zwyczaju i zamieniły go 
na modlitwy, odmawiane na grobie krewnego i na jałmużnę, 
rozdawaną żebrakom na cmentarzu. Ale lud „zawodzi” dotąd 
po zmarłych, rozściela na mogiłach chusteczki zamiast obru­
sów i składa na nich pierniki, jaja., pierogi z serem, a nawet 
wódkę. Gdy się skończy zawodzenie, lud zjada pctrawy. 
wspominając nieboszczyka na sposób narodowy, rozkoszując 
się jego ulubioną potrawą, a jeżeli lubił kieliszek, to ciągnąc 
wódkę z wykrzyknikiem: „Niech mu świeci królestwo nie­
bieskie! Lubił on suszyć butelki!” 8). Odilo, opat Klunjacki, 
ustanawiając przy końcu dziesiątego stulecia obchód dnia

') Mason Karens, l. c, 238.
2) Hodgson Abor. of India 147.
3) Munzinger Ostaf-r. Stud. 473.
4) Waitz, II, 194.
B) G. D’AIaux w Rev. des Deux Mondes 15 maja 1852, str. 76.
6) Orid. Fast. H, 533; V. 420.
7) Spiegel Avesta II str. CI; Alger, 137.
8) Hannsck Staw Myth. 374, 408; St. Clair i Brophy Bul- 

maria 77; Kornanofl' Greco-Roman Church 255.



32

zadusznego (2 listopada) '), wprowadził jeden 2 tych odżywa­
jących na nowo zwyczajów, które tak często zapewniają prze­
szłości nowe pasmo trwania. Kościół zachodni przyjął ten 
obchód w szerokim zakresie i w tym przeżytim zamknął też 
zwyczaj uczt dla umarłych. Dziś jeszcze skargi na pierwszych 
chrześcjan, że starają się przejednać cienie umarłych zasta­
wianiem uczt, jak to czynili poganie, byłyby uzasadnione. 
Wświecie chrześcjańskim dzień Zaduszny stanowi uroczystość, 
w której uczuciowość i wyobraźnia łączą się z przeżytkami 
animizmu. pierwotnego w takim stopniu, że przewyższa go 
chyba jakiś obrzęd w Afryce, lub na wyspach oceanu Po­
łudniowego. We Włoszech dzień ten spędzają na jedzeniu 
i piciu na cześć umarłych, a czaszki i kościotrupy z cukru, 
lub z ciasta stanowią wymowne zabawki dziecinne. W TjtoIu 
biedne dusze, które na tę noc uwolnione są od ognia czyśco- 
wego, przychodzą do domów i na trzonie smarują sobie rany 
tłuszczem, topionym ze „świec zad. usznych”; przygotowują im 
też ludzie placki na stole i pokój opalony, aby im tam było 
dobrze. Nawet w Paryżu dusze zmarłych przybywają, aby 
wziąć udział w ucztach żyjących. W Bretanji tłum płynie 
wieczorem na cmentarz, klęka z gołemi głowami na grobie 
krewnych, napełnia wodą święconą wydrążenia kamieni gro­
bowych, lub polewa je mlekiem. Dzwony kościelne dźwięczą 
przez całą ncc i od czasu do czasu uroczysta procesja ducho­
wieństwa idzie wokoło, błogosławiąc groby. W żadnym domu 
nie zdejmują tego wieczoru obrusa ze stołu, gdyż trzeba zo­
stawić wieczerzę dla dusz, które przyjdą po swoją cząstkę; 
nie należy też gasić ognia, żeby dusze mogły się ogrzać. 
Wreszcie, gdy mieszkańcy udają się na spoczynek, pode 
drzwiami daje się słyszeć śpiew płacz* 1 iwy: to dusze, które 
pożyczyły głosów od ubogich w parafji i proszą żywych 
o modlitwę za siebie 2).

*) Piotr Damjan Vita S. Odilonis w Bolandystów Acta 
Sanctorum, stycz. 1, połączył z nowym obrzędem następującą ładną 
legiendę. Pustelnik irlandzki mieszkał w blizkości wulkanu, gdzie 
dusze złych pokutowały w płomieniach. Święty ten słyszał narzekania 
djabłów, którzy dręczyli dusze, iż zadanie ich jest znacznie utrudnione 
przez modły i jałmużny pobożnych, wstawiających się za potępieńcami, 
a szczególnie mnichów z Cluny. Pustelnik wysłał zaraz posła do opata 
Odylona, który udoskonalił dzieło, o którem miał tak jayne dowody
i ustanowił dzień 2 listopada, nazajutrz po Wszystkich Świętych, za 
dzień Zaduszny.

2) Bastian Mensch II, 336. Memers, I, 316; II, 290. Wuttke 
Volks aber glaube 216. Cortet Fêtes Religieuses 233; Westminster 
Rev. styczeń 1860; Hcrsart de la VUlemawué Chants de la Bretagne 
II, 307.



33

Jeżeli spytamy, jak to sobie właściwie wyobrażano, 
że duchy zmarłych żywią się podanemi sobie pokarmami, to 
dojdziemy dc bardzo trudnego przedmiotu, który znowu 
spotkamy przy omawianiu nauki o ofiarach. Nawet tam, 
gdzie mmemanie, że duszę przyjmują pokarmy, jest silnie 
zakorzenione, często nie jest ono dość określonem i polega 
raczej na óziecinnem złudzeniu, niż na zamiarach praktycznych. 
Pomimo to jednak wierzący dają czasem wyjaśnienia w tym 
względzie. Posiadamy też niektóre przykłady wiary, że dusza 
przyjmuje w rzeczywistości pokarm materjainy. Tak w Ame­
ryce północnej Indjanie ivlgonkmi żywili przekonanie, że po­
dobne do cieniów dusze zmarłych mogą jeść i pić, a często 
nawet opowiadali księdzu Le Jeune, że rano znajdowali mięso, 
pogryzione w nocy przez duchy. Czytamy opowiadanie z now­
szych czasów, że dzicy z plemienia Potawatomi zaprzestają 
zaopatrywać groby w pokarm, jeżeli ten przez dłuższy czas 
nie był tknięty, wnioskując z tego, że zmarły go nie potrze­
buje i że znalazł sobie na tamtym świecie obfite w zwierzynę 
miejsce ]). Ksiądz Cavazzi wspomina o plemionach Kongo 
w Afryce, których nie mógł odwieść od przekonania, że dusze 
nie potrzebują pożywienia, jak ludzie * 2). Estończycy składali 
podobno na mogiłach ofiary z potraw i cieszyli się niezmier­
nie, jeżeii nazajutrz część ich niknęła 3). Mniej grabem wy­
obrażeniem jest, że dusze korzystają z zapachu albo smaku 
potraw, z Ich esencji lub treści. Powiadają, że Maorowie

•) Le Jeune w Rei. des Jés. 1634, str. 16; Waitz, III, 195.
2) Cavazzi Congo itd. księga I, 265.
3) Grimm D. M- 865. Inaczej w opowiadaniu o święcie 

zmarłych w Boeclera Ehsten Abergl. Gebr. (wyd. Kreutzwalda) 89. 
Por. Martiusa Ethnog. Amer. I, 345 (G'ésJ. Następny ustęp z dzien­
nika spirytystycznego The Medium, 9 luty 1872, świadczy, że myśl 
ta trwa w Anglji jako przeżytek. „Słyszeliśmy przy każdym obiedzie 
nie tylko głos duchów, które nas wołały, ale czuliśmy nawet dotknięcie 
ich rąk niewidzialnych. Ostatniego wieczoru na pożegnanie dały nam 
one osobnciknaki, nie proszone wcale o to. On siedział obok mnie 
po prawej stronie; wtem krzesło, stojące naprzeciw niego, zaczęlc się 
poruszać. Na pytanie, czy duch chce obiadu, głos odrzekł: „Tak”. 
Wtedy spytałem, czego sobie życzy; wybrał croouets des pommes 
de terre (potrawę, przyrządzoną na sposób francuski; zrazy te miały 
trzy cale długości, a dwa szerokości. Poślę panu jeden taki na pokaz). 
Zażądano, abym tę potrawę postawił na krześle, na łyżce stołowej, 
lub na talerzu. Położyłem na łyżce stołowej, bojąc się, aby talerz 
nie został stłuczonym. Po chwili głos powiedział, że potrawa zjedzona. 
Spojrzałem: połowa była zjedzona i zobaczyłem ślady zębów na reszcie”. 
(Przypis do 2-go wyd.).

Cywilizacja pierwotna, t. II. 3



34

stawiali z ta mysią pożywienie przy nieboszczyku, albo nawet 
kładli. mu je do grobu '). Pojecie to rozwinęło się także 
u krajowców meksykańskich, którzy wyobrażają sobie, że 
dusze, przychodząc na uczty doroczne, unoszą się w powietrzu, 
wdychają ich zapach i ich istotę żywiącą * 2). Indowie błagają 
duchów, aby wciągały _w siebie słodycz poświęconego im jadła. 
Z myślą o nich stawiają cicho przed braminami misę z ryżem, 
a gdy ci spożywają u milczeniu gcrącą potrawę, duchy 
przodków posilają się również 3). Czytamy, że na słowiań­
skich ucztach u.a zmarłych, żyjący siedzieli w zupełnem mil­
czeniu i rzucali kawałki jadła pod stół, wyobrażając sobie 
przytem, że słyszą, jak duchy przeżuwają i posilają się zapa­
chem pokarmów. Dowiadujemy się z pewnego opowiadania, 
że podczas uczty dla zmarłych płaczki zapraszały dusze, 
w przekonaniu, że stoją one pode drzwiami, goście zaś rzu­
cali jadło pod stół i leli wino, żeby się dusze posilić i napić 
mogły- Tego, co upadało na ziemię, nie podnoszono, ale zo- 
stavyiano dla dusz, nie mających przyjaciół ani krewnych. Po 
skończeniu uczty, kapłan wstawał od stołu, wymiatał dom 
i wypędzał dusze „jak pchły” ze słowami: „Piłyście i jadły­
ście, dusze, a teraz precz, teraz precz!” 4). Wielu podróżni­
ków opisywało pojęcia Chińczyków o takich ońaracl}. Myślą 
on:, że dusze zmarłych spożywają tylko nieuchwytną treść 
pokarmów, pozostawiając powłokę materjalną. Z tego powodu 
sumienni ofiarodawcy zastawiają wspaniałe uczty dla dusz 
przodków, pozwalają im nasycać się do woli. a wkońcu sami 
zjadają potrawy 5). Ks. Jezuita Krzysztof Borri tłumaczy 
doskonale myśl zasadniczą krajowców swojemi frazesami 
scholastycznemi. Krajowcy Kochinchiny wierzyli, według 
niego, ze dusze zmarłych „potrzebują materjalnej pomocy 
i opiek , dla tego to, czyniąc zadość obyczajowi miejscowemu, 
ludność urządza kilka razy do roku świetne i obfite biesiady, 
dzieci dla zmarłych rodziców, mężowie dla żon, przyjaciele 
dla znajomych. Przez czas dłuższy czekają na gościa, aby 
przyszedł, zasiadł do stołu i jadł”. Misjonarze powstawali 
przeciw tym obrzędom, ale narażali się tylko na śmiech 
z powodu swej nieświadomości; odpowiadane im, że „w po­
karmach są dwie rzeczy, substancja i przymioty ilości, ja­
kości, zapachu, smaku itp. Niematerjalne dusze zmarłych

') Taylor New Zealand 220, oh. 104.
2) Brasseu*- Mexique III, 24.
3j Colebrooke Essays I, 163 itcl.; Manu III.
4) Hanuscb Ślazu. Myth. 408; Hartknoch Preussen część 1,187.
5) Doolittle Chinese II, 33, 48; Meiners I, 318.



35

biorą dla siebie tylko niematerjalną substancję żywności, 
więc odpowiednią dla duszy bezcielesnej. Przymioty dostępne 
zmysłom ciała pozostają na misach, gdyż duchy nie posiadają 
narządów, potrzebnych do spożytkowywania tych przymio­
tów”. W dalszym ciągu Jezuita tak mówi o nadziei nawró­
cenia tego plemienia: „Sądząc z różnicy, którą czynią między 
przymiotami a substancją żywności, przygotowywanej dla 
zmarłych”, nie trudno będzie wyjaśnić im tajemnicę eucha- 
rystji '). Dla ludów, u których trwa zwyczaj urządzania uczt 
dla zmarłych, jest to rzeczą małego znaczenia, co się dzieje 
z prostą, materjalną żywnością; ofiarowują one pokarmy, jako 
znak symboliczny, albo wie, zą, że dusze zmarłych spożywają 
je rzeczywiście w sposób niezmysłowy (tak samo w wypad­
kach, które są z temi nierozdzielnie związane, gdzie ofiara 
unosi się w świat duchów w sposób nadprzyrodzony). Jeżeli 
czarownik Kafrów, wezwany do chorego, oświadczy, że cienie 
przodków dorAagają się jakiejś krowy, to wierni zabijają bydlę 
i pozostawiają je przez czas pewien w miejscu zamkniętem, 
na pokarm dla cieniów, poczem ofiarodawcy spożywają 
mięso * 2). W Japonji, stojącej na wyższym stopniu cywilizacji, 
jest zwyczaj stawiania obiat z wody i surowego ryżu w otworze, 
zrobionym w tym celu w kamieniu grobowym i nikt się nie 
troszczy o to, czy ziarna zostały zabrane przez ubogich, czy 
przez ptaki 3).

Zwyczaje tego rodzaju najłatwiej przechodzą w przeżytki. 
Dary i biesiady dla zmarłych przeszły ostatecznie w zwyczaje 
czysto tradycyjne, które są conajwyźej oznaką pamięci po 
zmarłym, lub uczynkiem dobroczynnym względem żywych. 
Feralia rzymskie za czasów Owidjusza były uderzającym przy­
kładem taldego przejścia, bo chociaż trwałe jeszcze przekonanie, 
że dusze korzystają z darów („nunc posito pascitur umbra 
cibo”), jednak stawiano na środku drogi tylko „parva mu- 
nera”: owoce, ziarnka soli i zboże zwilżone winem. „Manes 
żądają mało, myśli pobożne starczą za bogaty podarek, bo 
Styks nie ukrywa chciwych bogów”.

„Parva petunt manes. Pietas pro divite grata est
Munere. Non avidos Styx habet ima deos.
Tegula porrectis satis est velata coronis,
Et sparsae fruges, parcacjae mica salis,

') Borri Relatione délia Nuova Missione de lia Comp, di 
Giesu, Rzym 1631, str. 208; u Pinkertona t. IX, 822 itd.

2) Gront Zulu Land 140; ob. Callaway Rei. of Amazulu II.
3) Caron Japan YII, 629; ob. Turpin Siam tamże IX, 590.



36

laque mero mollita ceres, violaeque solutae:
Haec habeat media testa relícla via.
iSfec majora veto. 3ed et bis placabilis umbra est”. *)

Cofnijmy się do historji starożytnej Chin, do czasów, 
gdy zażądane od Konfucjusza, aby wyjawił, co myśli o ofia­
rach dla zmarłych. Ponieważ zachował on wszystkie stare 
obrzędy, więc zatrzymał i ten z całą ścisłością i „składał 
obiaty zmarłym, jak gdyby byli obecnemi”. Gdy go zapy­
tano, czy zmarli wiedzą o tem, co się dzieje na świecie, dał 
wymijającą odpowiedź, bo gdyby powiedział, że tak, to gor­
liwi potomkowie przynosiliby szkodę majątkowi, czyniąc ofiary, 
a w przeciwnym razie wyrodne dzieci nie grzebałyby rodziców. 
Ten sposób wybrnięcia z trudności był znamiennym rysem 
mistrza, który teorję swą o czci zmarłych wogóle wyłożył 
w zdaniu: „wypełniać rzetelnie obowiązki, ktć*-e człowiekowi 
przypadły w udziale i oddając duchom należny szacunek, 
trzymać się od nich z daleka, to można nazwać mądrością”. 
Taepingowie przeszli podobno Konfucjusza; znieśli oni zu­
pełnie ofiary dla dusz zmarłych, trzymając się jednak zwy­
czaju odwiedzania grobów w dzień oznaczony; modlą się wtedy 
i odmawiają śluby * 2). Widzieliśmy już, jak ofiary dla dusz 
przeszły w stypy i uczty dla ubogich. W Anglji znajdujemy 
także ślady starodawnego tego obrzędu pod postacią do dziś 
dnia istniejących przeżytków: na pogrzebach jest zwyczaj 
rozdawania biednym jałmużny w chlebie i napojach oraz 
ciast, zwanych „soul-mass cakes”, których dziewczęta wiejskie 
dopraszają się do dziś dnia zapewne, powtarzając po fermach 
odwieczną formułkę:

„Soul, soul, for a soul cake,
Pray you, mistress, a soul cake!” 3).

Gdybyśmy nie znali stopni pośrednich, przez które te 
szczątki starego obyczaju przeszły aż do naszych czasów, to 
wydawałoby się nam ogromną przesadą szukać ich źródła 
w dzikich i barbarzyńskich czasach urządzania biesiad dla 
dusz zmarłych.

») Owid. Fast II, 353.
*) Legge Confucius 101—2,130; Bunsen G od in History 271.
3) Brand Pop. Ant. I, 392, II, 289. „Za duszę, za duszę 

ciastko zaduszne, Dajcie, panno, proszę ciastko zad uszne” .



ROZDZIAŁ XIII.

Animizm (ciąg dalszy).

Podróż duszy do kraju umarłych — Żywi odwiedzają kramę dusz 
zmarłych.—Podania- o tem są w związku z mitami o zachodzie słońca; 
kraina umarłych znajduje się w takim razie na zachodzie. — Zesta­
wienie głównych pogiądów religijnych u ludów dzikich i cywilizowa­
nych w opowieściach o odwiedzinach w królestwie zmarłych.—Miejsce 
życia przyszłego. — Odległa okolica na ziemi: Raj ziemski , Wysp 
szczęśliwości. — Piekło podziemne (Hades, Szeol). — Słońce, księżyc, 
gwiazdy. — Niebo.—Rozwój pojęć o tych miejscach.—'Jakość życia 
przyszłego. — Teorja dalszego trwania, oczywiście pierwotna, należy 
szczególnie do ras niższych.—Teorje pośrednie.—Teorja o nagrodach 
zrodziła się z pewnością później, wśród wyższej kultury.—Rzut oka 
na pojęcia o życiu przyszłem i na stan jej u dzikich i wyższych

ludów. — Wpływ jej na uczucia i postępowanie ludzkie.

Rasy niższe wyrobiły sobie pojęcia bardzo wyraźne
0 odejściu dusz zmarłych z tego świata, o podróży ich do 
krainy umarłych i o życiu, które mają wieść w nowej oj­
czyźnie. Etnograf nowożytny, badając je, zapatruje się na 
nie, jako na mity, często wcale zrozumiałe i racjonalne, ścisłe
1 prawidłowe w swej budowie, ale niemniej jako na mity. 
Mało przedmiotów pobudzało poetycznego ducha dzikich do 
tak śmiałego i żywego polotu, jak właśnie myśl o tem, co 
się stanie po śmierci. Przegląd wierzeń, dotyczących tego 
przedmiotu, a rozsianych wśród całej ludzkości, przekona nas, 
że pomimo wielkiej różnorodności, niektóre szczegóły powta­
rzają się wszędzie i to samo pytanie wracać nam będzie co 
chwila: czemu przypisać tę jednostajuość, czy wędrówce jednej 
myśli od plemienia do plemienia, cży podobnemu, lecz samo­
dzielnemu rozwojowi pojęć u różnych ludów?



38

Porównywanie można przeprowadzić od stanu dzikości 
aż do świata ucywilizowanego. Niższe, zarówno, jak wyższe 
rasy wszystkich części świata mogą wskazać miejsce, z któ­
rego unosząc się dusze rozpoczynają wędrówkę do nowej oj­
czyzny. Na najdalej na zachód położonym przylądku Wa,nua 
Lewu, wśród cichej i uroczej miejscowości leśnej i skalistej 
dusze zmarłych Fidżjąn zbierają się w drogę ku sędziowskiej 
stolicy Ndengejego. Żyjący odbywają pielgrzymki do miejsca 
tego, spodziewając się zobaczyć duchy i bogów ‘). Baperowie 
Afryki południowej są nawet w stanie wpełznąć na chwilkę 
do jaskini Marimatlé, skąd Indzie i zwierzęta wyszli na świat 
i dokąd dusze wracają po śmierci * 2). Jaskinia Czalczatongo 
w Meksyku prowadziła do rajskich przestworów, a w nazwie 
azteckiej Miktlan, „Kraj umarłych”, obecnie Mitla, przecho­
wuje się pamięć o świątyni podziemnej, która otwierała drogę 
do królestwa błogosławionych 3 *). Dzika i pusta miejscowość 
odpowiedniejszą jest dla zmarłych, niż dla żywych i z kolei 
nasuwała myśl o przedsionku do krainy umarłych. W zmy­
ślonych podróżach, znanych pod nazwiskiem Sira Jana Man- 
devilla, opis doliny Perilous naśladowany jest z opisu okropnej 
doliny, którą brat Odoryk widział pełną ciał, rozbrzmiewającą 
dziwnym hałasem bębnów. Koniec opisu jest następujący: 
„Dolina ta była i jest przepełnioną djabłami. Ludzie mówią, 
że tc wejście do piekła” i). Chłopi Niemiec północnych pa­
miętają jeszcze, że na bagnistych brzegach Drömlingu było 
zejście do krainy umarłych 5). Anglicy znają z pewnością 
lepiej brzegi jeziora Awernus, odwiedzanego codziennie przez 
turystów, niż zupełnie podobne Lough Derg w Irlandji z ja­
skinią, prowadzącą do czyśca Św. Patrycego, skąd się idzie 
do strasznego świata podziemnego. Niema potrzeby powtarzać 
tu mnóstwa szczegółów mistycznych o przerażającej podróży 
dusz przez pieczary i ścieżki skahste, przez męczące równiny, 
kamieniste i strome góry, o przeprawach na wątłych łódkach 
i mostach sprawiających zawrót głowy, a przerzuconych przez 
morza, lub rwące potoki; oprócz tego trzeba było ukrywać 
się ciągle przed strasznym niszczycielem dusz, albo przed

*) Williams Fiji I, 239; Seemann Viti 398.
2) ÁrbouGset i Daumas, 347; Oasalis, 247.
3) Brasseur Mexique III, 20 itd.
Ą) Ob. The Bukę of John Mandeińll 31, wyd. Geo. F. 

Warner, wydawnictwo Klubu „Roxburghe” 1889; Yule Cathay Hakluyt 
SoC. (Przypis do 3-go wyd.).

5) Wuttke Volksabtrglaube 215. Inne przykłady ob. Mensch 
Bastiana II, 58, 369 itd.



39

sądem surowego stróża tamtego świata. Ale zanim opiszemy 
świat duchów, do którego dusze dążą, przyjrzyjmy się do­
wodom, na których wierzenia te są oparte. Rasy niższe opie­
rają naukę o życiu przyszłem na surowej tradycji, na bezpo­
średni em objawieniu, a nawet na doświadczeniu osobistem. 
Dla nich kraina dusz jest krajem odkrytym, z którego nie­
jeden wędrowiec powrócił.

Niektóre z podań o wyprawach do świata duchów wy­
dają się prostemi mitami bez cienia prawdy. Odżybua, bo­
hater i imionodawca swego północno-amerykańskiego ple­
mienia, spełiiiając jeden z wielu swych czynów bohaterskich, 
zeszedł do podziemnego świata duchów i wrócił znowu na 
ziemię '). Gdy zapytywano Kamczatczyków, skąd tak do­
kładnie wiedzą, co spotyka człowieka po śmierci, odpowiadali 
legiendą o pierwszym człowieku, imieniem Hejcz. Umarł on 
i zeszedł do świata podziemnego. Po długim tam pobycie, 
wrócił do dawnego mieszkania, stanął na górze obok dziury 
do wypuszczania dymu, przemówił dc krewnych, znajdujących 
się w domu i począł opowiadać im o życiu przyszłem. Ale 
dwie córki, kóre był zostawił, poczęły gonić za nim ze złością 
i zbiły go tak, że umarł powtórnie. Teraz jest on dowódcą 
w świecie pozagrobowym i przyjmuje dusze zmarłych Italmów, 
które się odradzają 2). W Kalewali, wielkiej epopei fińskiej, 
znajduje się długi ustęp, poświęcony wyprawie Wainamoinena 
do państwa zmarłych. Szukając ostatnich słów czarodziejskich 
dla zbudowania łodzi, bohater wędrował szybkiemi krokami 
przez zarośla i lasy. Tydzień schodził za tygodniem, wlcońcu 
podróżnik przybył do rzeki Tuoneli i ujrzał wyspę Tuoniego, 
boga śmierci. Zawołał głośno na córkę Tuoniego, aby z ło­
dzią na jego stronę przybiła:

Słuchaj, dziewczę ty z Manali,
Słuchaj, praczko ty bielizny,
Go wyżymasz silnie płótno 
Tuż nad rzeką Tuonelą,
W państwie Manala podziemnem.
Ona rzekła temi słowy 
W odpowiedzi do wędrowca:
„Zaraz będzie łódź przy tobie,
Jeśli powiesz mi przyczynę 
Przyjścia twego do Manali;
Nie zabityś przez chorobę,
Śmierć nie wzięła cię ze świata;
Nic cię złego nie spotkam.”

') Schoolcraft Algie. Res. Il, 32, 64, ob. również I, 312. 
a) Steller Kamtschatka 271; Klemm C. G. II, 312.



40

Wainamoinem odpowiada wykrętnie, iž żelazo go przy­
wiodło, ale córka Tuoniego odpowiada, że nie widzi krwi 
ciekącej z jego sukień, Ogień mnie przywiódł, mówi bohater, 
ale ona odpowiada, że ma włosy nie spalone. Wreszcie wy­
jawia on rzeczywisty powód swego przybycia. Dziewczyna 
przewozi go przez rzekę, a gospodyni Tuonetar daje mn piwa 
w dzbanie o dwóch uszach. Ale Wainamoinen widzi w napoju 
żaby i robaki i nie chce pici, bo nie po to przybył, aby wy­
próżnić dzban Manali. Położył się na łożu Touniego, a tym­
czasem rozciągnięto setki sieci żelaznych i miedzianych, żeby 
nie mógł przejść przez rzekę. Lecz on przemienił się w trzcinę 
w bagnisku i prześlizgną^ się jak wąż przez oczka sieci.

„Krzywopalczasty syn Tuoniego,
0 krzywych palcach, żelaznych pazurach,
Poszedł nad ranem zarzucić sieci;
Nałapał pstrągów setkami,
Tysiącami małych rybek,
Ale nie Wainamoina,
Fal starego przyjaciela.
Tak więc stary Wainamoinen 
Uszedł z państwa Tuoniego
1 tej treści rzekł słowami 
W odpowiedzi do słuchacza:
„Nigdy, boże ty dobroci,
Nie pozwalaj, aby człowiek
Z własnej woli szedł do Mana,
Do królestwa Tuoniegt.
Wielu bardzo tam przychodzi;
Mało komu jednak dano 
Wrócić z domów Tuoniego,
Wrócić z przybytków Manali” *).

Poprzestaniemy tu na wymienieniu podobnych podań 
klasycznych o odwiedzinach w Hadesie: podróż Djonizego po 
Semelę, Orfeusza po ukochaną Eurydykę, Heraklesa, któremu 
pan jego Eurysteusz rozkazał dostać trzygłowego Cerbera, 
a przedewszystkiem podróż Odyseusza na brzeg głęboko wzbu­
rzonego oceanu, aż do chmurnego grodu Kimerejczyków, gdzie 
jasny Heljos nie zagląda i gdzie straszna noc panuje wieczy­
ście nad nteszczęsnemi śmiertelnikami. Podróżni udali się stąd 
brzegiem, aż do wejścia do krainy, gdzie cienie zmarłych, * i

*) Kalewalu, Runa XVI; ob. Schieťnera przekład niemiecki
i Castróna Finn. Myth, 128, 134. Mit słowacki u Hanuscha, 412.



41

zaspokojone na chwilę krwią ofiar, rozmawiały z bohaterem 
i pokazały mu dziedziny swej smutnej ojczyzny ‘).

Zejście do Hadesu przedstawia się codziennie oczom 
naszym, tak jak się przedstawiało twórcy mitów starożytnych, 
który widział, lak słońce /stępuje do świata podziemnego i jak 
wraca o świcie do świata żyjących. Podania te bohaterskie 
są w ścisłym związku z epizodami mitu słonecznego. Poe­
tyczne przyrównanie dziennego obiegu słońca z życiem ludz- 
kiem, z pięknością brzasku, z chwałą południa i ze śmiercią 
wieczorem, utrwalało w refigjach świata wyobrażenie, że kraina 
zmarłych znajduje się daleko na zachodzie, albo pod ziemią. 
Obszerna dziedzina podań świata całego dostarczy nam niezli­
czoną ilość przykładów, dowodzących, jak głęboko mit o za­
chodzie słońca wniknął w pojęcia o życiu przyszłem, jak za­
chód i świat podziemny stały się krainą umarłych na zasadzie 
urojonego podobieństwa, jak sny na jawie dzikich poetów 
przechodzą w uznane dogmaty mędrców klasycznych i pro­
roków nowożytnych.

Zresztą odwiedziny zmarłych oraz wycieczki do ich kró­
lestwa są rzeczą doświadczenia i świadectwa osobistego. Gdy 
we śnie, lub widzeniu człowiek ogląda ducha zmarłego, daje 
mu on wiadomości z tamtego świata; co więcej, zdarza się 
czasem, że człowiek, wybrawszy się w podróż na tamten świat, 
powraca i opcwłada żyjącvm, co widział w państwie umar­
łych. Niekiedy wydaje się, że podróżny odbył wyprawę nie 
tylko duchem, lecz własnem ciałem; innym razem historja 
milczy o tym drobnym szczególe, czy człowiek odbył wędrówkę 
tę cieleśnie, czy duchowo. Najczęściej jednak dusza świadka 
opuszcza ciało, pogrążone w zachwyceniu, śnie, zemdleniu, 
lub śmierci, Niektóre z opowiadań tego rodzaju, napotyka­
nych od stanu dzikości aż do czasów cywilizowanych, są 
oczywiście ułoźcne w dobrej wierze przez samychże wizjo­
nerów, lecz inne bywają tylko naśladowaniem tych szczerych 
opowieści i 2). Rozumie się, iż takie widzenia mają skłonność 
do powtarzania tych myśli, któremi głowa wizjonera napeł­
nioną była poprzednio. Każda myśl, zakorzeniona w umyśle 
dzikiego, barbarzyńcy, lub mistyka, może powrocie ku niemu 
z zewnątrz w widzeniu. Jest to błędne koło: wierzy w to, co 
widzi, a widzi to, w co wierzy. Podobny dziecięciu, widzą 
cemu odbicie swe w lustrze, przygląda się własnemu duchowi

') Homer Odys XL C ożywianiu duchów przez ofiary krwawe
i o ucztach z mleka i krwi ob. Meiners, I, 315. n, 89; J. G. Müller, 
85; Kochholz Deutscher Glaube und Brauch I, 1 itd.

2) Ob. różne szczegóły u Bastiana Mensch II, 369—75 itd



42

i przyjmuje pokornie wskazania swego sobowtóra. Indjanin 
odwiedza szczęśliwe swe knieje, Tonga cienistą swą wyspę 
Bolotu, Grek schodzi do Hadesu i widzi pola Elizejskie, 
chrześcjanin ogląda -wysokości nieba i otchłanie piekła.

U Indjan północno-amerykańskich, a szczególnie u szczepu 
Algonkinów, rozpowszechnione są opowiadania o ludziach, 
których duch podczas snu, lub majaczeń ciężkiej choroby 
odbył wędrówkę do kraju zmarłych i wrócił, aby ożywić ciało 
i opowiedzieć, co widział. W widzeniach dzikich ludzi powtarza 
się po większej części to, czego od urodzenia nauczono ich 
spodziewać się, a więc podróż po ścieżce śmierci, olbrzymia 
poziomka, Którą jebi-ug, czyli duchy się posilają, lecz która 
za dotknięciem ich łyżek zamienia się w skałę czerwoną, kora 
drzewna, którą im dają zamiast suszonego mięsa, bańka po­
wietrzna, mająca pozór tykwy, rzeka umarłych z mostem wę­
żowym, lub chwiejącą się kładką, wielki pies, stojący na drugim 
brzegu i wsie umarłych '). Zuluanie współcześni opowiadają 
o ludziach, którzy przez różne rozpadliny w ziemi zeszli do 
świata podziemnego, gdzie góry, rzeki i wszystko jest tak, 
jak na ziemi i gdzie można odnaleźć krewnych, gdyż umarli 
żyją tam w wioskach i doją bydło, które zabito na ziemi, 
a które wróciło tam do życia. Żulu Umpengula, który opo­
wiadał doktorowa Callaway’owi jedną z tych histcrji, przypo­
minał sobie, że widział w dzieciństwie brzydkiego, obrosłego 
człowieka,, zwanego Unkama, który polując raz na świnkę 
morską, zjadającą mu kukurydzę, zapędził się za nią przez 
jamę w ziemi aż do królestwa zmarłych. Gdy wrócił na zie­
mię, poznał, że miano go za nieboszczyka; żona jego popaliła 
wedle zwyczaju i oogrzebała jego maty, kołdry i naczynia, 
a. ludzie, zdumień4^ widokiem jego, poczęli znowu śpiewać 
pieśni pogrzebowe. O tym Dancie zuluańskim mawiano zwykle, 
„Oto człowiek, który chodził do ludzi podziemnych” 2). Naj- 
charakterystyczniejsze może z dzikich opowiadań tego rodzaju 
pochodzi z Nowej Zelandji. Opowieść tę, wyjątkowo zajmu­
jącą z powodu zawartych w niej wspomnień o olbrzymim, 
zapomnianym już dziś Moa, mogącą służyć za przykład do­
kładności. w szczegółach i prawdopodobieństwa, w które po­
dania takie bywają przystrajane, słyszał Shortland od sługi 
swego, imieniem Te Wharewera. Ciotka tego człowieka umarła

ł) Ob. I, 481; również 52, uwaga; Tanner Narr. 290; School- 
craft Indian Tribes, część III, 233; Feating, II, 154; Losbiel, część 
I, 35; Smith Virginia, u Pinbertona, XIII, 14. Ob. Oranz Grön­
land 269.

®) Callaway Zulu Tales I, 316—20.



43

w samotnej chacie na brzegu jeziora Rotorua. Jako panią 
wyższego stanu, zostawiono ją we własnej chacie; zamknięto 
szczelnie okna i drzwi i opuszczono mieszkanie, gdyż śmierć 
uczyniła je „tapu”. Ale w dzień, czy we dwa dni potem, 
wczesnym rankiem, Te Wharewera, wiosłując z kilku innymi, 
zbliżył się do tego miejsca i ujrzał postać, siedzącą na brzegu, 
która na niego skinęła. Była to ciotka; wróciła ona do życia, 
ale była słaba, drżąca i zgłodniała. Z pomocą wczas jeszcze 
przybywającego ratunku przyszła do siebie i opowiedziała 
swoje przygody. Dusza jej, opuściwszy ciało, udała się na 
przylądek północny i stanęła u wejścia do Reigna. Tam za­
trzymała się przy pniu pnącej się rośliny akika, spuściła się 
w przepaść i znalazła się na piasczystym brzegu jakiejś rzeki. 
Obejrzała się i spostrzegła zbliżającego się do niej ogromnego 
ptaka, większego od człowieka. Widok jego tak ją przeraził, 
że pierwszą myślą jej było cofnąć się w górę po spadzistej 
grani, ale w tejże chwili ujrzała staruszka, zdążającego ku niej 
w małem czółenku, pobiegła spiesznie na jego spotkanie i tym 
sposobem, ocalała od ptaka. Dostawszy się szczęśliwie na 
drugą stronę, opowiedziała staremu Charonowi jak się nazywa, 
pytając, gdzie mieszkają duchy jej krewnych. Poszła ścieżką, 
którą jej wskazał i dziwiła się, że droga ta była taką, jak na 
ziemi. Wygląd okolicy, drzewa, krzewy i zioła, wszystko było 
jej znane. Doszła do wsi i między zgromadzonym tam tłumem 
odnalazła ojca i wiele blizkich krewnych. Powitali ją płaczli­
wym śpiewem, którym Maorowie spotykają ludzi dawno nie 
widzianych. Ojciec, wypytawszy ją o żyjących krewnych, 
a szczególnie o jej dziecko, oświadczył, że powinna wrócić na 
ziemię, bo niema tam nikogo, ktoby się zajął ;sgo wnukiem. 
Stosując się do rozkazów ojca, nie tknęła pokarmów, które 
jej zmarli podsuwali i pomimo, że usiłowali ją zatrzymać, 
ojciec odprowadził ją szczęśliwie aż do czółna, przewiózł na 
drugi brzeg i żegnając się, dał dwa olbrzymie słodkie ziem­
niaki, które miała zasadzić przy domu umyślnie dla wnuka. 
Zaczęła więc wspinać się w górę po ścianie przepaści, ale 
przeszkadzały jej dusze dwojga dzieci, które poczęły ją ścigać. 
Obroniła się, rzuciwszy im ziemniaki; dzieci zatrzymały się, 
aby je spożyć, a ona uciekła tymczasem na ziemię, czepiając 
się łodygi akilci. Potem dusza jej wróciła do ciała. W chwili 
powrotu do życia znalazła się w ciemności i zdawało się jej, 
że wszystko, co przeżyła, było snem; ale przekonawszy się, 
że jest samotną i że drzwi chaty są zamknięte, uwierzyła, iż 
była rzeczywiście na tamtym świecie i że wraca do życia. 
0 świcie trochę skąpego światła wdarło się przez szpary do 
wnętrza opuszczonego domu; ujrzała przy sobie na ziemi 
tykwę, napełnioną wodą z ochrą czerwoną. Wypiła to chciwie



44

co do kropli i poczuła się nieco wzmocnioną. Udało się jej 
otworzyć drzwi i dowlec się až do brzegu, gdzie przyjaciele 
znaleźli ją wkrótce. Ci, którzy słuchali jej opowiadania, byli 
głęboko przekonani, iż przygody te odbyły się naprawdę, 
tylko żałowano ogólnie, że nie przyniosła przynajmniej jednego 
z tych ziemniaków na dowód bytności w krainie duchów J). 
Plemiona Azji północnej 2) i Afryki zachodniej ®) opowiadają
0 podobnych wyprawach w świat pozagrobowy.

Literatura klasyczna ciągnie dalej ten wątek. Barwne 
opowiadania Lucjana dają dobre pojęcie jeżeli nie o wierze' 
niach wieku, to o wierzeniach autora. Jego Eukrates spo­
gląda w przepaści Hadesu i widzi tam umarłych w towarzy­
stwie krewnych i przyjaciół, leżących na narcyzach. Poznaje 
tam Sokratesa z łysą głową i dużym brzuchem, a także ojca, 
ubranego w szaty, w których był pochowany. Kleodemos wień­
czy tę historję opowiadaniem, że siódmegc dnia swojej cho­
roby, gdy gorączka ogniem go paliła, wszyscy go opuścili
1 drzwi pozamykali. Wtedy stanął przed nim młodzią!'1 2 3 cudnej 
urody, cały w bieli i zaprowadził go przez otchłań do Ha­
desu, który poznał, zobaczywszy Tantala, Tytjosa i Syzyfa. 
Stanęli potem przed sądem Ajaksa, Park i Erynji, a mło­
dzieniec zaprowadził go do króla Plutona, który siedział 
i czytał imiona tych, którzy dnia tego zakończyli życie. Ale 
Pluto rozgniewał się i rzekł do przewodnika: „Nić żywota 
tego człowieka jeszcze nie przecięta, żeby miał umierać; przy­

*) Shortłand Traditions of New Zealand 150. Myśl, że 
żyj%cy> którzy skosztują pożywienia zmarłych, nie mogą na świat 
wrócić, znaną była w czasach klasycznych, gdyż spotykamy ją w micie 
o Persefonie; odnajdujemy ją też u plemienia Sju w Ameryce pół­
nocne; Ahak-tah („Male Elk”) umarł na pozór, aie po dwóch dniach 
wrócił z katafalku, na którym leżały zwłoki jego i opowiedział swoje 
przygody. Dusza jego szła ścieżką odważnych przez piękny kraj 
dużych drzew i wesoło śpiewających ptaków, aż doszła do rzeki i uj­
rzała ojczyznę duchów przodków na przeciwległym brzegu. Przepłynął 
rzekę i wszedł do najbliższego domu, gdzie zastał wuja, siedzącego 
w. kącie. Był bardzo głodny; spostrzegł zaraz naczynie z kory z dzi­
kim ryżem. „Poprosiłem wuja o trochę ryżu, ale mi nic nie dał. 
Gdybym skosztował pożywienia ducbów, nie byłbym już wrócił na 
ziemię”. Eastmar Dacotah 177. •

2) Castrén Finn. Myth 139 itd.
3) Bosman Guinea, List 19, u Pinkertona, XYI, 501; Burtoń 

Fahome II, 158- 0 nowożytnych odwiedzinach nieba i piekła przez 
Murzynów amerykańskich, nawróconych na chrześcjaństwo, ob. Macrae 
Americans at Home II, 91.



45

prowadź mi kotlarza Demilosa, bo żyje już dłużej, niż oznacza 
wskazówka losu”. Kleodemos przyszedł do siebie wolny od 
gorączki i oznajmił, że Demilos, chory sąsiad jego, umrze. 
I w samej rzeczy usłyszano wkrótce krzyk zawodzących pb 
nim żałobników '). Daleko poważniejsze opowiadania Plu- 
tarcha mają jednak ten sam typ, co żartobliwe historyjki 
Lucjana. Zły, żądny rozkoszy Tespesjos leży trzy dni bez 
życia i ożywa, aby opowiedzieć, co widział w świecie pod­
ziemnym. Niejaki 1\ ntyllos był chory i lekarzom się zdawało, 
że nie zostało w nim cienia życia; obudził się wreszcie bez 
śladu cierpienia i oświadczył, że umarł był rzeczywiście, ale 
musiał wrócić do życia, a ci, którzy go uprowadzili, dostali 
od pana ostrą wymówkę i kazano im przywieść, zamiast niego, 
Nikandra, znanego garbarza, który też zaraz dostał gorączki 
i zmarł dnia trzeciego 2). Podobne podania stare i nowe są 
zawsze jeszcze w obiegu u Indów. Opowiadają, że dusza 
pewnego człowieka, przez pomyłkę w imionach, przywiedzioną 
została do państwa Yamy, więc odesłano ją coprędzej, iżby 
wróciła do ciała, zanim zostanie spalonem. W przelocie czło­
wiek ten rzuca spojrzenie na straszliwe kary potępionych, na 
szczęśliwe życie tych, którzy umartwiali ciało za życia, na 
wdowy, które pozwoliły się spalić, siedzące teraz w szczęśli­
wości obok mężów s). Mutatis mutandis baśnie te ukazują się 
w mitologji chrześcjańskiej. Grzegorz Wielki opowiada, że 
szlachcic, imieniem Stefan, urna*-!, dostał się do Hadesu i wi­
dział tam wiele rzeczy, o których słyszał poprzednio, lecz 
którym nie wierzył. Lecz gdy go zaprowadzono przed naj­
wyższego władcę, ten odesłał go na świat, mówiąc, że wzywał 
sąsiada jego, Stefana kowala; szlachcic ożył, a kowal umarł -), 

Przekonanie, iż byli ludzie, którzy zwiedzili świat poza­
grobowy i odkryli jego tajemnice, znalazło nawet miejsce 
obok wiary chrześcjańskiej i przyłączyło się dc wiadomości 
o zstąpieniu Chrystusa do piekieł. Dogmat ten zakorzenionym 
już był silnie w czwartym wieku, tak, że Augustyn pytał 
„Quis nisi infidelis negaverit fuisse apud inferos Christum?” * 2 3 4 5). 
Wciągnięto z czasem dogmat ten do „Składu Apostolskiego” : 
„Descendit ad inferos”, „Descendit ad inferna”, „Zstąpił do

') Lucjan Philopseudes, c. 17—28.
2) Plutarch De Sera Numinis Vindicta XXII; Euzeb. Praep. 

Evang. XI, 36.
3) Ward Hindoos II, 63.
4) Gregor. Dial. IV, 36. Ob. Calmet, II rozdz. 49.
5) Augustyn Epist. CLXIV, 2.



46

piekieł” '). Zejście do piekieł, umożliwiające wybawienie świę­
tych starego zakonu, uwięzionych w otchłaniach, opowiedziane 
jest dokładnie w apokryficznej ewangielji Nikodema i opiera 
się na podaniu, należącem do gromady omawanych powyżej 
legiend. Jest podanie o dwóch synach Symeona, Charynusie 
i Leucjusie, którzy powstali z grobów podczas Zmartwych­
wstania i poszli między ludzi, cisi i pogrążeni w modlitwie, 
póki Annasz i Kaifasz nie wezwali ich do synagogi i me 
kazali im opowiadać o swojem zmartwychwstaniu Wtedy 
obaj zroDili znak krzyża na języku, zażądali pergaminu i na­
pisali zeznania. Obu ich umieszczono w otchłaniach wraz 
ze wszystkiemi przodkami, gdy nagle zaświecił blask jakby 
złota, podobny do słońca i ogarnęła ich jasność, jak purpura 
królewska, 'katrjar chowie i prorocy od Adama do Symeona 
i Jana Chrzciciela ogłosili z radością przyjście światła 1 speł­
nienie proroctwa. Szatan i Hades zaczęli się szamotać, kłócąc 
się z sobą. Daremnie zasunięto śpiżowe bramy żelaznemi za­
porami: zabrzmiał rozkaz otworzenia ich przed królem pełnym 
chwały, który rozbił bramy śpiżowe i zdruzgotał żelazne za­
pory. Potem Pan potężny zerwał z nich pęta i odwiedził ich, 
siedzących w cieniach śmierci. Adam i sprawiedliwe dzieci 
jego wyzwoleni zostali z piekieł i zaprowadzeni do Raju 
szczęśliwości * 2).

Dante, przedstawiając w „Boskie] Komedji” obrazy raju, 
czyśca i piekia, czerpał je z rozpowszechnionych w owe czasy 
wierzeń i opisał raz jeszcze, jako żyjący wędrowiec po kraju 
umarłych. Słabe echa takich podróży w celu zbadania świata 
umarłych znajdują się jeszcze w legiendach średniowiecznych 
i wierzeniach ludowych całej Europy. Krewnią się one 
z czyścem św. Patrycego 3), jaskinią na wyspie Lough Derg 
w h-abstwie Donegal, którą jeszcze w XVII wieku O’Sullevan 
opisał głównie w swej „Catholic History”, jako „najciekawszą 
z najznakomitszych rzeczy w Irlandji”. W średnich wiekach 
przenoszono się często duchem na drugi świat. Ale podobnie 
jak Ulises, Wainamoinen i Dante, ludzie mogli odbywać

!) Ob. Pearson Exposition of the Creed; Bingham Ant. 
Chr. CL księga X, rozdz. III. Art. III wiary anglikańskiej został 
zmieniony po przejrzeniu przez arcybiskupa Farkcra.

2) Codex Apocr. N. T. Evang. Nicod. wyd. Giles. Apocryphal 
Gospels itd., przełożył A. Walker; Gospel of Nicodemus. Tekst 
grecki różni się bardzo od łacińskiego.

3) Następujące szczegóły: czerpiemy głównie z T. Wrighta 
St. Patrick’s Purgatory (rozbiór krytyczny legiend średniowiecznych 
o podróżach na tamten świat).



47

podróż tę cieleśnie i tak też ją odbyli Sir Owain i mnich 
Gilbert. Gdy pielgrzym przebył dwa tygodnie na modlitwie 
i poście w kościele, prowadzono go z litanjami i kropieniem 
wodą święconą kn wejściu do czyśca, a gdy zaklęcia mnichów 
nie mogły skłonić go do zaniechania przedsięwzięcia, zamy­
kano drzwi za nim. Jeżeli go znajdowano nazajutrz, opowiadał 
o swej strasznej podróży, o przebyciu wązkiego mostu na rzece 
umarłych, o mękach okropnych, na które patrzał w piekle, 
o radości, którą widział w raju. Sir Owain, jeden z rycerzy 
króla Stefana, dostał się do czyśca za gwałty i rabunki. Oto 
jedna ze scen czyścowych:

Nadeszło wielu innych diabłów 
I prowadzili rycerza za sobą,
Aż w kraj nieszczęsny go zawiedli,
Gdzie niema nocy i niema dnia,
Gdzie wiecznie ciemno, wiecznie zimno.
I nikt dzielności nie miał tyle,
Chociażby liczne przywdział szaty.
By zimnym się jak kamień nie stał.
Nie słyszy wiatru zawodzenia;
W górze i w dole mróz panuje.
I przywiedziono go do pola 
Tak szerokiego i długiego,
Że nie dopatrzył wcate krańca.
To pole musiał jednak przebyć.
Wtem krzyk usłyszał w środku drogi 
I gdy zdziwiony spojrzał wkoło,
Zobaczył mężczyzn i kobiety,
Krzyczących głośno z udręczenia.
Leżeli w polu obok siebie;
Dłonie i stopy ich przebito 
Gwoźdinu z żelaza rozgrzanego.
Z bólu zębami gryźli ziemię,
Do której mieli twarz przybitą.
„Spoczynku dajcie nam godzinkę!”
Lecz djabłów nie wzruszały jęki 
I wymyślali nowe męki.

Gdy Owain zobaczył inne miejsca kary z ognistemi 
wężami, ropuchami i ogniem, w którym grzesznicy viszą za 
grzeszne członki, pieką się na rożnach, polewani spiżem r ozto­
pionym i kręceni są na kole ognistem, i gdy przeszedł „Djablą 
paszczękę” przez straszny most, przybył do wspaniałego, bia­
łego, szklanego muru, otaczającego raj ziemski. Ujrzał przed 
sobą wspaniała bramę, przez którą wiał odurzający zapach. 
Wtedy zapomniał zaraz o trosce, i smutkach.



48

Stanął, zachwycon tym widokiem 
I zdało się ma, że nadctiodzi.
Procesja cała, cudnie piękna 
Z ludzi oddanych Panu Bogu.
Przybrani byli w śliczne szaty,
Takich nie widział jeszcze w życiu.
I żywej doznał on radości,
Widząc biskupów w pein? chwały 
I zacnych mężów w tym szeregu.
Zobaczył mnichów, kanoników,
Golone głowy nowicjuszów,
A tuż za niemi pustelników 
I zakonnice szły śpiewając,
Dalej proboszcze, wikariusze 
Także śpiewali piękne pieśni.
Widział też królów i cesarzów,
Książąt na zamkach, wielkich panów,
Baronów, hrabiów i tysh wszystkich,
Którzy rządzili niegdyś światem.
I innych ludzi też zobaczył 
Tak liczne grono, że się dziwił.
I kobiet również był tłum cały.
Niezmierna radość panowała 
Na wszystkie strony tam wszechwładnie 
I w całym tłumie, z którym poszedł.

Procesja pozdrowiła Owaina, oprowadziła go i pokazała 
mu piękności tej krainy:

Zielono wszędzie, pełno kwiecia 
Różnobarwnego dookoła;
Zielono było ną wsze strony,
Jakby na łąkach letnią porą.
I było dużo drzew zielonych,
Brzemiennych w owoc A po drodze 
Widział owoce nadzwyczajne,
Jakich na ziemi się nie widzi.
Tam przecież rośnie drzewo życia;
Niema tam sprzeczejc, tylko radość;
Mądrości tam dojrzewa owoc,
Który stracili Adam z Ewą 
I mnóstwo innych tam owoców,
Jak również uciech tam zobaczył;
I widział naród, co tam mieszka,
Któregc zliczyć niepodobna;
W bogatych szatach lud ten chodzi,
Lecz z czego szaty, nie mógł dojrzeć.



49

Tam zawsze dobroć jest przed złością,
Dzień wciąż jaśnieje, nocy niema;
Tam. wiecznie piękniej i weselej,
Niż gdy się słońce z chmur wychyli.”

Z piętnastego stulecia pochodzący poemat angielski, 
z którego wzięte są te ustępy, jest oćmianką legiendy orygi­
nalnej z czasów wcześniejszych i różni się od opowieści, pocho­
dzącej rzeczywiście z piętnastego stulecia, a mianowicie od 
zejścia Williama Stauntona do czyśca. W opowiadaniu tem 
widzenia, opisane z najszczerszą wiarą rozpływają się w ale- 
gorję moralną. Podróżnik widz:' błyszczące naszyjniki oraz 
pasy złote i srebrne, wypalające ślady na ciele właścicieli, 
a kosztowności, które ludzie nosili, stają się ssącemi ich żmi 
jarri i smokami. Wrogie duchy drą w pasy skórę z ramion 
kobiet i biją je po głowach młotami rozpalonemi, a złote 
ozdoby we włosach zamieniają się w gwoździe itd. Pod ko­
niec piętnastego wieku czyściec św. Patrycego stracił dawny 
urok, ale nawet na rozkaz papieża w 1479 roku dokonane 
zburzenie budynku, znajdującego się u wejścia, nie zdołało 
zatrzeć w pamięci ludu wspomnień o tej urojonej drodze. 
W roku 1693, przy rozkopywaniu miejsca tego, znaleziono 
okno okratowane; poczęto wołać o wodę święconą, aby duchom 
przeszkodzić wyjść z więzienia, a ksiądz poczuł zapach siarki, 
wydostający 3:0 z ciemnej jaskini, która, jak się na nieszczęście 
okazałe, była piwnicą. W późniejszych czasach coroczna 
pielgrzymka setek i tysięcy pątników do miejsca świętego 
zachowała ten ciekawy szczątek niższej kultury. Jeżeli wszakże 
może być mowa o jakiem połączeniu za jego pomocą, to nie 
ziemi z Hadesem, lecz raczej wierzeń Nowozelandczyka z wy ■ 
obrażeniami chłopa irlandzkiego.

Badanie i porównywanie dziedzin fantastycznych, w któ­
rych człowiek mieścił siedlisko odłączonych od ciała dusz, nie 
jest zadaniem bez korzyści. Wprawdzie gieografja oznaczyła 
nam na mapach ziemie i morza, leżące poza granicami cias­
nych wód i krajów, znanych przez narody starożytne, a astro- 
nomja nie wierzy już, że zamieszkana przez ludzi skorupa 
ziemska jest dachem jaskiń podziemnych, ani że niebo jest 
sklepieniem niewzruszonem, zasłaniającem przed wrzrokiem 
ludzkim pokłady, czy płaszczyzny empirejskich dziedzin. 
Jednakże, gdy staniemy na punkcie widzenia ras niższych, nie 
trudno nam będzie zrozumieć dawne pojęcia o położeniu 
świata pozagrobowego. Nie są one wytworem wiedzy mędr­
ców' starożytnych, lecz naturalnemi płodami dziecięcej wy­
obraźni każdego wieku, Prawidłowość, z którą pojęcia te

Cywilizacja pierwotna, t. II. 4



50

powtarzają się na całym świećie, dowodzi podobieństwa praw, 
kierujących rozwijaniem się przekonań ludzkości. Badacz, 
porównywając je starannie, znajdzie w nich doskonałe objaś­
nienie ważnej zasady, mogącej być stosowaną do ogólnej 
teorji tworzenia się wierzeń. Gdy zagadnienie jakieś przed­
stawia się ludzkości i daje się rozwiązać kilku rozmaitemi 
sposobami, trafiającemi jednak do przekonania, to rozwiązania 
te znajdziemy rozrzucone po różnych krajach. Jednem z ta­
kich zagadnień jest, przypuściwszy, że dusze zmarłych odwie­
dzają żywych od czasu do czasu: gdzie jest miejsce pobytu 
duchów? Trudno wprawdzie odpowiedzieć na pytanie, dla- 
czegc na pobyt ów ludzie jednych okolic wybrali ziemię, inni 
świat podziemny, inni niebo. Możemy wszakże się pr zypatrzeć, 
jak zagadnienie to nurtowało umysł ludzki i jak z trzech, lub 
czterech możliwych rozwiązań, jeden naród przyjmował to, 
drugi owo, a jeszcze inny trzecie, lub kilka naraz. Teolo­
gowie pierwotni mieli przed sobą cały świat otworem i mogli 
dowolnie wycierać miejsce pobyta dla dusz swoich; to też 
korzystali z tej swobody.

Nasamprzód więc, gdy kraina dusz umiejscowią się na 
ziemi, to do wyboru są dzikie i strome przepaści, ciasne do­
liny, odległe pustynie i wysp)7. Na Borneo St. John zwiedzał 
niebo plemienia Idaan, położone na szczycie Kina Balu, a prze­
wodnicy krajowcy, którzy się bali spędzić noc w tym przy­
bytku duchów, pokazywali podróżnikowi mech, którym żyją 
dusze ich przodków i ślady kopyt bawołów, chodzących za 
duszami. Inny taki „raj ziemsk;” znajduje się na górze Gu- 
nung Danka na wschodzie Jawy. Sadżyrowie, mieszkający 
w tej samej okolicy, wyznają mahomeiaństwo, ale potajemnie 
zostają przy dawnej wierze i podczas śmierci, lub pogrzebu 
uroczyście rozkazują duszom, aby się wyrzekły Ałlaha 
muzułmańskiego i obrały drogę do miejsc zamieszkania 
przodków:

„Stąpajcie w górę łożyska rzeki, idźcie wązkim pasem ziemi,
Gdzie drzewa arenowe sioją kupkami, a pinangi rzędami;
Tam kierujcie kroki wasze, a porzućcie Laihahs.”
Jonatan Rigg żył dziesięć lat między temi ludźmi i znał 

ich dobrze, a j'eszcze się nie był dowiedział, że raj ich leży 
na tej górze. Gdy nareszcie posłyszał o tem, wszedł na szczyt 
i znalazł tam kilka kamieni rzecznych, tworzących balai, czyli 
święty kopiec, jakich dużo znajduje się w tej okolicy. Mnie­
manie ludowe, że tygrys pożera wodzów, którzy pozwalają na 
zbezczeszczenie świętego miejsca, doznało wkrótce potwier­
dzenia, co się często zdarza w takich razach, gdyż rzeczywiście 
tygrys porwał dwoje dzieci w kilka dni potem, a nieszczęście



51

to przypisano profanacji, dokonane] przez Rigga ’). Clulij- 
czycy mówili, że dusza idzie na zachód przez morze do Gul- 
czemanu, mieszkania zmarłych za górami. Niektórzy twier­
dzili, że życie tam było jedną rozkoszą, inni zaś myśleli, że 
jedni będą tam szczęśliwi, drudzy nieszczęśliwi 2). W górach 
Meksyku leżał w ukryciu rozkoszny kraj Tlalokan, złożony 
z. samych ogrodów, gdzie było poddostatldem kukurydzy, 
dyń, „chili” i pomidorów i gdzie mieszkały dusze dzieci, zło­
żonych w ofierze Tlalokowi, ich bóstwu, a także dusze uto­
pionych, zabitych przez piorun, lub zmarłych na trąd, wodną 
puchlinę i inne ostre choroby Przeżytek takich pojęć daje 
się wyśledzić nawet w cywilizacji średniowiecznej w podaniu 
o raju ziemskim, o czyścu świętych, którzy do najwyższej 
szczęśliwości nie zostali jeszcze wyniesieni, położonym na 
najodleglejszym wschodnim krańcu azjatyckim, gdzie ziemia 
styka się z niebem 4). Gdy Kolumb żeglował ku zachodowi 
przez ocean Atlantycki, szukając „nowej ziemi i nowego 
nieba”, o których czytał u Izajasza, znalazł je, ale były inne, 
niż sobie wyobrażał. Dziwnym zbiegiem okoliczności, znalazł 
tam rzeczywiście raj ziemski, który był drugim celem jego 
awanturniczej wyprawy. Mieszkańcy Haiti opisywali białym 
swój Koaibai, raj zmarłych, leżący w rozkosznej dolinie w za­
chodniej części wyspy, gdzie ukryte za dnia w skałach dusze 
wychodzą w nocy, aby się pożywić wybornemi owocami 
drzewa mamejowego, których żywi używati bardzo oględnie, 
aby ich nie zabrakło duszom przyjaciół 5).

Powtóre, wielu Australczykćw myśli że dusza zmarłego 
przebywa jeszcze czas pewien na ziemi i idzie wreszcie ku 
zachodowi, przez morze, na wyspę dusz, do miejsca zamie­
szkania przodków. Tym sposobem ci najdziksi z dzikich 
rozwinęli dwa pojęcia, które ciągle spotykamy w dalszym 
rozwoju kultury: pojęcie, że istnieje wyspa umarłych i wy­
obrażenie, że kraina zmarłych leży ną zachodzie, tam, gdzie *)

*) St. John Far East I, 278. Rigg w fourn. Ind. Ar chip. 
IV, 119- Ob. też Ellis Polyn. Fes. I, 397; Bastian Oestl. Asie?i I, 83; 
Irring Astoria 142.

2) Molina Chili II, 89.
3) Brasseur Mexigue III, 496; Saliagun III, App. c. 2, X c. 

29; Clavigeró II, 5.
ł) Ob. Wright /. c. itd.; Alger, 391 itd.
5) History of Colon rozdz. 61; Pet. Martyr, dek, I ks. IX; 

Irving Life of Columbus Ii, 121.



52

słońce na każdą noc zamiera '). Gdy niegdyś myśliwy Al- 
gonkińczyk z Ameryki północnej opuścił ciało na czas pewien 
i odwiedził krainę umarłych, leżącą w stronie zachodu, ujrzał 
przea sobą piękne drzewa i rośliny, między któremi mógł 
przejść tylko prostą ścieżką. Potem przepłynął czółnem z bia- 
łego, świecącego kamienia wpoprzek jeziora, na którem burza 
■strąca na dno dusze złych ludzi i nareszcie dopłynął do pięknej 
i szczęśliwej wyspy, gdzie niema zimna, ani wojny, ani krwi 
rozlewu, gdzie stworzenia chcdzą sobie w szczęśliwości, ży­
wione powietrzem, którem oddychają * 2) Legienda tongańska 
opowiada, jak przed laty czółno w powrocie z Fidży zagnane 
zostało przez burzę do Bolotu, wyspy bogów i dusz, leżącej 
na morzu na północo-zachód od Tongi Wyspa Bolotu jest 
większą, _ niż wszystkie ^ wyspy ich razem wzięte oraz pełną 
najpiękniejszych owoców i najcudniejszych kwiatów, które 
napełniają wonią powietrze, a zerwane odrastają natychmiast. 
Jest tam mnóstwo cudnie opierzonych ptaków i świń bez liku, 
a wszystkie te stworzenia są nieśmiertelne, oprócz tych, które 
zabijają na pożywienie dla bogów; ale na ich miejsce zjawiają 
się natychmiast nowe zwierzęta. Gdy jednak zgłodniała za­
łoga czółna wylądowała, to napróżno usiłowała rwać owoce 
z cienistego drzewa chlebowego; ludzie ci szli między domami 
i drzewami, nie spotykając oporu, zaiówno jak duszo wodzów, 
które spotykali, a które, przenikając przez ich ciała, szły dalej, 
jakgdyby nie były znalazły oporu. Otrzymawszy radę, żeby 
conajprędzej opuszczali kraj ten, nie dający ziemskiego poży­
wienia, popłynęli do wyspy ojczystej, ale byli już zatruci 
śmiertelnem powietrzem Bolotu i wszyscy wkrótce poumie­
rali 3).

, I w świecie klasycznym poglądy takie miały ustalone 
miejsce w myśli ludzkiej, mianowicie co do wiary w raj na 
wyspie szczęśliwości, znajdującej się na odległym oceanie 
Zachodnim. Hezjod w swoich „Robotach i dniach” opowiada 
o półbogach czwartej epoki, między wiekiem bronzu, a wie­
kiem żelaza. Gdy nakoniec wymarł ten ród bohaterów, Zeus 
zapewnił im na krańcu ziemi życie i ojczyznę, oddzieloną od 
ludzkości : oddaloną od nieśmiertelnych. Panuje tam Kronos; 
żyją bez trosk', na wyspie szczęśliwych, na brzegu głęboko 
wzburzonego oceanu; szczęśliwi bohaterowie, dla których

') Stanbiidge w Tr. Eth. Soc. I, 299, G. F. Moore Vocal. 
W. Austr. 83; Bonwiek Tasmanians 181.

2) Schoolcraft Indian Tribes cześć X, 321; ob. Część III, 229.
3) Matin er Tonga fs. II, 107. Ob. również Burton W. and 

W. fr. W. Africa 154 (Złote Wybrzeże).



53

pola zbożowe kwitną trzy razy i wydają słodkie jak miód 
owoce-

TjToi to'uç plv ilavotxou réXoç a;j.^exoćXo(Jjs.
J otę 8e Sty’ dvCptóítiov ßioxov xat rjóe’ ouâaaaç 
Zeùç Kpovtor/s xaxévaaae uctr/jp Eę xretpaxa 'ï’atrjç,
TïjXoü â-K àôavJxtuvxoîôtv Kpôvoç ip-ßaOtXetief 
Kat to! piv vaíooaiv dbnrjośa öuplv eyovxeç 
’Ev p.ay.ápojv vVjaoiat uap’ ’Qxsavov ßaöuotvsv,
"ÜXßtoi 7jp<oeç, xoïaiv p.sX«j8éa xapuôv 
Tptç exeoç IjaXXovxa æépei Çsiôtupoç à'poupa” ’).

Te wyspy szczęśliwych, ojczyznę dusz błogosławionych 
nieboszczyków, ■ utożsamiono z czasem z polami slizejskiemi. 
Pindar śpiewa o wytrwałych duszach, które przez trzy 
życia zupełnie uniknęły wszelkiej nieprawości. Potem prze­
chodzą one drogą Zeusa do zamku Kronosa, gdzie podmuch 
oceanu powiewa wkoło wyspy szczęśliwych, jaśniejącej zło­
tem! wodnemi i lądowemi kwiatami. W sławnym hymnie 
Kallistrata na cześć Harmodjusza i Arystogitona, którzy za­
mordowali ty*-ana Plipparcha, czytamy również:

„dk'Xxall’ 'App.óSť, ou xt rau xéôvijxaç 
Ntqooiç 8’ èv sp.a-/.áptuv oe tpacrlv eîvat,

“Iva xrep ~o8o>v.-/;ç ’AjnXXeuc,
ÏuoôîSyiv te toast xov eo&aov Atop-^Sea''’ ’).

Ta gromada legiend jest wyjątkowo zajmującą dla An­
glików, którzy przecie sami zamieszkują taką wyspę umar­
łych. Nie dlatego, iżby Anglicy, albo ich kraj gościli więcej 
duchów, niż inne okolice; pomysł to gieogra£czny, Anglicy 
mieszkają bcwiem w stronie zachodu słońca, czyli w kraju 
zmarłych. Dokładna opowieść historyka Prokopa o wojnie 
greckiej pochodzi z szóstegc stulecia. Wyspa Brittia leży 
podług niego naprzeciw ujścia Renu, o jakie 200 stadjów od 
lądu, między Brytanją i Thule. Mieszkają tam trzy duże 
szczepy: Anglowie, Fryzowie i Brytcnowie (Brittia jego jest 
zapewne dzisiejszą Wielką Brytanją, Brytanja odpowiada wy­
brzeżom dzisiejszej Bretonji, aż po Holandję, a Thule Skan- 
dynawji). Pisząc historję, uważał on za rzecz konieczną przy­
toczyć wypadek mityczny i zdaniem jego do snów podobny, 
którego świadkami była niezliczona moc oczu _ uszu. Mówi 
tedy, że dusze zmarłych wyprawiano przez morze do wyspy

•) Hezjod Opera et Dies 1G5. Pindar Olymp. II, anty- 
str. 4. Kallistrat Hymn w Ilgena Scnlia Graeca 10. Strabon 
III, 2, 13; Plin. IY, 36.



54

Brittji. Wzdłuż wybrzeża lądu stałego leży dużo wsi, za­
mieszkanych przez rybaków, rolników i kupców, którzy są 
w stosunkach z wyspą. Są oni pod władzą Franków, ale nie 
płacą żadnej daniny, albowiem mają od. wieków uciążliwy 
obowiązek kolejnego przewożenia dusz zmarłych. Ci, którzy 
są do tego przeznaczeni, czekają w nocy, dopóki nie usłyszą 
stukania do drzwi i wołania niewidzialnej istoty, wzywającej 
ich do pracy. Wtedy wstają z łoża bez wahania i parci nie­
znaną siłą pędzą nad brzeg i znajdują tam jakieś cudze łodzie, 
gotowe do drogi_ ale puste. Gdy wejdą na pokład i wezmą 
się do wioseł, łodzie tak są napełnione duszami, że aż się 
uginają pod ich ciężarem i zagłębiają się tak, że brzeg ich 
wystają nad wodą tylko na szerokość palca. Po upływie 
godziny znajdują się już na drugim brzegu, gdy tymczasem 
zwykłe statki odbywają podróż tę najprędzej w jedną noc 
i jeden dzień. Kiedy przybiją do wyspy, łodzie opróżniają 
się i stają się tak lekkiemi, że tylko dnem dotykają fali. Nie 
widują nikogo w podróży, nikogo przy wysiadaniu, ale słyszą 
głos, który ogłasza imię, stan i pochodzenie każdego z przy­
bywających oraz imię męża każdej kobiety. Zdaje się, ze 
ślady tej Ciekawej legisndy utrzymały się przez trzynaście 
wieków w najodleglejszych okolicach Prokopowej Brytanji, 
noszącej dziś nazwę Bretonji. W pobliżu Raz, gdzie wązki 
przylądek wrzyna się na zachód w ocean, jest „Zatoka dusz” 
(boé ann anavo); w gminie Plouguel ciała nieboszczyków pro­
wadzone bywają na cmentarz łodzią przez „Passage de l’En- 
fer”, przez małą zatokę morską, ale nie krótszą lądową drogą, 
a lud bretoński powtarza jeszcze legiendę o proboszczu 
z Brasparu, kióregc pies przeprowadza dusze zmarłych do 
Wielkiej Brytanji, a wtedy słychać w powietrzu trzeszczenie 
kół wozu z duszami. Są to tylko strzępki legiendowe, ale 
zdają się być w związku z innem podaniem celtyckiem, które 
Macpherson opowiedział w zeszłem stuleciu. Podanie to mówi 
o wyprawie bohaterów na łodzi do Flath-Innis, „szlachetnej 
wyspy”, zielonej wyspy, ojczyzny zmarłych, która spokojnie 
wznosi się wśród burzliwego oceanu Zachodniego. Zupełnie 
słusznie przeto Wright uważa, iż zachodnie położenie Irlandji 
sprzyjało skojarzeniu tej okolicy z podaniami o zejściach do 
k"a;ny cieniów. Kiaudjan też na krańcu Galj: umieścił wej­
ście, którem Ulises trafił do Hadesu.

„Est locus extremum qua pandit Gallia litus,
Oeeani praetentus aquis, ubi fertur Ulysses” itd.

Nic dziwnego, że miejsce to utożsamiano odtąd z czyścem 
św. Patrycego i że niektórzy dowcipni etymologowie widzieli



55

w nazwie „Ulster” zepsucie nazwy „Ulyssis terra”, oraz 
wspomnienie o odwiedzinach tego bohatera ').

Po trzecie, wierzenie w Hades podziemny, zamieszkany 
przez duchy, jest wspólne wszystkim dzikim ludom. Ziemia 
jest płaska, mówią Italmowie w Kamczatce, bo gdyby była 
okrągła, toby ludzie z niej pospadali; jest ona odwrotną stroną 
innego nieba, Które pokrywa inną ziemię, pod spodem leżącą, 
gdzie umarli pójdą wieść nowe życie. Ich układ wszechświa­
towy podobny jest, jak powiada Steller, do beczki o trzech 
dnach * 2). Plemię Takulli w Ameryce północnej wierzy, że dusza 
idzie po śmierci do środka ziemi, skąd, przybrawszy znowu 
postać ludzką, może wracać, aby odwiedzać przyjaciół 3). 
W Ameryce południowej dusze Brązylijczyków udają się do 
świata podziemnego na zachodzie, a dusze Patagończyków 
opuszczają ciało, aby się cieszyć wiecznem pijaństwem w pod­
ziemiach praojców-bogów 4). Nowozelandczycy mówiąc, że 
„słońce wróciło do Hadesu” (kua hoki mai te Ra ki te Rua), 
rozumieją przez to, że zaszłe. Gdy mieszkaniec wyspy Samoa 
umiera, tc tłum duchów, otaczający dom i czekający na du­
szę, zabiera ją i dąży, przebiegając ląd i przepływając morza, 
aż do bram świata duchów. Świat ten leży na zachodnim 
krańcu najdalej na zachód położonej wyspy Sawaii i tam można 
widz 3Ć dwa okrągłe otwory, czyli wejścia, przez które dusze 
schodzą do świata podziemnego. Wodzowie sciiodzą przez 
większy otwór, zwykli ludzie przez mniejszy. Tam w dole 
jest niebo, ziemia i morze, oraz ludzie w prawdziwe ciała 
obleczeni, którzy sadzą rośliny, łowią ryby, gotują, jak dawniej 
za życia, ale w nocy ciała ich stają się bezkształtną kupą 
iskier ognistych i w tym stanie wychodzą podczas ciemności, 
aby odwiedzać dawniejsze mieszkania, a o zmroku chowają się 
w krzaki, lub wracają do świata podziemnego 5). Co do wy­
obrażeń dzikich ludów afrykańskich, wystarcza wymienić Zu- 
luan, którzy schodzą po śmierci do Hadesu, aby żyć u przod­

*) Prokop De Bello Goth. IV, 20; Plut. Fragm. Comm. 
in Hesiod. 2; Grimm D. M. 793; Hersart de Villemarqué I, 136; 
Souvestre Derniers Bretons 37; Jas. Macpherson Introd. to Hist, 
of Great Britain and Ireland, wyd. 2-e, Londyn 1772, str. 180; 
Wright St. Patrick's Purgatory 64, 129.

*) Steller Kamtschatka 269.
3) Harmon Journal 299; ob. Lewis i Clarke, 139 (Mandanie).
*) J- G. Müller Amer. Urrelig. 140, 287; ob. Humboldt 

i Bonplaafl Voy, III, 132; Falkner Patagonia 114.
5) Taylor New Zealand 232; Turner Polynesia 235.



56

ków „Abapansi”, „ludzi podziemnych” '). Między dzikiemi 
plemionami azjatyckiemi mogą służyć za przykład Karenowie. 
Nie zgadzają się oni co do tego, gdzie leży Plu, kraina zmar­
łych; może ona leżeć zarówno pod ziemią, jak poza widno­
kręgiem; panującem jednak i zdaje się pierwotnem jest pierwsze 
mniemanie. Gdy słońce zachodzi na ziemi, to wschodzi w Ha­
desie Karenów, a gdy zajdzie w Hadesie, wtedy ukazuje się 
na ziemi. Spotydcamy tu znowu powszechne wierzenie chło­
pów europejskich: duchy zmarłych mogą opuszczać krainę 
swoją i ukazywać się w nocy na ziemi, ale muszą wracać 
do siebie o świcie * 2).

Rozwój pojęć tego rodzaju można śledzić w różnych 
szczegółach, począwszy od religji narodów meksykańskich 
i peruwjańskich 3), skończywszy na wyższych szczeblach kul­
tury. Rzymski Orcus leżał podobnież we środku ziemi 
i gdy w pewne uroczyste dni odwalano „lapis manalis”, ka­
mień, zagradzający wejście do krain podziemnych, to wtedy 
dusze zmarłych wychodziły na ziemię i raczyły się ofiarami 
przyjaciół 4). U Greków Hades leżał także pod ziemią; mnie­
mano, że jest on państwem zachodu słońca, boga Zachodu 
(irpà; ssirlpou hsou). Jak się przedstawiał Hades umysłowi ludu, 
to opisuje Lucjan temi słowy; „Wielki tłum, nazywany przez 
mędrców „idjotamz”, który wierzy Homerowi, Hezjodowi i in­
nym bajarzom i przyjmuje za prawo ich wymysły, przedstawia 
sobie Hades, jako jakieś miejsce głęboko pod ziemią położone, 
obszerne, mroczne i bez słońca. Jakie oni tam sobie wysta­
wiają oświetlenie, tak, że każdego dojrzeć można, tego już 
nie wiem” 5). W staroegipskich wierzeniach o życiu przy- 
szłem, opartych na micie słonecznym, kraj zmarłych, Amenii, 
jest zarazem zachodem i światem podziemnym. Zmarły prze­
chodzi przez bramę zachodzącego słońca i przebywa drogę 
ciemności, by ujrzeć ojca swego Ozyrysa. Stosując się do 
mitu o słońcu, kapłani egipscy odprawiali obrządki symbo­
liczne i przedstawiali sceny ze świata podziemnego, przewożąc 
zmarłego na świętem czółnie do miejsca pogrzebania na za-

*) Callaway Zulu Tales I, 317 itd.; h rbousset i Daunias, 474. 
Ob. również Burton Daheme II, 157.

2) Mason Karens, l. c. 195; Cross, l. c. 313. Turańskie 
przykłady n Castréna w Finn_ Myth. 119-

3) Ob. niżej o Meksyku i wyspach Tonga.
ł) Festus, ob. wyraz manalis itd.
5) Sofokles Oedip. Tyrann. 178; Lucjan De Ludu 2. 

Szczegóły klasyczne znaleźć można w Pauly’ego Real-Encyclop. art. 
inferi.



57

chodním brzegu świętego jeziora '). Podobny do piekła Szeol 
Izraelitów, ciemny kraj dusz zmarłych, leżał też głęboko pod 
ziemią. Począwszy od wielkich aryjskich systemów religij­
nych, braminizmu, zaratustryzmu i buddyzmu, a kończąc na 
islamie i chrześcjaństwie, wszędzie spotykamy podziemne 
piekło kary, lub oczyszczenia w smutném przeciwieństwie do 
nieba, pełnego światła i szczęśliwości.

Na szczególną uwagę zasługuje fakt, że wyobrażenie 
o piekle, jako o ognistej otchłani, tak pospolite w religjach 
wyższej cywilizacji, jest dzikim nieznane, tak, że gdy je u nich 
spotykamy, to musimy mieć pewne podejrzenia względem 
jego pochodzenia. „Historja Wirginji” kapitana Jana Smitha, 
wydana w 1624 roku, zawiera dwie różne wzmianki o wierze 
Indjan w życie przyszłe. Opis samego Smitha mówi o kraju 
za górami, na zachodzie, gdzie .wodzowie i umalowani i ozdo­
bieni piórami znachorzy palą, śpiewają i tańczą z przodkami, 
pospolity zaś Md nie żyje po śmierci i gnije w grobach. Ale 
Heriot opisuje przybytki boskie, do których dobrzy są przyj­
mowań i dopuszczani do wiecznej szczęśliwości, gdy tym­
czasem źli zostają spychani do „Popogusso”, wielkiej otchła­
ni * 2), umieszczonej, według pojęcia dzikich, na ostatecznych 
krańcach ziemi, gdzie słońce zachodzi i gdzie potępieni go­
reją bez końca. Teraz, gdy dokładnie znamy religję Algon­
kinów, do których należą krajowcy Wirginji, musimy poczy­
tywać pierwsze z tych podań za miejscowe, chociaż może 
niedokładnie przez obcego pojęte, drugie za zapożyczone 
przez Indjan od białych. Ale nawet i tutaj wpływ mitu sło­
necznego jest widoczny i opis otchłani na zachodzie może 
być porównanym z opisem angielskim w rozmowie anglo­
saskiej Saturna z Salomonem. „Saga me, forhwan byth seo 
sunnę read on aefen? Ic the secge, ftwthon heo locath on 
helle. — Powiedz mi, dlaczego słońce jest czerwone wieczo­
rem? Mówię ci, dlatego, że patrzy na piekło” 3 4) Do tego 
wierzenia odnosi się jeszcze jeden uderzający rys mityczny. 
Posiadamy dowody, że wyobrażenie, iż wulkany są paszczami 
świata podziemnego, istnieje u ras niższych. Niektórzy Nowo­
zelandczycy wrzucają zmarłych do kraterów ł). Z powodu 
podobieństwa do giehenny, celnej ognia i siarki, Wezuwjusz,

') Birch w Bunsena Egypt V; Wilkinson Ancient Eg. II, 
368; Alger, 101.

2) Smith Virginia, u Pinkertona, XIII, 14, 41; XII, 604; ob. 
niżej o Masfxzusetack.

3) Thorpe Anakcta Anglo-Sa Konica 115.
4) Schirren, 151. Ob. Tayior N. Z. 525.



58

Etna i Hekla napełniały trwogą chrześcjan, którzy uważali 
te wulkany za czyśce, albo za ujście otchłani, gdzie strącano 
dusze potępionych '). Indjanie z Nikaraguy mieli riegdyś 
zwyczaj składania ofiar ludzkich swemu wulkanowi Masaja, 
rzucając trupy do krateru; w późniejszych czasach, po nawró­
ceniu krajowców, widzimy spowiedników chrześcjańskich, wy­
syłających grzeszników na górę, aby spojrzeli w dół (jakgdyby 
na piekło) na roztopioną lawę * 2).

Po czwarte, w starożytności, zarówno jak w nowszych 
czasach, przychodziło ludziom na myśl przeznaczać słońce 
i księżyc na miejsce pobytu dusz zmarłych. Wiemy od dzi­
kich Naczeów z nad Misisipi i od Apalaczów z Florydy, 
że słońce jest jasnem mieszkaniem zmarłych wodzów i boha­
terów i znaleźliśmy podobne pojęcia w teologji meksykańskiej 
i peruwjańskiej; możemy porównać te wyobrażenia dzikich 
z dowcipnem przypuszczeniem Izaaka Taylora w jego „Phy- 
sical Theory of Another Life”, że słońce każdego systemu 
planetarnego jest zarazem mieszkał,iem wyższych i najwyż­
szych istot duchowych, oraz zbiegowiskiem tych, które prze­
były na innych planetach poprzednie szczeble niższej organi­
zacji. Być może, iż niektórym więcej się podoba dzieło wie­
lebnego Tobjasza Swindena, wydane w przeszłem stuleciu, 
które się ukazało we francuskiem i niemieckiem tłumaczeniu, 
a w którem autor dowodzi, że słońce jest piekłem, a ciemne 
plamy są zbiorowiskami dusz potępionych 3). Jeżeli w Ame­
ryce południowej Indjanie ze szczepu Saliwa uważają księżyc 
za raj, gdzie niema moskitów, jeżeli plemię Guajisuru nazywa 
go ojczyzną zmarłych wodzów i znachorów, a Polinezyjczycy 
z Tokelau uznają go również za siedlisko zmarłych królów 
i wodzów, to można postawić obok tych ładnych fantazji 
Plutarcha opis duszy cnotliwej, która, oczyściwszy się w środ­
kowej przestrzeni, cbiera drogę na księżyc, gdz;e ją wieńczą, 
jak zwycięzcę 4). Przeciwne mniemanie, że księżyc jest pie­
kłem, wyraża mocno napuszonym stylem M. F. Tupper:

’) Meiners, II, 781; Maury Magie itd. 170.
2) Oviedo Nicaragua 160; Brinton, 288.
3) J. G. Müller Amer. Urrelig. 138, oh. również 220 (Ka- 

rybowie), 402 (Peru), 505, 660 (Meksyk); Brinton Myths of New 
World 233; Taylor Physical Theory, rozdz. XVI; Alger Future 
Life 590; ob. również wyżej, str. 13, przypis.

4) Humboldt i Bonpland Voy. V, 90; Martius Etnnog. Amer. 
I, 233; Turner Polynesia 531; Płutarch De Pacie in Orbe Lunae; 
Bastian Psychologie 80, 89 (dusze na gwiazdach).



59

„Znam ja cię dobrze, księżycu, ty, królestwo piekielne,
Ponury satelito, ty, olbrzymie popielisko śmierci,
Plamo na boskiem niebie, blada siedzibo występku, 
Napiętnowane więzienie grzechu, gdzie dusze przeklętych 
Nurzają, się w karach. O myśli wzniosła,
Która wśród czarnych zbrodni nocy, gdy przez świat 
Złe się przemyka, świecisz, strzegąc grzeszników,
Ty pilnujesz wszystkiego, ty, czujne oko piekła!”
Pomimo różnicy w barwie, dziki czerwonoskóry nio razi 

tale dalece wywodami teoretyczpemi wobec białego filozofa.
Po piąte, dzicy i barbarzyńcy przypuszczając, a przy­

najmniej nie zaprzeczając istnienia raju na ziemi i piekła na 
zachodzie pod ziemią, uznają także istnienie nieba. Wiara 
w istnienie firmamentu jest jednym z najbardziej pouczają­
cych przykładów, okazujących nam przebieg rozwoju pojęć 
ludzkości i stosunek niższej kultury do wyższej. Wyobrażenie 
to rodzi się zupełnie naturalnie w umysłach dzieci i zgadza 
się z najprostszemi dziecinnemi pojęciami kosmologicznemi 
Indjan północno-amerykańskich ’). Wyspiarze oceanu Połud­
niowego * 2) opisują ziemię, jako płaszczyznę, pokrytą rzeczywi- 
stem sklepieniem niebieskiem. Podobne przekonania żyw ią 
Zuluanie, gdyż utrzymują, że błękitne niebo jest skałą, ota­
czającą ziemię; w wewnętrznej stronie jest słońce, księżyc 
i gwiazdy, na zewnątrz zaś mieszka ludność niebieska. Mu­
rzyni dzisiejsi wierzą natomiast, że firmament rozciąga się 
nad ziemią jak chustą, lub tkanina, a w poemacie fińskim 
znajduje się opis, jak Ilmarinen wykuł sklepienie niebieskie 
z najcieńszej stali i przytwierdził doń księżyc i gwiazdy 3). 
Nowozelandczyk, wyobrażający sobie, że firmament jest sta­
łym i że woda może przezeń przeciekać na ziemię przez 
szparę, czy otwór , wytłumaczyłby doskonale ustęp z Hero- 
dota, dotyczący owego miejsca w Afryce północnej, gdzie, 
jak mówią Libijczycy, niebo jest dziurawe i zrozumiałby wy­
bornie starożydowskie pojmowanie niebios, jako „twardego, 
jak zwierciadło metalowe” firmamentu, z oknami, przez które 
deszcz może spływać potokami z wyżej położonych zbiorników, 
o których wiemy z późniejszej literatury rabinów, że zostały

*) Ob. Schoolcraft Indian Triées, część I, 269, 311; Smith 
Virginia, u Pinkertona, XIII, 54; Waitz III, 223; Squier Abor. Mon. 
of N Y. 156; Catlin N. A. Ind. I, 180.

2) Mariner Tonga Is. II, 134; Turner Polynesia 103; Taylor 
New Zealand 101, 114, 256.

3) Gallaway Rei. of Amazulu 393; Ikr ton W. and W. fr. 
W. Afr. 454; Castrón Finn. Myth. 295-



60

zrobione przez wyjęcie dwóch gwiazd ’■). U ludów, gdzie 
przeważa pojęcie o sklepieniu niebieskiem, opowieści o cie­
lesnej podróży, lub o duchowem wniebowstąpieniu nie bywają 
uważane za przenośnie, lecz za fakta. Rasy niższe mają mniej 
wybitną skłonność do umieszczania dusz zmarłych w niebie 
ponad ziemią, niż w krainie podziemnej. Są jednak jeszcze 
pewne charakterystyczne opisy nieba dzikich, które przyto­
czymy dalej; parę ich podajemy zaraz. Niektórzy Austral - 
czycy zdają się wierzyć, że po śmierci pójdą w górę w obłoki 

tam będą jeść, wić, łowić ryby i polować, jak na ziemi * 2). 
W Ameryce północnej Winnibegowie mieli raj w niebiosach, 
gdzie dusza podróżują po „ścieżce umarłych”, czyli po drodze 
mlecznej Irokowie nowożytni utrzymują, w duchu niespoży­
tego mitu słonecznego, że dusza idzie w górę za zachód, do­
póki nie dojdzie do cudnych pól w niebiosach, gdzie ludzie, 
drzewa i wszystko jest tak, jak na ziemi 3 *)_ Guarajowie Ame­
ryki południowej, będący w pewnym stopniu przedstawicie­
lami dawnego plemienia Guaranów, czczą dziadka Tamoi, 
starca nieba; był on ich praojcem, od którego wzięli początek; 
żył on megdyś z niemi i uczył uprawiać rolę, później jednak 
wzniósł się do nieba i znikł na wschodzie, obiecawszy po­
przednio, że będzie pomagał ludowi swemu na ziemi, a dusze 
zmarłych przeprowadzał z wierzchołka świętego drzewa do 
innego życia, gdzie odnajdą krewnych, będą mieli polowania 
poddostatkiem i wszystko, co tylko posiadali na ziemi. Z tego 
powodu Guaraiowie stroją zmarłych, palą ich broń i grzebią 
ciała z twarzą zwróconą na wschód, dokąd udać się mają i). 
U ludów amerykańskich, gdzie kultura wzniosła się znacznie 
wyżej, słyszymy o niebie peruwjańskiem, o szczęśliwym 
„wyższym świecie”, o czasowem schronieniu azteckich wo­
jowników w lesistych płaszczyznach niebieskich, gdzie słońce 
świeci, gdy jest noc na ziemi; dlatego też Meksykanie po­
wiadają, że słońce idzie wieczorem świecić umarłym 5). Co

') Herodot IV, 158, ob. 185 i uwagę Eawlłnsor.a. Ob. Smith 
Die. of the Bibie, pod wyrazem firmament. Eisenmenger, część
I, 408.

2) Eyre Australia II, 367.
3) Schoolczaft Indian Tribes, część IV, 240 (ale por. część V, 

403); Morgan Iroquois 176; Sproat Savage Life 209.
*) D’Orbigny IIHomme Américain II, 319, 328; ob. Martins 

I, 485 (Jumanas).
"’) J. G. Müller 403; Brasseur Mexique III, 496; Kingsbo- 

rough Mexico Cod. Letellier, foi. 20.



61

do wyobrażeń dawnych poetów aryjskich o niebie, to prze­
bijają się one w następującym hymnie Ryg-Wedy:

Tam, skąd światło się rozchodzi, tam, gdzie słońce wiecznie świeci 
W wiecznym blasku swej jasności,—Somo! tam niech duch mój leci! 
Niech tam w państwo nieśmiertelnych, gdzie panuje Waiwaswata, 
Gdzie olbrzymie głębie wodne, nieśmiertelny duch mój wzlata!
Gdzie niebiosa trzecie leżą, gdzie w wolności życie spływa,
Duch mój szczęścia nieśmiertelnych niech w jasności tam zażywa! 
Tam, gdzie życzeń cel i marzeń, gdzie wspaniały piomień słońca, 
Gdzie swoboda i szczęśliwość, pozwól żyć mi tam bez końca!
Gdzie i szczęście i rozkosze, wciąż uciechy i radości,
Gdzie życzenia życzeń dążą, udziel mi nieśmiertelności! ')

W takich barwnych ogólnych pojęciach, składających 
się na naturalną religję poety, w systemach kosmicznych 
starożytnej astronomji, które ze sztuczną wspaniałością archi­
tektury barbarzyńskiej wzniesione zostały na niebie, w drga­
niach mistycznego widzenia, w spokojniejszych zasadach teo­
logicznych, wszędzie, zarówno ,w pojęciach religijnych brami­
nów, 'jak buddystów, parsów, późniejszych żydów, muzuł­
manów, czy chrześcjan, wszędzie można odnaleźć opisy kró­
lestwa zmarłych w niebie.

Dla dzieła, które nie ma być podręcznikiem różnych 
religji, lecz wyjaśnieniem stosunku zapatrywań "eligijnych 
człowieka dzikiego a ucywilizowanego, szczegóły te wystar­
czają, aby zaznaczyć ogólny kierunek wyobrażeń ludzkich 
o miejscu pobytu dusz zmarłych. Najpowierzchowniejszy 
rzut oka na te wyobrażenia przekona nas, że bez względu 
na to, czy je uważamy za odziedziczone, czy też za przejęte 
od innych ludów we wspólnym ruchu religijnego rozwoju, 
żadne z nich nie może być wyprowadzone w żadnym razie 
od Hfeejś jednej religji, panującej u starożytnej, lut u pier­
wotnej ludzkości Noszą one widoczne piętna niezawisłego 
pochodzenia w rozmaitych określeniach krainy duchów, która 
znajduje się to na ziemi wśród ludzi, to na ziemi, ale w miej­
scowości bardzo odległej, to pod ziemią, nad nią, albo z tamtej 
strony nieba. Pojęcia tego rodzaju spotykają się w różnych 
krajach, ale podobieństwo ich należy przypisywać powracaniu 
tych samych, tak widocznych myśli. Niemniej jednak nieza­
leżna wyobraźnia przystosowuje się do ciągle powracającego 
w pomysłach mitu słonecznego, umieszczającego krainę zmar­
łych w państwie wieczoru, lub nocy, a wejście do niej u bram

') Maks. Müller Chips I, 46; Roth w Zeitschr. d. Deutsch. 
Morgenl. Ges. IY, 427.



62

zachodu słońca. Barbarzyńscy poeci różnych, zdała od siebie 
leżących krajów musiel: prawdopodobnie patrzeć na zachód, 
Starając się wyczytać tam historję życia i śmierci i opowie­
dzieli ją ludzkości. Jeśli jednak przyjrzymy się bliżej stop­
niom rozwoju umysłowego, do którego teorje te o życiu 
przyszłem należą, to okaże się, że umieszczanie królestwa 
zmarłych w trzech wielkich dziedzinach: na ziemi, w piekle 
podziemnem i w mebie, nie jest wcale powszechnemu Przede- 
wszystkiem, wiara w istnienie na ziemi krainy dusz zakorze­
niona jest głęboko w dzikiej kulturze, ale już u barbarzyńców 
zaczyna zamierać, a na stopniu średniej kultury widzimy ją 
tylko jako słaby przeżytek. Powtóre, wiara w piekło pod­
ziemne zajmuje nie tylko u dzikach wybitne stanowisko, ale 
utrzymywała się stale w wyższych religjach, chociaż jednak 
ten świat podziemny coraz rzadziej występuje jako właściwe 
mieszkanie umarłych, ale przeważnie jako straszne miejsca, 
czyściec i piekło. Nakoniec, zdaje się, że wyobrażenie o niebie, 
opierającem się na firmamencie, lub znaj duj ącem się w gór­
nych przestworzach powietrznych, jest mniej rozpowszechnione 
w pierwotnych wierzeniach dzikich, niż oba poprzednie, ale 
utrzymuje się za to uporczywie w umysłach ludów nowożyt­
nych. Te teorje lokalne z początku oczywiście przyjmowano 
w najbardziej dosłownem znaczeniu, chociaż potem, pod wpły­
wem nauk przyrodniczych, wiele rzeczy, branych dawniej za 
dotykalne, stało się dla teologów przenośnią i fantazją. Ale 
jednak ten sposób tłumaczenia mało znajduje uznania na niż­
szych stopniacn umysłowego rozwoju w Europie nowożytnej, 
a dzika kosmologja ras niższych stale zajmuje niepoślednie 
miejsce.

Przechodząc teraz do zbadania stanu zmarłych w nowej 
ojczyźnie, musimy przedewszystldem przypatrzyć się opisom 
życia przyszłego, spotykanym w różnych religjach. W po­
daniach tych panuje dużo jednostajności, spowodowanej prze­
niesieniem dawnych wierzeń w nowe dziedziny, ale jest też 
wiele podobieństw, których wędrówką wytłumaczyć niepo­
dobna. Główne przyczyny podobieństwa, zarówno, jak różno­
rodności zdają się spoczywać nierównie głębiej, a mianowicie 
w samem pochodzeniu i we właściwem znaczeniu wierzeń. 
Szczegóły o życiu przyszłem nie są bynajmniej u ras niższych 
i wyższych różnolitym zbiorem samowolnych fantazji. Gdy 
się je szereguje, gromadzą się one same przez się koło idei 
środkowej i tworzą skupienia, których stosunek zdaje się 
wskazywać specjalny przebieg ich rozwoju. Między obrazami, 
w których świat przedstawia sobie swoje nadzieje przyszłości, 
trzeba rozróżnić dwa rodzaje pojęć. Jednem z nich jest, że 
życie przyszłe jest tylko odbiciem doczesnego; w nowym



63

świecie, pełnym bądź wymarzonej piękności, bądź strasznej 
grozy, ludzie zachowują dawną postać i wśród ziemskich 
rzeczy, otoczeni przyjaciółmi, będąc w posiadaniu dawnego 
ziemskiego mienia, zajmują się zwykłemi ziemskiemi czyn­
nościami. Drugiem pojęciem jest, że życie przyszłe ma być 
zapłatą; los ludzki jest tam następstwem zasług, mianowicie 
jest karą, łub nagrodą za życie na ziemi. Pierwsze z tych 
pojęć nazwiemy (za kapitanem Burtonem) „teorją dalszego 
trwania” (continuance-theory); stanowi ona przeciwieństwo 
drugiej, „teorji zadośćuczynienia” [retributicn-theory). Wzięte 
osobno, lub w połączeniu obie te teorje są kluczem do zi­
mującego nas przedmiotu i gdy się wkoło nich zgromadzi 
wszystkie typowe przykłady, to się umożebni przegląd syste­
matyczny wszystkich najcharakterystyczniejszych wyobrażeń 
ludzkich o życiu pozagrobowemu

Bo teorji dalszego trwania należą szczególnie poglądy 
dzikich na świat duchów, będący jakby krainą snów, do której 
dusze żyjących często wędrują dla odwiedzania dusz zmar 
łych. Tam to dusza zmarłego Karena bierze duszę swej 
siekiery i noża, buduje chatę i ścina ryż; cień algonkińskiego 
myśliwca poluje na dusze bobrów i łosiów, posuwając się na 
duszach łyżew po duszy śniegu. Futrem obszyty Kamczatczyk 
jeździ sankami, zaprzężonemu w psy; Zułuann doi krowy i za­
pędza stado do kraalu; plemieńcy południowo-amerykańscy 
żyją dalej, cali, lub pokaleczeni, zdrowi, lub chorzy, jak 
dawniej, mając przy sobie żony, tylko, jak twierdzą Ąrau- 
kanie, nie mają już dzieci, bo są tylko duszami *)• Świat 
duchów jest światem snów w swoich fantastycznych mglistych 
obrazach, do których wszakże rzeczywistość dostarczyła wzo­
rów; jest to także świat snów w swem żywem wyidealizowaniu 
poważniejszych myśli i uczuć życia na jawie.

„Ujrzałem raz bór, rzekę i łąk kwiecie,
Zwykły, codzienny obraz ziemi;

W postaci innej przecie 
Jaśniało wszystko tam barwami niebieskiemi 
I jak sen piękny przedziwnemi.”

■ c też Indjanin ze szczepu Mohawków opisuje piękną 
krainę raju, jakgdyby wyśnioną. Cień Odżybuanina idzie sze­
roką, udeptaną ścieżką, wiodącą ku zachodowi, przebywa

') Cross Karem, l. c. 309, 313; Le Jeune w Rei. des fes, 
1634, str. IG; Steiler Kamtschatka 272; Callaway Zulu Tales I, 
316; Klemm Cultur-Gesch. II, 310, 315; J. G. Müller Arier, 
Urrel. 139, 286.



64

głęboką, bystrą wodę i stanąwszy w kraju, pełnym zwierzyny 
i wszystkiego, czego Indjanin pożąda, łączy się z krewnemi, 
osiedlonemi w dużych wioskach Na południowym konty­
nencie Jurakareowie boliwijscy spodziewają się wszyscy życia 
przysziego, gdzie będzie ciągłe polowanie, a brazylijskie ple­
miona leśne mają się znaleźć w pysznym lesie, pełnym drzew 
tykwowych i zwierzyny, gdzie dusze zmarłych żyją w szczęśli­
wości * 2). Grenlandczycy mają nadzieję, że dusze ich blade, 
nikłe, bezcielesne, niepochwytne dla żywych, będą wiodły 
życie wieczne, lepsze od ziemskiego. Mówią, że na niebie, 
gdzie tęcza się opiera, dusze rozbijają namioty wkoło wiel­
kiego, obfitującego w ryby i ptactwo jeziora, z którego woda 
wezbrawszy wylewa się na firmament i sp'aó.a deszczem na 
ziemię. Jeżeliby brzegi się przerwały, toby nastąpił drugi 
potop. Ale ponieważ najlepszych i najwięcej środków do 
życia dostarczają im głębie morskie, przeto skłonni są do 
wierzenia, że kraj Torngarsuk leży pod morzem, czy pod 
ziemią i że s:ę do niego wchodzi przez głębokie pieczary 
w skałach. Pannie tam wieczne lato, wiecznie przepyszne 
światło słoneczne, niema tam nigdy nocy, kraj przepełniony 
jest ptactwem i rybami, wydrami i renami, które można łowić 
bez trudności, albo się je znajduje żywe, gotujące się w du 
żym kotle 3). W Afryce południowo' zachodniej dusze Kim 
bundów żyją dalej w „NLalunga”, kraju, w którym słońce 
świeci, gdy na ziemi noc pannie; jest tam obfitość jadła i na­
pojów, są kobiety na usługi, są polowania i tańce dla roz­
rywki, słowem, życie jest tam poprąwnem wydaniem doczes­
nego 4). Jeżeli porównamy te widoki życia przyszłego z obra­
zami, będącemi wyrazem nadziei ludów ucywilizowanych, to 
znajdziemy wistocie różnice w szczegółach, ale w gruncie 
rzeczy jest zawsze to samo: podnoszenie do ideału szczęścia 
ziemskiego. Ideał Skandynawczyka da się streścić w kilku 
szerokich rysach. Idzie on po śmierci do Walhani, gdzie 
wraz z tłumem innych wojowników staje co rano do szeregu; 
rozpoczyna się walka na płaszczyźnie Odyna i zbieranie trii' 
pów, jak po bitwie na ziemi, a gdy nadejdzie godzina 
oosiłku, to wszyscy, polegli i zwycięzcy, wysiadają na koń 
i dążą do domu, aby jeść wiecznego dzika i pić miód i piwo

') Bastian Psychologie 224; Schoolcraft Indian Tribes, 
część II, 135-

2) D’Qrbigny IIHomme Américain I, 364; Spix i Martins 
Brasilien I, 383; De Laet Novus Orbis XV, 2.

3) Cranz Grönland 258.
*) Magyar Süd-Afrika 336.



65

z Ezirem *). Aby zrozumieć pojęcia mahometańskie, trzeba 
odczytać dwa rozdziały Koranu, w których prorok opisuje 
wiernych w raju. Spoczywają oni na łożach ze złota i dro­
gich kamieni, obsługiwani przez wiecznie młcde dzieci, mając 
pełne dzbany napoju, nie szumiącego nigdy w głowach bie­
siadników, żyją pośród bezkolczastych lotusów i bananów 
okrytych owocami aż do ziemi, żywią się ulubionemi owocami 
i mięsem najrzadszych ptaków, mają przy sobie hurysy 
z pięknemi czarr.emi jak perły w muszlach oczyma i nie 
słyszą żadnych bezmyślnych ani bezbożnych rozmów, lecz 
tylko słowa: „Pokój, pokój!”

„Ci, którzy się lękają Boskiego sądu, będą mieli dwa ogrody
Któremu z dobrodziejstw Bożych chcecie zaprzeczyć?
Upiększone gaikami.
Któremu z dobrodziejstw Bożych chcecie zaprzeczyć?
W każdym ż nich będą wytryskiwać dwie fontanny.
Któremu z dobrodziejstw Bożych chcecie zaprzeczyć?
W każdym będą rosły dwa rodzaje owoców.
Któremu z dobrodziejstw Bożych chcecie zaprzeczyć?
Będą leżeli na dywanach, przetykanych srebrem i złotem;

cwoce obu og”odów będą blizko i łatwo będzie je zrywać.
Któremu z dobrodziejstw Bożych chcecie zaprzeczyć?
Będą tam młode dziewice o skromném spojrzeniu, nie zhańbione 

przez mężczyzn, ani dżynnów
Któremu z dobrodziejstw Bożych chcecie zaprzeczyć?
Są one jak lijacynty, lub korale.
Któremu z dobrcdziejslw Bożych chcecie zaprzeczyć?
Co jest nagrodą za dobro, jeżeli nie dobro?
Któremu z dobrodziejstw itd. 1 2).
Z temi opisami rajn, bęćąoemi wyidealizowaniem życia 

doczesnego, godzi się porównać inne, które noszą na sobie 
piętno kasty duchownej, wyobrażającej sobie niebo na swój 
sposób. Staną nam przed oczami oblicza rabinów żydowskich, 
wygłaszających wiarę swą w istnienie wysokich szkół na 
sklepieniu niebieskiem, gdzie Rabbi Symeon ben Jochai 
i wielki Eabbi Eljezer uczą prawa i wykładają Talmud, tak, 
jak wykładali niegdyś na ziemi, a mistrze i uczniowie chodzą, 
rozprawiając o zawiłych pytaniach i zagadnieniach, oraz 
o przewrotnych odpowiedziach, które podobały się ich d uszom 
na ziemi 3). Niemniej jasno odbijają się umysły buddystów

1) Edda- „Gylfaginning'k
2) Koran, rozdz. LV, LYI.
3) Eisenmenger Entdecktes judenthum, część I, str. 7.
Cywilizacja pierwotna, t* II. 5



«6

w tem niebie, które same stworzyły.. W ich pojęciu zmysłowe 
przyjemności marne są i godne pogardy w porównaniu 
z wewnętrzną uciechą mistyczną, która rośnie i rośnie, aż 
samowiedza zag-r.ie, a po tern niebie, w którem spędzają 
miłjony lat w boskiej szczęśliwości, następuje inne niebo, 
gdzie cierpienia i rozkosze cielesne ustają, a radość staje się 
czysto duchową, tak, że nareszcie na wyższym stopniu nawet 
powłoka cielesna ginie i po przebyciu ostatniego nieba, gdzie 
się znajdują-w stanie „ani świadomości, ani nieświadomości”, 
następuje nirwana, tak, jak po zachwyceniu następuje ze­
mdlenie *).

Ale nauka o daiszem życiu dusz ma inną ciemniejszą 
stronę. Są opisy miejsca pobytu zmarłych, noszące cechy 
iaczej historji o strachach, niż sennych widziadeł. Królestwo 
cieniów, rozumiane szczególnie jako jaskinia pod ziemią, wy­
dawało się ponurem i smutném mieszkańcom tego „białego 
świata”, jak Rosjanie nazywają kraj żyjących. Według pew­
nego opisu hurońskiego, tamten świat, ze swemi polowaniami 
i rybołówstwem, z wysławiar.emi siekierkami, sukniami i na­
szyjnikami, podobny jest do tego świata, tylko dusze zawodzą 
tam i jęczą dzień i noc 2). Tak samo ogół Meksykańczyków, 
możnych i maluczkich, wybierał się prosto z łoża śmierci do 
Miktlanu, podziemnego Hadesu i spoglądał nań z rezygnacją, 
ale bez radości. Przy obrzędach pogrzebowych nie wolno 
było pozostałym przy życiu zbytnio się martwić; nieboszczy­
kowi przypominano, że przebył i przetrwał cierpienia tego 
życia, tak szybko przemijającego, jakgdyby się kto wygrzewał 
na słońcu i błagano zmarłego, aby się nie starał o powrócenie 
do krewnych, ponieważ opuścił ich na zawsze, na wieki, a za 
pociechę miało mu służyć to, że i ich cierpienia skończą się 
kiedyś i oni podążą tam, gdzie ich wyprzedził 3). Basutowie 
wierzą powszechnie w życie przyszłe w Hadesie, a niektórzy 
wyobrażają sobie, że w świecie podziemnym znajdują się 
doliny wiecznie zielone, ze stadami bezrogiegc, pstrokatego 
bydła, należącego do zmarłych; jednak prze waża przekonanie, 
że umarli błądzą w ciszy i spokoju, nie odczuwając ani ra­
dości, ani smutku. Zapłaty za uczynki niema tam wcale ł). 
Hades Indów Afryki zachodniej nie zdaje się też być rajem 
---------------------- 0

') Hardy Manual of Buddhism 5, 24; Koppen Rei. des 
Buddha I, 235 itd.

2) Brebeuf Rei. des Jés. 1636, str. 105.
3) Sahagun Hisł. de Nueva Espana, ks. III, przyp. rozdz. I, 

Kingsborough, VII; Brasseur, III, 571.
4) Casalis Basuios 247» 254.



67

zachwycenia, sądząc z opisu kapitana Burtona: „Opowiadano 
o starożytnych Egipcjanach, że woleli żyć w Hadesie, niż na 
brzegach Nilu. Dahomejczycy twierdzą, że ten świat jest tylko 
rozsadnikiem ludzkości, a że dopiero tamten jest jej ojczyzną- 
ojczyzny tej nie odwiedza jednak nikt dobrowolnie Nie spo­
dziewają się oni ani kar, ani nagród w przyszłem życiu; król 
będzie królem, niewolnik niewolnikiem. K.u-to-men, czyli kraj 
zmarłych, drugi, chociaż nie lepszy świat Dahomejczyków, 
jest światem duchów, cieniów, gdzie tak, jak duchy dziewięt­
nastego wieku w Europie, wiodą życie spokojne, z wyjątkiem 
chwil, gdy jako medja ściągane są do salonów żyjących ludzi”. 
Jorubowie, sąsiedzi Dahomejczyków, wydają sąd o życiu przy­
szłem w przysłowiu: „Lepszy kącik w tem życiu, niż kąt 
w świecie duchów” !). Finnowie, którzy się bali duchów 
zmarłych, jako istot nieżyczliwych i szkodliwych, wierzyli, że 
mieszkają one w grobach wraz z ciałem, albo też, co Castrén 
uważa za późniejsze wyobrażenie, przeznaczali im miejsce za­
mieszkania pod z'°mią w Tuoneli. Tuonela była podobna do 
świata żyjących, słońce tam świeciło, był tam ląd i woda, 
lasy, pola, rola i łąki, były niedźwiedzie, wilki, węże i szczu­
paki, ale wszystko było gorsze i nędzniejsze, lasy ciemne, na­
pełnione dzikim zwierzem, woda czarna, niwy rodzajne za­
siane były zębami wężów; panował tam bezlitośny stary Tuoni 
z okrutną żoną i synem o krzywych, żelazem zakończonych 
palcach i we troje czuwali i pilnowali, aby umarli nie ucie­
kali *). Niewiele mniej groźne było pojęcie klasyczne o świecie 
podziemnym, dokąd umarli musieli schodzić do tych wielu, 
co poszli przed niemi (èç idsóvcov hlaWar, penetrare at plures; 
andare tra i più). Rzymski Orkus więzi blade dusze, jest 
drapieżny i nie szczędzi ani dobrych, ani złych dusz. Ponu­
rym j3st też Hades grecki, ciemny przybytek cieniów zmar­
łych, które mają zarazem twarz i postać dawną i rany śmier­
telne, bujają, kupią się, szepczą i wiodą cień życia. Jak dziki 
myśliwiec poluje po śmierci na cieniu stepu, tak wielki Orjon 
wiecznie dźwiga spiżową maczugę i goni na łąkach asfodelo- 
wych uciekające zwierzęta, które zabił przed laty w górach 
samotnych. Zarówno jak dzisiejszy dziki Afrykanin, tak 
Achilles szybkonogi pogardza takiem nędznem, mizernem 
życiem cieniów; wolałby służyć jak prosty sługa, niż być 
panem wszystkich zmarłych. 1 2

1) Burton Dahûme II, 156; Tr. Eth. Soc. III, 403; Wit 
and Wisdom frorn W. A/r. 280, 449, ob. J. G. Müller, 140-

2) Castrén Finn. Myth. 126 itd. Kalewala, runa XV, XVI, 
XLV itd.; Meiners, II, 780.



68

„Wszak zdobyć można woły i tuczne barany.
Także trójnogi, rumaki o złotych grzywach;
Lecz gdy przez wargi wyniknął się raz duch człowieka, 
Nikt go nie wróci łupieżą, ani grabieżą” ').

Gdzie i jakim był Szecl, mieszkanie zmarłych u staro­
żytnych Żydów? Chociaż obraz jego poddała ciemna, spo­
kojna, nieunikniona mogiła, tak, że oba te pojęcia ziewają się 
z sobą w poetycznym wyrazie hebrajskim, niemniej jednak 
Szeol nie jest jedynie ogólną nazwą dla cmentarza. Narody, 
które znały myśl o podziemnej krainie dusz zmarłych i na 
określenie jej posiadały uter te nazwy, użyły ich naturalnie 
przy tłumaczeniu Biblji dla zastąpienia jednoznacznego z niemi 
Szeolu. Dla Greków Szeol stał się w Septuagincie Hadesem; 
tłumacze koptyjscy użyli w tym celu starodawnego wyrazu 
egipskiego Ainenti, a Wulgata nazwała tamten świat Infer- 
nusem. Ulfilas przełożył Hades Nowego Testamentu na go­
tyckie Halja, pozostawiając mu starogiermańskie znaczenie 
ciemnej krainy zmarłych pod ziemią. Tak samo Anglicy 
użyli wyrazu Heli (w dawnem znaczeniu) na przetłumaczenie 
nazw Szeol i Hades w przekładzie Starego i Nowego Testa­
mentu. Wyraz ten wprowadza,! jednak w błąd niewykształ­
cone umysły, gdyż bywał też używany w znaczeniu Giehenny, 
miejsca męczarni. Dawni hebrajscy historycy i prorocy, nie 
uznający ani nadzie' wiecznej szczęśliwości, ani obawy wiecznej 
męki za kierownictwo życia doczesnego, nie dali nam żadnej 
wyraźnej teorji o życiu przyszłem, tak, że ich przygodne 
wzmianki usprawiedliwiają tłumaczów, którzy uważają Szeol 
za Hades. Szeol jest odrębną miejscowością, gdzie zmarli 
przemieszkują wraz z przodkami: „A Izaak oddał ducha i zmarł 
i połączył się ze swym ludem..,,, i synowie jego Ezaw i Jakób 
pogrzebali go”. Abraham, chociaż nie pochowany w ojczyźnie 
przodków, połączył się też „ze swym ludem”, a Jakób nie 
troszczy się o to, że ciało jego, pochowane obok ciała Józefa 
w pustyni, będzie rozszarpane przez dzikie zwierzęta, skoro 
powiada: „Zstąpię w otchłań do syna mego, noszącego żałobę 
w Szeolu” (etę a8ou w LXX, „èpesêt èàmenti” po koptyjsku, 
a „in infernum” w Wulgarne). Szeol, jak sama nazwa wska­
zuje, jest jaskinią ustronną; nie zwykłym grobem pod po' 
wierzchnią ziemi, lecz straszliwie głębokim światem podziem­
nym: „Wysoki, jak niebo, cóż uczynisz? Głębszy od Szeolu, 
co możesz wiedzieć?”—„Gdyby nawet zagrzebali się w Szeolu, 
to i stamtąd wydobędzie ich ręka moja; gdyby nawet dostali *)

*) Homer II. IX, 405; Odys. XI, 218, 475; Wirg. En. VI, 
243 itd. itd.



69

się na niebiosa, to i stamtąd ich strącę”. Tam zstępują Żydzi 
i poganie: „Który człowiek żyje i nie zobaczy śmierci? Czy 
wyswobodzi duszę z mocy otchłani?” Assur z całą gromadą, 
Elam z całym swym tłumem, wszyscy polegli nieobrzezani 
tam leżą. Wielki król Babilonu musiał tam zstąpić:

„Otchłań drży przed tobą, gdy się ku niej zbliżasz,
Budzi dla ciebie potężnych zmarłych, wielkich wodzów świata;
Każe powstać z tronów wszystkim królom narodów;
Wszyscy zbliżą się do ciebie i rzekną:
Czyś nawet i ty osłabł, jak my? Czy stałeś się do nas podobnym?”
Rephaim, „cienie” zmarłych, które mieszkają w Szeolu, 

nie lubią, gdy wywoływacz duchów zakłóca ich spokój: „I rzekł 
Samuel do Saula, czemu mię zaniepokoiłeś i przyjść mi ka­
załeś?” Spokój ich jednakże, w przeciwieństwie do życia ziem­
skiego, ma pewną domieszkę zasępienia. „Wszystko, co ręka 
twa może uczynić, czyń zawczasu, bo w Szeolu, do którego 
pójdziesz, niema pracy, ani sztuki, ani wiedzy, ani umiejęt­
ności” '). Takie wyobrażenia o życiu cieniów w świecie pod­
ziemnym nie zaginęły u Żydów nawet w późniejszych czasach, 
gdy nastąpiła wielka zmiana w nauce o życiu przyszxem i roz­
szerzyła się w świecie hebrajskim w tak sänym stopniu, że 
poprzednie pojęcia o dalszem trwaniu dusz ustąpiły miejsca 
wierze w zmartwychwstanie i zapłatę. Starożytne te pojęcia 
znalazły przystęp do nauki chrześcjańskiej w taki en np. obra­
zach, jak Limbus Patrům, Blades, do którego zstępował Chry­
stus, aby uwolnić patrjarchów.

Teorja zapłaty w życiu przyszłem zawiera wogóle wiarę 
w rozmaite stopnie przyszłej szczęśliwości, rozdawanej ludziom 
na tamtym świecie, stosownie do ich życia doczesnego. Wiara 
w tę zapłatę nie jest bynajmniej powszechną w ludzkości; wiem 
ludów wierzy w ducha, żyjącego po śmierci ciała, nie uznając 
przytem, iżby los ducha tego zależał od postępków człowieka 
za życia. Wiara w zapłatę nie była pierwotną częścią skła­
dową nauki o życiu przyszłem. Przeciwnie, jeżeli będziemy 
utrzymywać, że ludzie pierwotni wytworzyli sobie pojęcie 
o duszy, żyjącej po śmierci i że niektóre ludy, ale bynajmniej 
nie wszystkie, wzniosły się później aż do uznania zapłaty za

') Ks. Kodz. XXXY, 29; XXY, 8; XXXVII, 35; Job XI, 8; 
Amos IX, 2; Psalm LXXXIX, 48; Ezech- XXXI, XXXII; Izajasz 
XIV, 9, XXXVIII, 10—18; 1 Sam. XXVIII, 15; Eklez. IX, 10. Ze­
stawienie to pochodzi z Algera Criticcl His tory of the Doctrine 
of a Future Life, rozdz. VIII; ob. F. W. Farrar w Smitha Die. 
of the Bible, art. heU.



70

życie doczesne, to mniemaniu temu, ile wiadomo, żadne fakty 
nié zaprzeczają '). U wyżej stojących dzikich jednak stosunek 
między życiem człowieka, a jego szczęśliwością, lub niedolą 
pc śmierci bywa często ściśle określonym artykułem wiary, 
którego ślady widzieć można w religjach barbarzyńskich, 
a nawet w samej treści chrześcjaństwa. Wszakże miejsca 
nagrody i kary w życiu przyszłem nie są jednostajne w róż­
nych religjach całego świata; różnią się one nawet w poję­
ciach wyznawców jednej wiary. Wynik jest lepiej określony, 
niż przyczyna, a skutek, niż środki. Ludzie, którzy w podobny 
sposób wyobrażają sobie miejsce nadziemskiej szczęśliwości 
poza grobem, mają nadzieję osiągnąć ją tak odrębnemi dro­
gami, że ścieżka żywota, wiodąca jeden naród do wiecznej 
szczęśliwości, wydaje się sąsiedniemu drogą do przepaści. 
Siedząc wśród dzikich i barbarzyńskich ludów warunki, sta­
nowiące o przyszłej szczęśliwości, musimy określić je z pewną 
ścisłością, jako: doskonałość, odwaga, stanowisko społeczne, 
godność duchownego. W ogólności jednak w religjach niż­
szych szczeblów kultury, z wyjątkiem tych, które uległy 
wplywovr wyższej cywilizacji, los człowieka po śmierci nie 
jest karą, lub nagrodą, przysądzoną mu za moralne postępo­
wanie za życia. Różnica w losie dusz ludzi rozmaitego stanu 
należy najczęściej do jakiejś teorji pośredniej, zajmującej 
miejsce pomiędzy teorją dalszego trwania, a późniejszą teorją 
zapłaty. Wyobrażenie, że życie przyszłe podobne jest do 
doczesnego, rozwinęło prawdopodobnie pojęcie, że to, co daje 
chwałę i pomyślność na tym świecie, daje ją- także na tam­
tym, tak, iż warunki ziemskie wpły^wają na różność losów po 
śmierci. Los człowieka po śmierci jest więc raczej wynikiem 
jego położenia za życia, nie zaś karą, lub nagrodą. Porównanie 
poglądów z różnych stopni kultury może usprawiedliwić przy­
puszczenie co do rzeczywistej ich kolei w historji i potwierdzać 
przekonanie, że nauka o przyszłem istnieniu przeszła przez 
jakiś stan przejściowy, zanim się rozwinęła w naukę o nagrodzie 
i karze poza grobem. Przejście to ze względu na głęboki 
wpływ na życie ludzkie nie ma może równego sofcie w historji 
religji. *)

*) Nauka o przeciwnym locie po śmierci, jak w Kamczatce, 
gdzie twierdzą, że bogacz i ubogi zamienią swoje stanowiska na 
tamtym świecie (ob. Steller, 269—72), jest zbyt wyjątkową u ludów 
niższych, iżby można było brać ją tu pod uwagę. Ob. Steinhäuser 
Rei. des Negers w dz. wsk. 135, „Najmożniejszy tego świata będzie 
najniższym na tamtym świecie”, mówi przysłowie Wolofów (Bnrton 
Wił and Wisdom 28),



71

^fi'piyw stanowiska społecznego za życia na przyszłe 
istnienie, z punktu widzenia niższych ludów, przyczynia się 
znakomicie .do zrozumienia tej fazy przechodniej. Proste prze­
niesienie z jednego życia do drugiego czyni panów i niewol­
ników panami i niewolnikami na tamtym świecie i ta natu­
ralna zasada jest barćzc rozpowszechnioną. Ale zdarzają się 
wypadki, że kasta ziemska staje się po śmierci wręcz prze­
ciwną. Nadpowietrzny raj Rajatea, z pachnącemi i wiecznie 
kwitnącemi kwiatami, przepełniony doskonałemi chłopcami 
i dziewczętami, rozweselany wspaniałemi uroczystościami 
i igrzyskami, przeznaczony był dla uprzywilejowanych klas 
Areojów i wodzów, którzy mogli płacić kapłanom okupy, ale 
nie dla ludu pospolitego. Pojęcie tc dosięgło szczytu na 
wyspach Tonga, gdzie dusze możnych przeroszą się do raju 
na wyspę Bolotn, aby zająć tam stanowisko podobne temu, 
które, zajmowali na ziemi, a dusze plebejów, jeżeli wogóle 
istnieją, umierają wraz z ciałem *). Na wyspie Vancouvera 
Ahtowie wyobrazili sobie w niebie słoneczny, spokojny i bo­
gaty kraj Kuawteahta, jako miejsce spoczynku możnych 
wodze w, którzy, przeby wają w jednym wielkim domu jako 
goście stworzyciela; zabici na wojnie mają osobne przybytki. 
Natorrdast wszyscy Indjanie niższego rzędu schodzą głęboko 
pod ziemię,, do kraju Czaj-ner, gdzie są biedne domy, gdzie 
niema łososiów, ani jeleni i gdzie kołdry są tak małe i cien­
kie, że gdy grzebią zmarłego, to przyjaciele dają mu zwykle 
kołdrę do mogiły, aby się dostała do świata podziemnego 
i służyła duszy * 2). Nadzieja godności królewskiej po śmierci, 
czyli losu u w ego, niż los zwykłych śmiertelników, przebija 
się widocznie u Naczeów luizjańskich, gdzie rodzina kró­
lewska, pochodząca ze słońca, ma poniekąd powrócić na 
słońce. Tak samo w potężniejszem cesarstwie Peruwji, Tnka, 
czujący, że śmierć się zbliża, oświadczał zgromadzonym pod­
władnym, iż iest wezwanym do nieba, aby zasiąść a ojcem 
swym, słońcem 3). Lecz w wyższych religjach zmiana teorji 
dalszego trwania na teorję zapłaty jest zadziwiającą w swej 
zupełność.' Powastka o owej wielkiej pani, która umacniała 
nadzieje, swoje przyszłej szczęśliwości zapewnieniem, że: „Na- 
mysią się dobrze, zanim odmówią osobie mego stanowiska”,

') Ellis Polyn. Mes. I, 245, 397; ob. również Tnrner Poly­
nésie/, 237 (Samoanie); Mariner Tonga Is. II, 105.

a) Sproat Savage Life 209.
3) Réc. des Voy. au Nord V, 23 (Naczeowíe); Gareillaso de 

la Vega Commentarios Reales ks- I, c. 23, przekh C. B. Markhama; 
Prescott Peru i, 29, 83; J. G. Müller 402 itd.



72

wydaje się nam prostym żartem, Jednakże, tak jak wiele 
innycli dowcipów nowożytnych, jest to archaizm,, który przy 
dawniejszym stopnin kultury nie miał w sobie nic śmiesznego.

Do szczęśliwego kraju Torngarsuka, Wielkiego Ducha, 
dostają się tylko, jak Cranz powiada, ci Grenlandczycy, którzy 
byli dzielnemi pracownikami, innego bowiem pojęcia o cnocie 
nie mają; a wiec idą tam ci, którzy spełnili wielkie czyny, 
złowili dużo wielorybów i psów morskich, którzy wiele prze­
byli, lub utonęli w morzu, a także kobiety, zmarłe z po­
łogu ’). Charlevoix opowiada o Indjanach, mieszkających 
więcej ku południowi, że utzymują, iż będą polowali po 
śmierci na prerjach, gdzie panuje wieczna wiosna, ale tylko 
w razie, jeżeli byli dobremi myśliwcami i wojownikami za 
życia. Lescarbot, mówiąc o wierze Indjan wirgińskich, że 
po śmierci dobrzy będą spoczywać, a źli pójdą na męki, za­
strzega, że złemi są ich wrogowie, a dobrem, oni sami, tak, 
iż mają wszelką nadzieję żyć bardze wygodnie, szczególnie, 
jeżeli dobrze bronili ojczyzny i zabijali nieprzyjaciół * 2). Coś 
podobnego mówi Jan de Lery o dzikich Tupinambach w Bra- 
zylji; wierzą oni, że dusze cnotliwych, tj tych, którzy się 
mścili i zjedli wielu wrogów, pójdą za duże góry i będą tań­
cować w pięknych ogrodach wraz z daszami ojców, dusze 
zaś zniewieściałych i niegodnych, którzy nie myślą o obronie 
ojczyzny, pójdą do Ajgnana, Złego Ducha, na wieczne męki 3). 
Charakterystyczniejszą i zapewne pierwotniejszą i bardziej 
przyrodzoną jest wiara Karybów, że dzielni z ich plemienia 
idą po śmierci na wyspy szczęśliwości, gdzie dziko rosną 
wszystkie doskonałe owoce, przepędzają tam czas na ucztach 
i tańcach i mają wrogów swych Arawaków za niewolników, 
a tchórze, co nie śmieli wyruszyć na wojnę, mają służyć Ara- 
wakom i mieszkać za górami w kraju pustym i nieuro­
dzajnym 4).

Los poległych na wojnie wojowników jest przedmiotem 
dwóch dziwnie sprzecznych teorji. Wspominaliśmy już po­
przednio o głęboko zakorzenionem przekonaniu, że przy zra­
nieniu, lub uszkodzeniu ciała, dusza w tym samym stanie 
zjawia się na tamtym świecie. Może istnieje przekonanie, że 
wskutek gwałtownej śmierci wraz z ciałem uszkodzoną zostaje

*) Cranz Grönland, 259.
2) Charlevoix Nouvelle France yi, 77; LescarOot Hist. de 

la Nouvelle France, Paryż 1619, str. 679.
3) Lery Hist. ďun Voy. en Brésil 234; Coreal Voi. aux 

Indes Occ. I, 224.
ł) Rochefort Iles Antilles 430.



73

i dusza. Mniemanie to skłania Mintyran półwyspu Malajskiego, 
którzy nie wierzą w przyszłą nagrodę i karę, do wykluczania 
zmarłych gwałtowną śmiercią z raju „Wyspy Owocowej” 
(Pulo Bua); skazani oni są na mieszkanie w „Czerwonym 
Kraju.” (Tana Mera), pustym i jałowym do tego stopnia, że 
dusze muszą przynosić sobie żywność z owej szczęśliwej wy­
spy '). W Ameryce północnej panuje podobno u Huronów 
przekonanie, że dusze zabitych na wojnie żyją osobno i ani 
one, ani dusze samobójców nie są wpuszczane do wiosek 
duchów swego szczepu. Warto wspomnieć tu o wierzeniu, 
przypisywanem niektórym Indjanom w Kalifornji; posłuży 
ono nie tyle jako dowodny przykład wrodzonej świadomości, 
ile jako wskazówka, że zapożyczanie poglądów chrześcjańskich 
nieraz utrudnia etnografom dochodzenia. Indjanie ci twierdzą, 
że Niparaja, Wielki Duch, nienawidzi wojny i nie chce mieć 
w raju wojowników, ale przeciwnik jego Wak, zamknięty za 
bunt w wielkiej pieczarze, zabiera do siebie poległych w bi­
twie * 2). Z drugiej strony silnie w sercach dzikich zakorze­
nione mniemanie, że męstwo jest cnotą, a przelew krwi naj- 
piękniejszem zajęciem bohatera, budzi bardzo naturalnie na­
dzieję najwyższego szczęścia dla duszy człowieka, którego 
zabito na wojnie. Oczekiwanie to nie było obcem w Ame­
ryce północnej chociażby temu plemieniu indyjskiemu, które 
opowiadało o Wielkim Duchu, przechadzającym się po wyspie 
na Górnem jeziorze, oświetlonej księżycem; tam to udają się 
polegli wojownicy i zabawiają się polowaniem 3). Krajowcy 
Nikaraguy utrzymują, że ludzie, którzy zmarli w domu, idą 
pod ziemię, a dusze zabitych w boju dążą na wschód, skąd 
słońce przychodzi i służą bogom. Odpowiada to poniekąd 
ciekawej troistej postaci życia przyszłego u pokrewnych im 
Azteków. Miktlan, Hades ogółu zmarłych i Tlalokan, raj 
ziemski, osiągany przez umierających śmiercią niezwykłą, lub 
gwałtowną, znamy już ze wzmianek poprzednich. Ale dusze 
poległych w walce, a także zabijanych jeńców i kobiet, zmar ­
łych z połogu, udawały się na równiny niebieskie. Bohate­
rowie patrzyli tam przez otwcry w tarczach, przebite strza­
łami w walkach na ziemi, wyczekiwali wschodu słońca, które 
witali z radością, wykrzykując i szczękając orężem; wieczorem 
matki spotykały ich z muzyką i tańcami i odprowadzały na

*) Journ. Ind. A?chip. I, 325.
7j Brebeuf w Rei. des Jés. 1636, str. 104. Ob. również 

Meiners, II, 769; J- G. Müller, 89, 139.
3) Chateaubriand Voy. en Amérique (Beligja).



74

zachód '). Umrzeć „słomianą śmiercią starości” było dla 
starego Normanda zstąpieniem do ponurego i nienawistnego 
domu Heli, bogini śmierci. Jeżeli nie przypadł mu w udziale 
los wojownika na polu bitwy, a śmierć zaskoczyła na spo­
kojnej pościeli, to winien był przynajmniej mieć draśnięcie 
włóczni,—znak Odyna—aby móc wstąpić do pożądanej Wal- 
halli z duszą, krwią splamioną. Jeżeli kiedykolwiek, powiada 
pewien pisarz nowożytny, niebo cierpiało od gwałtów, to 
z pewnością wtedy; gwałtownik zdobywał je przemocą * i 2). 
Wyobrażenie to śledzić możemy jeszcze na widowni wojen 
krzyżowych, gdzie żołnierze przelewem własnej krwi dosługi­
wali się niewiędnącej korony męczeńskiej. Chrześcjanie i ma­
hometanie, przejęci wzajemną nienawiścią, pocieszali się przy 
konaniu myślą o otwierającym się raju na przyjęcie pogrom­
ców niewiernych.

l ak.e wyobrażenia o przyszłej szczęśliwości, lub niedoli, 
panujące u ras niższych, z niewielu wyjątkami, nie wydają się 
ani przyjętemi od szczepów ucywilizowanych, ani też po przy­
jęciu spaczonemi. Należą one raczej do tego środowiska in­
telektualnego, w którem je znajdujemy. A jeżeli tak jest, to 
nie możemy ani zapoznawać, ani przeceniać ich wpływu na 
.3tykę -as niższych. „Dobrzy są dobremi wojownikami i my- 
śliwemi”, mawiał pewien wódz Paunjów. Autor, który nam 
to powtarza, robi uwagę, że takie same byłoby zdanie wilka, 
gdyby mógł je wypowiedzieć 3), Niemniej jednak, jeżeli do­
świadczenie doprowadziło społeczeństwo dzikich do nazwania 
cnqtami takich przymiotów, jak dzielność, przebiegłość i prze­
myślność, to niejeden moralista uzna, że zasada ta jest nie 
tylko etyczną, ale stanowi podstawę etyki. I gdy te dzikie 
społeczeństwa dochodzą do wniosku, że takie cnoty otrzymują 
nagrodę na innym święcie, to naukę o przyszłej szczęśliwości 
i niedoli, przeznaczonych dla dobrych i złych, uważać można 
za będącą w zgodzie z moralnością, chociaż nie dowodzi ona 
wysokiego stopnia rozwoju. Ale wielu pisarzy, określając 
moralność, ogranicza ją znacznie ciaśniej. Trzeba to mieć na 
uwadze, oceniając wywody wielu wytrawnych zresztą etno­
logów, którzy odmawiają charakteru moralnego wyobrażeniom

’) Oviedo Nicaragua 22; Torquemada Monar quia Indiana, 
ks. XIII, c. 48; Sahagun, ks. in, rozdz. I—III, Kingsborough, YII. 
Por. Anderson Exp. to W. Yunnan 125 (Szanowie, dobrzy ludzie
i matki, zmarłe przy porodzie, idą do nieba, źli i polegli od miecza— 
do pieklą).

2) Alger Future Life 93.
3) Brinton Myths of New World 300.



75

dzikich o zapłacie w życiu pozagrobowem. Ellis w opisie 
krajowców Wysp Towarzyskich podaje przynajmniej wyraźne 
twierdzenia. Gdy się starał dowiedzieć, czy znają oni jakiś 
stosunek między przyszłym losem człowieka, a jego skłonno­
ściami i czynnościami na ziemi, nie zdarzyło się mu słyszeć, 
iżby człowiek dobry, szlachetny i spokojny mógł się spo­
dziewać innego losu po śmierci, niż okrutny, skąpy i kłótli­
wy ’). Spostrzeżenie to można, zdaniem mojem, stosować do 
religji dzikich wogóle. Dr. Brinton, roztrząsając religje 
amerykańskie, wypowiada inne zdanie. Nigdzie, powiada on, 
niema tam dokładnie określonej zasady, że złe moralne ma 
być sądzonem i karanem w życiu przyszłem. Nie daje się 
wykryć żadna różnica między miejscem męki. a państwem 
szczęśliwości; w najgorszym razie tylko ujemna nagroda cze­
kała kłamcę, niezdarę, niedołęgę * 2). Profesor J. G. Müller, 
w dziele o „Religjach amerykańskich”, zaprzecza jeszcze sil­
niej jakiemukolwiek „znaczeniu moralnemu” różnicy losów 
na drugim świecie dzikich ludów i poczytuje te jak je trafnie 
nazywa „ciemne i jasne strony” tego życia nie jako zapłatę 
za cnotę i występek, lecz raczej jako przedłużenie dawnego 
życia 3).

Wyobrażenie, iż dostęp do krainy szczęśliwości zależy 
od spełniania obrzędów religijnych i składania ofiar, jest po­
dobno obcym najniższym szczeblom kultury,, Trzeba jednak 
zwrócić uwagę na pojawianie się tego pojęcia u wyżej stoją­
cych dzikich i u barbarzyńców. W wierzeniach mieszkańców 
Wysp Towarzyskich przeznaczenie duszy ludzkiej do krain 
nocy, lub do elizjum, nie zależało wprawdzie od moralnego 
usposobienia człowieka, lecz zaniedbywanie obrzędów i ofiar 
wywoływało niezadowolenie bóstw 4 5). Wiarę czcicieli słońca, 
Aszalaków we Florydzie opisują w następujący sposób: kto 
żył dobrze i służył słońcu, kto na cześć jego dawał dużo 
datków ubogim, ten będzie szczęśliwym po śmierci i stanie 
się gwiazdą, a zły skazany będzie na nędzne, samotne życie 
wśród gór i przepaści, gdzie krwiożercze, drapieżne zwierzęta 
mają swe jaskinie ®). Jak u Bosmanów, tak i u Murzynów 
gwinejskich nieboszczycy, przyszedłszy do rzeki zmarłych.

') Ellis Polyn. Res. I, 397; ob. również Williams Fiji I, 243.
2) Brinton, 242 itd.
3) J. G. Miiller Amer. Urrelig. 87, 224. Ob. również pogląd 

Meinersa Gesch„ der Religion II, 768; Wuttke Gesch. des Heiden- 
thums I, 115.

4) Ellis, 1. c.; Moerenhout Voyage I, 433.
5) Rochefort Iles Antilles 378.



76

muszą przed boskim sędzią zdawać rachunek z życia. Jeżeli 
obchodzili dni świąteczne, bogcm poświęcone, jeżeli wstrzy­
mywali się od potraw zabronionych, nie łamali ślubów uczy­
nionych, to dostają się do raju; lecz jeżeh przestępowali prawa, 
wpadają do rzeki i toną na zawsze l). Takie wierzenia nie są 
częste u ludów na tym stopniu kultury i ňie powinny może 
nawet być brane za pierwotną wiarę krajową. Dopiero w wy­
robionych systematach religijnych więcej uspołecznionych 
narodów, w nowożytnym brammizmie i buddyzmie, oraz 
w niższych formach chrześcjaństwa teorja zapłaty, używana 
w celu ugruntowania władzy kapłanów i obrzędowości, za­
czyna być komunałem w sprawozdaniacn misjonarzy.

Może lepiej nie mówić zbyt stanowczo o przedmiocie 
tak trudnym i wątpliwościami przepełnionym, jak historja 
wiary w przyszłą zapłatę. Staranna krytyka dowodów i przy­
kładów jest tu przedewszystkiem konieczną. Przypuśćmy, iż 
mamy do czynienia z kilku wyobrażeniami rozpowszecbnio- 
nemi pośród ras niższych, a wyznaczającemi nagrodę, lub 
karę ludziom po śmierci, według tego, czy wiedli zły, albo 
dobry żywot. Należy zacząć od wyjaśnienia (jeżeli się to uda) 
pytania, czy nauka o zapłacie nie została przypadkiem zapo­
życzoną od więcej ucywilizowanych sąsiadów, o czem same 
szczegóły często świadczą. Przykłady bezpośredniegc przej­
mowania obcych dogmatów zdarzają się nieraz. Gdy Daja- 
kowie z wyspy Borneo mówią, że zmarły staje się duchem 
i żyje w dżunglach, albo nawiedza miejsce pogrzebania, lub 
spalenia ciała, gdy utrzymują, że pewien daleki wierzchołek 
górski jest mieszkaniem duchów i zmarłych przyjaciół, to 
prawie niepodobna wątpić, że pojęcia tak charakterystycznie 
dzikie są pochodzeń G miejscowego. Ale jeden ze szczepów 
dajackich, który pali fc'i ała zmarłych, twierdzi, że wraz z dy­
mem ze stosu dobrego człowieka unosi się ku niebu i dusza 
jego, gdy tymczasem dym ze stosu złego człowieka opada na 
dół i duszę poprzez ziemię pociąga za sobą w państwo pod­
ziemne 2). Czy szczególne to pojęcie nie wkradło się do wiary 
Dajaków przez styczność z Indami? Dusze Chondów w Orysie 
muszą skakać przez czarną, niezgłębioną rzekę i starać się 
znaleźć punkt oparcia na ślizk:ej „Skale Skoków”, na której 
siedź; Dinga Pennu, sędzia umarłych i pisze rozkład codzien­
nych zajęć i czynności wszystkich ludzi; wysyła on dusze 
dobrych, które stają się duchami błogosławionemi, a zatrzy­
muje dusze złych i posyła je z powrotem na ziemię, gdzie

!) Bosman Guinea list X, u Pmkertuna, XVI, 401.
2) St. John Far East I, 181; ob. Mundy Narrative I, 382.



77

odradzają się na nowo i pokutują za grzechy ‘). Podáme
0 skale skoków jest czysto dzikiego pochodzenia, ale wyobra­
żenia o sądzie, o moralnej zapłacie i o wędrówce muszą po­
chodzić od Indów, tak jak bezsprzecznie od nich pochodzi 
szczegół o księdze pisanej. Dr. Mason ma niezaprzeczenie 
słuszność, uważąiąc wiarę Karenów w świaf podziemny, gdzie 
dusze zmarłych żyją, jak na tym świecie, za ich wiarę pier­
wotną, a przypisując wpływowi Indów wiarę w Tha-ma, sę­
dziego zmarłych (Jama indyjski), który przeznacza im los od­
powiedni do postępków i tych, co czynili dobrze, posyła do 
nieba, złych zaś wtrąca do piekła, a tych, którzy nie są źli, 
ani dobrzy, zatrzymuje w Hadesie * 2). Jak dalece teora o mo­
ralnej zapłacie może się opierać na bardziej pierwotnych za­
sadach o życiu przyszłem, to się uwydatnia szczególnie w re- 
ligji turańskiej. Jabme- ńimo, podziemna „ojczyzna zmarłych” 
Lapończyków, gdzie zeszli z tego świata mają swoje bydło
1 sprawiają swe rzemiosła zupełnie jak Lapończycy na ziemi, 
tylko że są od nich bogatsi, rozumniejsi i silniejsi i Saiwo- 
Aimo, jeszcze szczęśliwsza ojczyzna bogów, są pomysłami 
w duchu niższej kultury. Ale czytamy w pewnym opisie, że 
państwo podziemne jest tylko miejscom przeiściowem, gdzie 
zmarli przebywają chwilowo, poczem, przybrawszy nowe ciała, 
udają się do bóstwa w niebiosach, albo, jeżeli byli złoczyń­
cami, zostają strąceni do piekła. Zupełną słuszność ma Castrén, 
przypisując tę zasadę wpływowi katolickiemu. Na końcu 16-ej 
runy Kalewali fińskiej, w której opisane są odwiedziny Waj- 
namojnera brzydkiej krainy umarłych, bohater ostrzega 
ludzi, aby nie krzywdzili niewinnych, albowiem straszną za­
płatę otrzymają w mieszkaniu Tuoniego, gdzie czeka ich łoże, 
wyłożone rczpalonemi do czerwoności kamieniami, z balda­
chimem wężowym. Ten sam krytyk uważa tę moralną „przy- 
czepkę” za późniejszy dodatek do obrazu Manali, podziemnego 
państwa umarłych 3). Chrześcjaństwo nie uniknęło również 
przyswajania sobie niektórych rysów z tych religji, które 
obalało. Średniowieczne opowiadania o wyprawach na tamten 
świat nie byłyby zupełnemi, gdyby nie zawierały wzmianek 
o strasznym moście śmierci: marzyciele i poeci odbudowali

') Macpłierson, 92 Por. Moerenhout, 1. c. (Tahiti).
2) Mason, 1. c. 195; De Bmsses Nav. aux Terres Australes 

II, 482 (Wyspy Karolińskie).
3) Castrén Finn. Myth. 136, 144. Ob. Georgi Reise im 

Russ. Reich I, 278- Por. opowiadania o czyścu u Indjan północno­
amerykańskich, zaczerpnięte najwidoczniej od misjonarzy, Morgan 
Iroquois 169; Waitz, III, 345.



78

Tartar z Acherontem i czółnem Charona: słyszeli oni jęki 
grzesznych dusz, kutych młotami, rozpalonemi do białości 
w kuźnicach Wulkana, a ważenie dobrych i złych dusz, na­
malowane na każdym grobowcu egipskim, przeszło w ręce 
św. Pawła i djabła *).

Zważywszy względy powyższe, trzeba zwrócić uwagę na 
ostatnie zagadnienie: na jakim stopniu historji religji mogła 
powstać skończona teorja teologiczna o zasłużonej zapłacie 
i nagrodzie moralnej w życiu przyszłem. Trudno jednak ozna­
czyć, kiedy nastąpił ten zwrot w przekonaniach, chociażby 
nawet na barbarzyńskim stopniu kultury. U barbarzyńskich 
plemion Afryki zachodniej spotykamy wierzenia tego rodzaju: 
w Nuffi utrzymują, że złoczyńcy, którzy umkną przed należną 
im karą, odbiorą ją na tamtym świecie; plemię Jorubów dzieli 
świat podziemny na wyższy i niższy, dla złych i dobrych; 
plemię Kru twierdzi, że tylko dobrzy połączą się z przodkami 
w niebie; plemię Odży wierzy, że tylko sprawiedliwi zamie­
szkają po śmierci w niebieskim domu, czy grodzie bóstwa, 
które zowią „Najwyższym” * 2). Jak dalece mcżna wszystko to 
uważać za pojęcia miejscowe, a. ile trzeba je przypisywać 
wpływów: styczności z chrześcjanami i mahometanami?

Co do niższych stopni cywilizacji, to najgodniejsze uwagi 
pojęcia tego rodzaju spotykano w Ameryce północnej. Zdają 
się one być w związku z wyobrażeniem o rzece, lub zatoce, 
którą przebyć musi dusza, idąca do krainy zmarłych. Myśl 
ta jest jednym z najciekawszych rysów mitologji całego świata. 
Jest to pod względem pochodzenia zapewne mit przyrodniczy, 
będący prawdopodobnie w związku z przejściem słońca przez 
morze do Hadesu, a w wielu odmianach jest tylko prostym 
szczegółem podróży duszy, bez żadnego znaczenia moralnego. 
Brebeuf, jeden z pierwszych misjonarzy jezuickich, który tak 
wiernie opisał wiarę Huronów, nie znających w życiu przy­
szłem różnicy między losem dobrych a złych, wspomina też 
o pniu, leżącym wpoprzek rzeki śmierci; dusze muszą go 
przechodzić, a pies, który tam jest na straży, napada na nie­
które dusze i strąca je do wody. W innych odmianach mit 
ten ma znaczenie moralne, a przejście p<’zez zatokę niebieską 
oddziela złych od dobrych. Za przykład służyć nam może 
opowiadanie Catlina o podróży dusz Czoktawów daleko na 
zachód, dokąd prowadzi przez straszną rzekę most z pnia 
sosnowego, ślizkiego i odartego z kory, opierający się na

*) Ob. T. Wright Si. Patrick’s Purgatory.
2) Waitz, II, 171, 191; Bowen Yoruba Lang. XVI Ob. J. 

L. Wilson, 210.



79

wzgórzach; dobrzy dostają się szczęśliwie do pięknego raju 
indyjskiego, źli wpadają w bezdenną przepaść wodną i do­
chodzą do ciemnego, nędznego i głodnego kraju, gdzie muszą 
odtąd przemieszkiwać '). Te i wiele innych wierzeń, zako­
rzenionych we wszystkich religjach, których to wierzeń nie 
potrzebujemy tu wyszczególniać, najlepiej dają się wytłuma­
czyć, jako będące pierwotnie mitami przyrodniczemi, zasto- 
sowanemi następnie w cełach religijnych. W roku 1623 ka­
pitan Jan Smith zapisał zupełnie inne pojęcie u Masaczusetów, 
których imię nosi dotychczas jeden ze stanów Nowej Anglji, 
zamieszkiwany niegdyś przez nich. Pow:adają oni, że na po­
czątku nie było króla, tylko Kiehtan, który mieszkał dalej 
na zachód nad niebiosami; wszyscy dobrzy, ludzie śpieszą tam 
po śmierci i na niczem im nie zbywa. Źli ludzie dążą tam 
również, pukają do drzwi, ale on każe im błąkać się w wiecznej 
nędzy i niedostatku, bo ich do siebie nie przyjmie 1 2). Nako- 
niec Indjanie Sali z nad Oregonu mówią, że dobrzy idą do 
szczęśliwego, myśliwskiego kraju, z nieprzebraną ilością zwie­
rzyny, podczas gdy źli idą do miejsca, gdzie jest wieczny 
śnieg, głód i pragnienie; cierpią tam męki Tantala, gdyż 
muszą patrzeć na zwierzynę, której zabijać nie mogą i na 
wodę, której im pić nie wolno 3). Jeżeli przeto, zbadawszy 
te świadectwa, możemy usunąć wszelkie wątpliwości, a opo­
wiadania o losie, zgotowanym dla złych i dobrych, mogą ucho­
dzić za należące do pierwotnej religji amerykańskiej i jeżeli 
uznamy, że dobro i złe, za które ludzie bywają karani, lub 
nagradzani, są przymiotami moralnemi, jakkolwiek nie dość 
ściśle określonemi, to musimy przyznać, że nauka o zapłacie 
pojawia się samodzielnie w teologii .dzikich ludów. Taki po­

dgląd nie osłabia wszakże wcale wywodów poprzednich, tyczą­
cych się historycznego rozwoju tej nauki; usiłuje tylko okazać, 
na jakim stopniu kultury ona pcwstała. Jednakże ogólna ilość 
przykładów ukazuje nam wierzenia dzikich jako nie zawiera­
jące początkowo żadnej moralnej zapłaty, lub dochodzące do 
niej przez stopnie przejściowe 1 początkowe.

Jako zupełne przeciwieństwo wyobrażeń dzikich o życiu 
przyśzłem, postawię przed oczy czytelnika niektóre wybitne 
rysy nauki o pewnej i niewątpliwej zapłacie, występujące

1) Brebeuf w Rei. des Jés. 1635, str. 35; 1636, str. 105. 
Catliu N. A. Ind. H, 127. Long Exp. I, 180. Ob. Brinton, 247; 
Waitz, II, 191, III, 197; zbiór mitów o moście niebieskim i o zatoce 
niebieskiej w Early Hist, of Mankind, rozdz. XII.

2) Smith New England, u Pinkertona, XIII, 244,
3) Wilson w Tr. Elh. Soc. III, 303.



80

w reiigjach wyższej cywilizacji. Tajemne, mistyczne wierzenia 
starożytnych ]igipcjan nie zostaną już nigdy może odgadnione 
z malowideł i hjeroglifów w „Księdze Umarłych”. Ale etno­
graf może zaspokoić ciekawość swą co do dwóch ważnych 
zagadnień, dotyczących stanowiska, które w historji zeligji 
zajmują poglądy Egipcjan na życie przyszłe. Dusza, opuszcza­
jąca ciało i wracająca do niego, umieszczanie wizerunku 
w grobie, ofiary z jadła i napoju, straszne podróże do krainy 
zmarłych, powtórzenie się istnienia, podobnego ziemskiemu, 
z domami mieszkalnemi, z polami do uprawiania — wszystko 
to są pojęcia, świadczące o podobieństwie religji Egipcjan do 
wierzeń dzikich ludów. Ale z drugiej strony, ten napół 
etyczny, napół obrzędowy ceremonjał, który towarzyszył są­
dowi nad zmarłemi, przystosowywa te pierwotne i bądź co 
bądź dzikie pojęcia do wyższego stopnia rozwoju społecznego, 
jak się tc daje spostrzec w urywkach tej znakomitej „spo­
wiedzi przeczącej”, którą zmarli czynić musieli przed Ozy­
rysem i czterdziestoma dwoma sędziami w Amenti. „O, Pa­
nowie Prawdy! Pozwólcie, niech was poznam!.... Oczyśćcie mię
z grzechów. Nie czyniłem umyślnie źle ludzkości..... Nie
mówiłem kłamstw przed trybunałem Prawdy..... Nie czyni­
łem nic złego. Nie przeciążałem pracą robotników..... Nie
oczerniałem niewolnika przed panem.....  Nie zabijałem.....  Nie
oszukiwałem nikogo. Nie fałszowałem miary krajowej. Nie 
lżyłem obrazów bóstw. Nie oddzierałem strzępków z powi­
jaków płóciennych w grobach. Nie cudzołożyłem. Nie odej­
mowałem mleka od ust niemowląt. Nic polowałem na dzikie 
zwierzęta na pastwiskach. Nie łowiłem w sieci świętych 
ptaków.....  Jestem czysty! Jestem czysty! Jestem czysty!” *).

W hymnach Wedów znajdujemy opisy nieskończonej 
szczęśliwości w niebie, wraz z bogami, będącej udziałem do­
brych; ale kłamcy, nieposłuszni prawu i ci, co nie składają 
ofiar, zostaną wrzuceni do głębokiej otchłani * 2). Nie łatwo 
godzące się z sobą pojęcia dalszego istnienia i zapłaty wi­
dzimy w starożytnej Grecji i w Rzymie w godnej uwagi 
harmonji. Wierzenie, które ma pozór starszego, odnosi się 
do królestwa Ptadesu, Ciemna ta kraina bezcielesnych 
i mghstych duchów jest miejscem pobytu niezliczonych tłu­
mów podczas [lianę pioę, „życia pośredniego”. Ale stolec sę­
dziowski Minosa i Radamanta, uciechy Elizejskie dla dobrych

*) Birch, Wstęp do przekładu Księgi umarłych, u Bunsena, 
V; Wilkinson Ancient Eg. V.

2) Wskazówki do Ryg-Wedy ob. Muir Sanskrit Texts, 
dział XYIII; Maks. Müller „Lecture on Vedas” w Essays II.



81

i sprawiedliwych i ognisty Tar tar as, napełniony skargami 
potępionych, przedstawiają, nowszą teorję zapłaty. Wyobra­
żenie c cierpieniach czyśeowych, które zapewne nie postało 
w umyśle niższych ludów, rozszerzyło się z niezmierną siłą 
w wielkich, aryjskich rełigjach azjatyckich. W braminizmie 
i buddyzmie ocenianie dobrych i złych postępków, pociąga­
jących za sobą szczęście i niedolę, jest prawdziwym kluczem 
do filozofji życia, bez względu na to, czy dusza przeszła na­
stępnie w zwierzę, człowieka, lub szatana, zrodzonych na 
ziemi, czy do wspaniałych pałaców niebieskich ze złota i klej­
notów, czy do ciągłego konania w piekle, gdzie fantazj a 
wschodnia wysiliła się na straszne pomysły męczarni: kotły 
z wrzącym olejem i płynnym ogniem, czarne lochy i rzeki
nieczystości, żmije, sępy i ludożercy, ciernie, dzidy, rozpalone_„■
do czerwoności cęgi i baty z płomieni. U nowożytnych Indów 
moralność obrzędowa zdaje się mieć przewagę, a szczęście, 
lub niedola po śmierci zależy więcej od ablucji, postów, ofiar 
i darów dla braminów, niż od czystości i sprawiedliwości 
życ:a. Buddyzm w Azji południowo-wschodniej, tak smutnie 
zwyrodniały i obniżony ze swego niegdyś wysokiego stano­
wiska, czyni zasługę i winę rachunkiem między dłużnikiem, 
a wierzycielem, piszącym z dnia na dzień dobre i złe ra­
chunki. Rozdanie pewnej ilości herbaty podczas upału ra­
chuje się za jeden na spisie zasług; tyleż liczy się dla męż­
czyzny zmuszenie do milczenia przez miesiąc kłótliwych swych 
żon, ale pozwolenie im na zostawienie przez dzień jeden nie- 
wymytych mis i dzbanów niweczy poprzednią zasługę i liczy 
się za jeden na spisie przewinień. Z takiego rachunku wy­
pływa, że zabicie dziecka, które stanowi sto złych stopni, 
może być okńpionem przez danie drzewa na dwie trumny, 
z których każda liczy się po 3o dobrych stopni i pogrzebanie 
czterech kości, z których każda warta jest io kresek '), Zby­
teczną chyba jest uwaga, że obie te wielkie religje azjatyckie 
powinny być sądzone podług tego, jakiemi były niegdyś, nie 
zaś podług ich zwyrodniałej, nowożytnej formy.

W Chordah Aweście, zabytku starej perskiej religji, 
los dobrych i złych dusz uwidocznia się w rozmowie Zara­
tustry (Zoroastra) z Ahura-Mazdą i Anra-Mainju (Ormuzdem 
i Arymanem). Zaratustra pyta: „Ahura-Mazdo, boski, naj­
świętszy, stwórco świata zmysłowego, czysty! Gdy czysty czło­
wiek umrze, gdzież mieszka dusza jego tej nocy?” Na to od­
powiada Ahura-Mazda: „Siedzi blízko swej głowy, wypowia- *)

*) Jonrn. Ind. Ar chip. newa serja, II, 210. Ob. Bastian 
Oestl Asien.

Cywilizacja pierwotna, t. II. 6



82

dając „Gâthâ Ustavaiti”, modląc się o szczęście dla sieoie: 
„Szczęście temu, kto pracuje dla szczęścia wszystkich. Oby 
Ahura-Mazda mu je stworzył, panując po jego myśli”. Owej 
nocy dusza widzi tyle szczęścia, ile go posiada cały świat 
żyjący. To samo dzieje się drugiej i trzeciej nocy. Gdy po 
trzeciej nocy nastanie dzień, wtedy dusza czystego człowieka 
idzie dalej, posilając się wonią kwiatów. Wiatr południowy, 
wonny, wonniejszy od innych, wieje na jego spotkanie i dusza 
sprawiedliwego przyjmuje go. — „Skąd wieje ten wiatr, naj­
słodszy i najwonniejszy ze wszystkich, które czułem nosem?” 
Potem spotyka własne prawo (zasady swego żywota) pod po­
stacią dziewicy pięknej, jaśniejącej ze świetlanerr.i rękami, 
potężnej, dobrze zbudowanej, wysmukłej, barczystej, o zachwy­
cającej postaci i rozjaśnionej twarzy, szlachetnej, mającej lat 
piętnaście i tak pięknej, jak najcudniejsze istoty. Dusza czy­
stego zwróci się do niej z pytaniem: „Kto ty jesteś, najpięk­
niejsza z dziewic na świecie?” Cna odpowiada: „Jestem, mło­
dzieńcze, twemi dobremi myślami, słowami i czynam, twojem 
dobrem prawem, prawem twego ciała. Ty uczyniłeś dla mnie 
piękno jeszcze piękniejszem, przyjemność przyjemniejszą, po­
żądania jeszcze pożądańszemi, siedzenie na wysok'em miejscu 
jeszcze wyższem”. Wreszcie dusza czystego czyn1 pierwszy 
krok i przychodzi do pierwszego raju, stawia drugi i trzeci 
krck i wchodzi do drugiego i trzeciego raju; stawia czwarty 
krok i przybywa do Światłości Wiecznej Do duszy prze­
mawia jeden z czystych, zmarłych poprzedmo, pytając: — 
,,0 czysty zmarły, jakżeś tu przyszedł z cielesnego mieszkania 
matei "alnego świata, do nadzmysłowego, ze świata doczesnego, 
do wiecznego. Chwała ci! Czy się to dawno stało?” Na to 
rzecze Ahura-Mazda: — „Nie pytaj tego, . kogc pytasz, bo 
przyszedł na drogę trwogi i drżenia, rozdziału ciała z duszą. 
Przynieś mu tu pełne tłuszczu jedzenie, które jest przezna­
czone dla młodzieńca dobrze myślącego, mówiącego i czynią­
cego, oddanego dobrym prawom pe śmierci i dla kobiety, 
która szczególnie myśli dobrze, mówi i czyni dobrze, jest 
posłuszną, czystą po śmierci”. A Zaratustra pyta zucwu, 
gdzie mieszka dusza złego człowieka po śmierci? Dowiaduje 
się, że dusza unosi się kołc głowy i mówi modlitwę „Ke 
mańm”.—„Jaki kraj mam wychwalać? gdzie mam iść, modląc 
się, o Ahura-Mazdo?” Tej nocy widzi ona (dusza) tyle smutku, 
ile go jest na całym świecie żyjących; to samo.widzi drugiej 
i trzeciej nocy, a o zmroku idzie na miejsce nieczyste i po­
sila się smrodem. Cuchnący wiatr wieje na złego z północy, 
a z nim razem zjawia się wstrętna, brzydka dziewka, która 
jest jego złemi czynami i dusza czyni cżwarry krok w ciem­
ności wieczne. Inna zła dusza pyta: „Jak długo—-Hada tobie-



83

byłaś w podróży?” Anra-Mainju odpowiada słowami, podob- 
nemi do słów Ahura-Mazdy, wyrzeczonych do dobrego, każe 
przynieść pokarmy: truciznę i mieszaniny z trucizny dla tych, 
którzy żle myśleli, mówili i czynili i tdegali złym prawom. 
Parsowie nowożytni, idąc za ciemną tradycją dawnych wy­
znawców Zoroastra, proszą o przebaczenie za wszystko, co 
powinni byli pomyśleć, powiedzieć i uczynić i za wszystko, 
czego nie pomyśleli, nie powiedzieli i nie uczynili, lub co 
popełnili. Oto ich wyznanie wiary w życie przyszłe: „Nie 
wątpię wcale w prawdziwość i istnienie dobrej wiary Mazada- 
jaśniańskiejłw przyszłe zmartwychwstanie i nowe ciało, w przej­
ście przez most Czynwat, w niezmienną nagrodę za dobre 
uczynki i w karę za złe postępki” '). ,

W teologji żydowskiej nauka o przyszłej zapłacie wy­
stępuje po niewoli babilońskiej wcale nie w zawiłych wyra­
żeniach, lecz jako dobitnie określone i gorąco odczute prze­
konanie religijne, takie, jakrem odtąd zostało u dzieci Izraela. 
Niedługo potem chrześcjaństwo uświęciło to przekonanie.

Szerszy pogląd na wiarę w życie przyszłe u różnych 
ludów pokazuje, jak trudną, a zarazem jak ważną jest syste­
matyczna teorjr. jej rozwoju. Ze stanowiska etnograficznego 
ogólny stosunek niższej do wyższej kultury pod względem 
wiary w życic przyszłe przedstawia się, jak następuje: Jeżeli 
przeprowadźmy granicę, rozdzielającą cywilizację w miejscu, 
gdzie się zlewa dzikość z barbarzyństwem, a poza tą granicą 
umieścimy na końcu Karybów i Nowozelandczyków, na po­
czątku zaś Azteków, lub katarów, to rozróżnimy z łatwością, 
jakie doktryny przeważają u każdego z tych ludów. U dzikich 
silne korzenie zapuściła wiara w unoszące się duchy; pomysł 
odradżania się ludzi w ciele ludzkiem, lub zwierzęcem zdarza 
się często; ale nade wszystkiem góruje oczekiwanie nowego 
życia, najczęściej w odległej okolicy ziemi, lub, co się rzadziej 
spotyka, w świecie podziemnym, albo w niebie. U ludów 
z pewną kulturą wiara w unoszące się duchy trwa jeszcze, 
ale dąży do przekształcenia się z pojęcia filozoficznego na 
przesąd ludowy; teorja przeradzania się i odradzania staje się 
dokładnym systemem filozoficznym, lecz z kolei rzeczy ustę­
puje przed zaprzeczeniem bjologji naukowej, podczas gdy 
wiara w nowe życie po śmierci utrzymuje się w pojęciu ludz­
kiem z niesłychaną potęgą, chociaż gieografja wypędziła zmar­
łych ze wszystkich zakątków ziemi, a państwa nieba i piekła 
uduchowniąią się coraz więcej i stają się wreszcie niejasnem

‘) Spiegel Ävesta wyd. Bleek III, 186, 163; ob. t. I, str. 
XVIII, 90, 141; II, 68.



84

określeniem przyszłej szczęśliwości i nieaoli. Dalej znajdu­
jemy u dzikich panujące przekonanie, że dusza istnieje po 
śmierci ciała i wiedzie życie, podobne do poprzedniego, albo 
piękniejsze i szczęśliwsze, lecz wzorowane na doczesnem; u lu­
dów zaś ucywilizowanych przeważa wyraźnie wiara w zapłatę 
moralną, chociaż nie panuje jeszcze wszechwładnie. Jakiż więc 
był bieg historyczny wyobrażeń teologicznych, jeżeli na roz­
maitych stopniach kultury wydał tak sprzeczne zapatrywania?

Teorje, wyprowadzające dzikie poglądy od bardziej ucy­
wilizowanych, mogą pod niektóremi względami znaleźć uza­
sadnienie. W pewnych razach uważanie niektórych dzikich 
przekonań o życiu przyszłem za. szczątkowy, zmieirony, lub 
zwyrodniały przeżytek rehgji ludów wyższych ma pozór równie 
prawdopodobny, jak pogląd odwrotny, biorący stan dzikości 
za punkt wyjścia. Wolno każdemu przypuszczać, że wiara 
w wędrówkę dusz, rozpowszechniona wśród dzikich Amery­
kanów i barbarzyńców afrykańskich, jest zwyrodnieniem do­
kładnego systemu o wędrówce i metempsychozie, ustalonego 
u narodów iilozcfu] ących, jak Indowie. Może też ktoś twier­
dzić, że północno amerykańska i pcłudniowo-afrykańska wiara 
w dalsze istnienie w świecie podziemnym pochodzi od po­
dobnych wierzeń u ludów, stojących na poziomie starożytnych 
Greków; że gdy dzikie plemiona starego i nowego świata 
przeznaczają dla umarłych życie szczęśliwe, albo niedolę, to 
przekonania ta mogą być odziedziczone, lub przejęte od ludów 
cywilizowanych, które silniej i systematyczniej wyrobiły sobie 
teorję zapłaty. W takich razach wyjdzie na jedno, czy niższe 
plemiona uważać będziemy za zwyrodniafych potomków wyż­
szych ludów, czy też przyjmiemy prostsze przypuszczenie, że 
dzikie plemiona przejęły wyobrażenia ludów więcej ucywili­
zowanych. Poglądy te zasługują na bliższe zbadanie, gdyż 
zwyrodniałe i zapożyczone wierzenia niepoślednie miejsce 
zajmują w wyobrażeniach ludów niecywilizowanych Jednakże 
ten sposób zapatrywania się może być stosowany raczej do 
pojedyńczycb wypadków, niż do ,wniosków ogólnych i da się 
łatwiej użyć przy częściowem badaniu przedmiotu, niż przy 
ogólnem roztrząsaniu religji ludzkości. Przeprowadzony na 
szeroką skalą, dałby obraz wierzeń dzikiego świata, wyglą­
dający jakby zlepek urywków rozmaitych religji narodów! 
wyższych, urywków, przeniesionych trndnemi do zrozumienia 
drogami z dalekiej ojczyzny w odległe okolice ziemi. Można 
powiedzieć ze wszelką pewnością, że żadne przypłaszczenie 
nie zdoła wytłumaczyć pochodzenia różnych wierzeń niższych 
plemion, jeżeli nie przypuścimy zarazem, że pojęcia religijne 
w znacznej części rozwijały się i ulegały zmianom w tych 
okolicach, w których je znaj dujemy i



87

jowników i potężnych wodzów. Ale u ludzi, którzy spodzie­
wają się zostać po śmierci nikłemi marami, błąkaj ącem i się 
po smutnej krainie cieniów, przewidywania te wzmacniają 
wrodzony wstręt do śmierci. Podobni są oni do współczesnych 
nam Afrykanów, którzy, myśląc o śmierci, ubolewają, że już 
nie będą pili rumu, nie będą się stroili, nie będą żon mieli. 
Murzyn tegoczesny odczułby doskonale znaczenie początko­
wych wierszy Iljady, gdzie jest mowa o „duszach bohaterów, 
strąconych do Hadesu”, a o nich „samych”, że stali się pastwą 
psów i ptaków drapieżnych.

Wznosząc się na poziom ras wyższych, widzimy, że myśl
0 życiu przyszłem zajmuje coraz szersze miejsce w wierzeniach 
religijnych, a oczekiwanie sądu po śmierci nabiera znaczenia
1 staje się, czego u dzikich nie widzimy wcale, jednym z bodź­
ców życiowych. A jednak zmiana ta nie postępuje równolegle 
z rozwojem kultury. Nauka o życiu przyszłem nie jest z pew­
nością głębiej zakorzenioną w wyższych, niż w średnich war­
stwach cywilizacji; w mowie starego Egiptu zmarli zwą się 
„żywemi”, gdyż życie ich jest wiecznem, bądź w świecie po­
zagrobowym, bądź bliżej żyjących, w grobie, w „wiecznem 
mieszkaniu”. Muzułmanie powiadają, że człowiek śpi za życia, 
a budzi się ze śmiercią, Indowie porównywają ciało zmarłego 
do łoża, z którego się z rana wstaje. Historja dawnych Gietów, 
którzy płakali przy urodzinach, a śmieli się na pogrzebach, 
ujawnia pojęcie o stosunku tego życia do tamtego. Pojęcie to 
objawia się niejednokrotnie w dziejach religji, nigdy jednak 
z takim wdziękiem, jan w powieściach z „Tysiąca i jednej 
nocy”, gdzie Abdabah z Morza z oburzeniem zrywa przyjaźń 
z Abdallahem z Ziemi, dowiedziawszy się, że mieszkańcy lą­
dowi nie ucztują i nie śpiewają, gdy który z nich umrze, ale 
żalą się, płaczą i rozdzierają szaty. Pojęcia takie prowadzą 
do chorobliwego ascetyzmu, dochodzącego do szczytu w życiu 
świętego buddysty, który pożywa jadło ze wstrętem, jakgdyby 
gorzkie lekarstwo, z miseczki, na krórą zbiera jałmużnę, okrywa 
się szatami, zabranemi z cmentarza, układa nędzne swe odzienie 
w kształt opaski, okrywającej rany i wygląda śmierci, jakc 
uwolnienia od nędz życia doczesnego, którego najsłodszem 
marzeniem jest nadzieja, iż po całym szeregu rozmaitych 
istnień znajdzie Ucieczkę nawet od nieba w zupełnem uni­
cestwieniu.

Wiara w przyszłą zapłatę była naprawdę potężnym 
czynnikiem w rozwoju życia narodów. Potężna zarówno 
w złem, jak i w dobrem, zużytkowywaua bywała przez różne 
religje. Kapłani posługiwali się nią bez skrupułu dla własnych 
celów, ku pozyskaniu wpływu i bogactw dla kasty swojej, ku 
wstrzymaniu postępu umysłowego i społecznego, aby nie



88

przekraczał granic, które zakreślili i uświęcili. Na brzegach 
rzek. śmierci sta/ przez wieki zastęp kapłanów, zagradzający 
przejście tym, którzy me stosowali się do przepisanych przez 
nich ceremonji, obrzędów i opłat. Oto czarna strona sprawy. 
Ale spojrzawszy na jaśniejszą, zbadaw szy poziom moralny 
i hasła .wyższych plemion, zrozumiemy, jak dalece obawy 
i nadzieje życia zagrobowego popierają ich przepisy moral­
ności, jak w najbardziej nawet różniących się między sobą 
rekgjach wiara w sąd po śmierci przyczyniała się do rozwi­
jania się dobra, a do ukrócania złego, "stosownie do prawideł, 
według których ludzie oddzielali dobro od złego. Szkoły 
filozoficzne, które już od czasów klasycznych odrzucały wiarę 
w życie przyszłe, wróciły, jak się zdaje, inną drogą do tego 
samego punktu, od którego nie oddalały się nigdy rasy naj­
niższe. To przynajmniej zdaje się być pewnera co do wiary 
w nagrody w życiu przyszłem, która niejako obcą jest ludziom, 
stojącym ra dwóch biegunach kultury Jak dalece moralny 
poziom życia podniósł się u ludów wyższych dzięki wierze 
w życie .przyszłe, trudne osądzić, gdyż i ludzie niewierzący 
podzielają w. znacznej mierze zasady etyczne, wyrobione pod 
wpływem tej wiary. Ludzie, żyjący jedynie dla doczesnego 
istnienia, mają pobudki do cnoty wspólne z temi, którzy chcą 
żyć dla obu światów, mianowicie: szlachetny szacunek własnej 
godności, skłaniający- do uszlachetnienia własnego żyda, za­
miłowanie, debra i najbliższych jego skutków, ponad wszystko 
zas pragnienie dobrych czynów, któreby przeżyły twórcę, 
chociażby ten nie patrzał na dzieło swoje z krainy zagrobcwej 
i chociażby zastępował sobie nadzieje przyszłości doraźnem 
zadowoleniem. Ten jednak, kto wierzy, iż wątek życia jego 
będzie przecięty od razu i na zawsze nieszczęsnemi nożycami, 
czuje dobrze, iż braknie mu celu w życiu i tej radości, "której 
doznają ci, co wierzą w życie przyszłe, Mało ludzi zadawala 
się nadzieją zniknięcia na zawsze, by istnieć tylko, jak Budda, 
w swych uczynkach. Żyć dalej w pamięci przyjaciół, to także 
wiele znaczy Niektóre wielkie umysły mogą się cieszyć „nie­
śmiertelnością podmiotową” przez setki lat w pamięci potom­
nych; ale dla ogółu ludzkości widoki osobiste rzadko sięgają 
poza jemu . współczesnych, a pamięć o człowieku nie prze­
chodzi dalej, jak do trzeciego, lub czwartego pokolenia. Ale 
ponad temi doczesnemi pobudkami wiara w nieśmiertelność 
rozciąga. przez życie wpływ swój potężny i wzmaga się 
w ostatniej, godzinie, kiedy, pomimo świadectwa własnych 
zmysłów, ci, co pozostają na ziemi, uśmiechają się przez łzy 
i powtarzają, że to nie śmierć, lecz życie.



ROZDZIAŁ XIV,

Animizm (ciąg dalszy).

Animizm z niu.ki o duszach staje się nauką, o duchach i zupełną 
filozcfją re'îgji przyrodzonej.—Określenie duchów, podobnych do dusz 
i zapewne z nich naśladowanych.—Stan przejściowy. Niektóre dusze 
przechodzą w dobre, lub zie duchy. — Cześć cieniów zmarłych. — 
Nauka o wcielania się duchów w ciała ludzi, zwierząt, roślin 
i w martwe. Nawiedzanie i opętanie przez djabła, jako przyczyna 
choroby, lub zdolności wróżenia. — Feeyszyzm. — Wcielenie ducha 
choroby. Duchy przywiązane do zwłok i szczątków ciała.— Fetysze, 
przedmioty czczone z powodu, że duchy mają w nich przebywać, są 
do nich przywiązane, lub działają za ich pośrednictwem. -— Wspólne 
cechy nauki o fetyszach i nauki nowożytnej.—Cześć pni i kamieni.— 
Bałwochwalstwo. — Zwroty arimistyczne, jako przeżytek w języku 

nowożytnym. — Upadek poglądów animistycznych na przyrodę.

Myśl przewodnia animizmu, którego częścią jest nauka
0 duszach, rozpatrywana powyżej, dąży do r zupełniema ogólnej
1 skończonej w sofcie filozofji religji przyrodzonej. Według 
te:_ dziecinnej, pierwotnej filozofji, dla której życie ludzkie jes°: 
najlepszym kluczem do zrozumienia przyrody, pogląd dzikich 
na wszechświat przypisuje wszystkie zjawiska naturalne dobro­
wolnym czynnościom przenikających wszystko duchów indy­
widualnych. Nie samorzutna wyobraźnia, ale wniosek rozu­
mowy, że skutki są następstwem przyczyn, skłaniał pierwot­
nych dzikich do zaludniania nikłemi widziadłami domów, 
kryjówek, ziemi i nieba. Duchy są poprostu uosobieniami 
przyczyn. Jak potoczne życie człowieka i czynności jego 
przypisywano działaniu duszy, tak też szczęśfiwe, lub nieszczęś­
liwe zdarzenia, a także rozliczne zjawiska fizyczne zewnętrz­
nego świata, przypisywano duchom, istotom podobnym do



90

dusz, mającym nawet wspólne źródło, jak się to ujawnia we 
wszystkich rozlicznych a cudownych ich czynnościach i dzia­
łaniach. Znaczną część zjawisk, które animizm pierwotny po 
swojemu wyjaśniał, wyższa oświata przeniosła dc dziedziny 
„metafizyki” i „pozytywizmu”. Jednakże animizm daje się 
wszędzie wyśledzić, począwszy od pojęć ludów pierwotnych, 
przez cały przebieg rozwoju wyższej kultury, bądź zastoso­
wany i wcielony do uznanej filozofji religji, bądź istniejący 
jako przeżytek w przesądach ludu. Chociaż zamierzam podać 
tu ogólny tylko zarys tej filozofji spirytystycznej, ile ją poj­
muję, i chociaż nie usiłuję nawet rozświetlić ciemności, które 
pokrywają znaczną część przedmiotu, to jednak podejmuję 
niełatwe zadanie, utrudnione jeszcze Drzez przywiązaną do 
niego odpowiedzialność. Śledzić rozwój animizmu od po­
czątków jego, jest to zdawać sprawę z pojęć średniowiecznych 
i nowożytnych, których znaczenia me można zrozumieć bez 
pomocy teorji rozwoju kultury, obejmującej przeróżne zwroty 
tworzenia i obalania, a także przeżytki i odżytki. W ten 
sposób nawet pogardzane pojęcia, plemion dzikich stają się 
ważnemi wskazówkami dla świata nowożytnego, gdyż wszystko, 
cc się odnosi do początku poglądów filozoficznych, wpływa też 
na ich wartość.

Doprowadziwszy aż dotąd poszukiwania nasze, poznajemy 
jasno zasadę, na mocy której używaliśmy wyrazu animizm 
w szerszem, niż przypisywane mu zwykle, znaczeniu nauki 
o duszach. Używając go do oznaczenia nauk: o duchach 
wogóle, przypuszczamy tem samem, żs pojęcia o duszach, 
djabłach, bóstwach i innych istotach nadprzyrodzonych za­
wierają się w tem określeniu, gdyż pierwowzorem ich było 
wyobrażenie o duszy. Zapatrując się w ten sposób na rzeczy, 
należało rozpocząć poszukiwania od ścisłego zbadania dusz, to 
jest duchów właściwych ludziom, zwierzętom i rzeczom, a zo­
stawić na później przegląd świata duchów wogóle. Przypu­
ściwszy, że dusze i inne istoty nadprzyrodzone są sofcie z na­
tury pokrewnemi, trzeba wyprowadzić wniosek, że najwcześ­
niejszym pomysłem i pierwowzorem był ten, którjr się opiera 
na dowodach najdostępniejszych dzikim ludziom. Zgodziwszy 
się na to, trzeba także przyznać, że nauka o duszach, oparta 
na spostrzeżeniach człowieka pierwotnego, dała początek nauce 
o duchach, która główną zasadę swoją zastosowała do nowych 
celów, ale, rozwinąwszy się w ten sposób, stała się hardziej 
chwiejną, mniej prawdopodobną i ubarwioną przez wy obraźnię. 
Człowiek, utworzywszy sobie raz pojęcie o duszy ludzkiej, 
posługiwał się niem zapewne, jako wzorem, według którego 
ukształtował nie tylko inne dusze niższego rzędu, ale także 
istoty nadprzyrodzone, począwszy od malutkiego chochlika,



95

Na stałym lądzie Afryki cześć cieniów przodków uwy­
datnia się silnie i jest ściśle określona. Wojownicy zuluańscy, 
wspierani przez „amatongo”, duchy przodków, zwyciężają 
w boju; ale jeżeli zmarły odwróci się od żyjących, to padają 
w boju i stają się również cieniami. Rozgniewany „itongo” 
porywa ciało człowieka i zaraża je chorobą i śmiercią. Nawet 
małe dzieci i stare kobiety, nie mające żadnego wpływu za 
życia, stają się po śmierci potężnemi duchami- dzieci z po­
wodu niewinności, kobiety z powodu złośliwości. Głowa każ­
dej rodziny otrzymuje cześć od wszystkich swych potomków. 
Dla czego to ma być oczywistem, to tłumaczy Zuluanin na swój 
sposób: „Chociaż czczą wszystkich Amatongów plemienia 
swego, otaczających ich zwartym szeregiem i opiekujących 
się niemi, to jednak ojciec jest na czele wszystkich Amatongów. 
Ojciec jest dla nich wielkim skarbem, nawet jeżeli nie żyje. 
Te z dzieci jego, które już dorosły, znają dobrze dobroć jego 
i odwagę”. „Czarni ludzie nie czczą jednakowo wszystkich 
Amatongów, tj. wszyskich zmarłych swegc plemienia, pospo­
licie głowa każdego domu czczoną jest przez dzieci tego rodu; 
nie znają one dawno zmarłych przodków, ani ich przydomków, 
ani imion. Ale ojciec, którego znały, jest głową, od której 
zaczynają i na której kończą modlitwy; wszak znaią go naj­
lepiej i wiedzą, jak kochał dzieci swoje; pamiętają jego do­
broć za życia, stosunki swoje do niego, biorą je za podstawę 
i mówią: „Chociaż umarł, będzie się z nami obchodził tak
samo. Nie widzimy powodu, dla któregoby miał się zajmować 
obcemi; będzie on patrzał tylko na nas” '). Przekonamy się 
gdzieindziej, jak Zuluanie wyprowadzają zasadę o boskich 
przodkach, dopóki nie dojdą do pierwszego przodka człowieka 
i stwórcy świata, odwiecznego Unkulunkulu. W'Afryce za­
chodniej cześć mar przybiera dwie zupełnie różne postacie. 
Zjednej strony widzimy Murzynów Gwinei północne;, umiesz­
czających dusze zmarłych w rzędzie dobach, lub złych du­
chów, stosownie do ich usposobienia za życia i Czczących złe 
duchy tern gorliwiej, że strach działa na nich silniej, niż mi­
łość; z drugiej strony widzimy krajowców Gwinei połudriió- 
wejTsżanujących starców za życia, a czczących ich, gdy śmierć 
uczyniła ich wszechmocnemi. Żyjący dostarczają obrazom 
zmarłych jadła i napoju, a nawet oddają im cząstkę zdoby­
tego handlem zarobku; od zmarłych krewnych oczekują oni

") Callaway Religions System of Amazulu, część II; ob. 
również Arbousset i Daumas, 469; Gasalis Basutos 248—54; Waitz 
Anthropologie II, 411, 419; Magyar Reisen in Süd-Afrika 21, 
335 (Kongo); Cavazzi Congo księga I.



96

pomocy w ciężkich próbach życia i „zdarza się nieraz widzieć 
tłumy męzczyzn i niewiast, w chwilach niebezpieczeństwa, 
albo niedoli, zgromadzonych na v/ynioślej szych szczytach, 
albo na skrajach lasów, wzywających duchów przodków gło­
sem żałosnym i płaczliwym *).

Cześć cieniów rozpowszechnioną jest w całej Azji. Dzicy 
Weddowie cejlońsoy wierzą w opiekę duchów zmarłych, które, 
jak powiadają, są zawsze na straży, odwiedzają ich w cho­
robach i snach i dostarczają zwierzyny na łowach”; w každém 
nieszczęściu wzywają oni pomocy „duchów krewnych”, 
a szczególnie cieniów zmarłej dziatwy, „duchów dzieci” 2). 
U nie-indyjskich plemion Indji, których religje są zabytkami 
z czasów przed-bramińskich i przed-buddyjskich, znajdujemy 
głębokie ślady starożytnej i niewygasłej mszczę czci przod­
ków 3). Z pośród plemion turańskich, zaludniających pół­
nocne okolice starego świata, Mongołowie czczą jako dobrych 
bogów książęce dusze rodziny Dżengis Chana, na których 
czele stoi boski Dżengis 4). Nawet ludy, należące do wyższej 
cywilizacji azjatyckiej nie odrzuciły uświęconego wiekami 
zwyczaju. W Japonji „Droga Kami”, lepiej znana cudzoziem­
com pod nazwą religji Sin-tu, jest urzędownie uznaném wy­
znaniem. wedle którego zasad panują dotąd w chatach i pa­
łacach dzikie, wierzenia dawnych górali, nakazujące cześć 
boskich przodków „Kami”, do których modlą się o pomoc 
i błogosławieństwo. Japończycy nowożytni utrzymują, że na­
rzędzia kamienne, znajdcware w Japonji, tak jak w innych 
stronach świata, pochodzą z czasów dawnych Kamiów; lecz 
dla etnologów spółczesnych podanie to jest dowodem pocho­
dzenia dzikiego, nie zaś boskiego s). Niższe klasy Sjamczy- 
ków nie śmieją oddawać czci wielkim bogom z obawy, iżby 
przez nieświadomość nie zbłądzili przeciwko bardzo zawiłemu 
rytuałowi. Wolą oni modlić się do „theparaków”, bogów 
niższego rzędu, do których grona należą po śmierci dusze * 2 3 4 5

ł) J. L. Wilson W. Afr. 217, 388—93. Ob. Waitz, II, 
181, 194.

2) Bailey w Tr. Eth. Soc. IX, 301. Por. Taylor New Zea- 
land 153.

3) Buchanan Mysore, u Pinkeztona, VIII, 674—7. Ob. Mac- 
pherson India 95 (Chondowie); Hunter Rural Bengal 183 (Santale).

4) Castrén Firm. Myth. 122; Pasti an Psychologie 90. Ob. 
Palgrave Arabia I, 373

5) Siebold Nippon I, 3; II, 51; Kempfer Japan, u Pinker- 
tona, VII, 672, 680, 723, 756.'



97

wielkich ludzi '). W Chinach panującą, religją państwową 
jest cześć przodków. Dla umysłu człowieka z Zachodu wielki 
naród, szukający przez wieki całe żywych wśród zmarłych, 
stanowi bardzo ciekawe zagadnienie. Stosunek między po­
wagą ojcowską, a zmysłem zachowawczym nie odbija się 
nigdzie wyraźniej. Cześć przodków, rozpoczęta jeszcze za 
życia, nie kończy się, lecz owszem wzmaga się ze śmiercią, 
która czyni z nich bogów. Chińczyk, korzący się ciałem 
i myślą przed tablicami pamiątkowemi, zawierającemi dusze 
przodków, nie zdaje sobie sprawy, że dając dowód synow­
skiego posłuszeństwa i zachowując bez zmiany dawne zwy• 
czaję, zatrzymuje postęp cywilizacji. Pojęcie, że dusze zmar­
łych biorą udziai w szczęściu i chwale potomków, ogarniające 
cały świat wydałoby się Chińczykowi niejasnem i błędnem, 
gdyż 0:1 przeciwnie szuka odznaczeń i sławy, aby uświetnić 
zmarłych przodków swoich, gdyż godności i tytuły wymosą 
jego zmarłego ojca i dziadka pcnad niego samego, tak jak- 
gdyby dodawano obecnie korony hrabiowskie na kamieniach 
grobowych Zacharjasza Macaulaya i malarza Copłeya 2). Często 
się zdarza, że to, co jest żar tem dla jednego narodu, ma dla 
drugiego poważne znaczenie. 3oo miljouów Chińczyków wzię­
łoby za prawdę oświadczenie Karola Lamfca, że ponieważ 
ograniczeni współcześnicy jego nie cbcą go czytać,, więc pisze 
dla starożytności. Gdyby był Chińczykiem, napisałby z dobrą 
wiarą dzieło swe dla prapradziada. Cześć cieniów nie wy­
nika zresztą w Chinach z czystego przywiązania. Żyjący po­
trzebują pomocy duchów przodków, którzy kaizą za przewi­
nienia, a nagradzają cnotę: „Cby wielki, twój przodek dał cl, 
o książę, dużo dobrego!” — „Przodkowie i ojcowie opuszczą 
cię, nie będą cię wspierać i umrzesz”. Jeżeli pomoc nie nad­
chodzi w chwilach potrzeby, to Chińczyk czyni przodkom 
wymówki, a nawet wątpi o ich istnieniu. W pewnej odzie 
chińskiej cierpiący w czasie okropnej suszy wołają. „Heu-c .
nie może, albo nie chce pomóc....  Przodkowie nasi zginęli
widocznie....  Ojcze, matko, przodkowie, jak możecie znieść to
spokojnie!” Cześć dla dusz zmarłych nie ogranicza się węzłami 
rodzinnemi. Rozwija się ona z porządku rzeczy przez ubóstwia­
nie bohaterskiego nieboszczyka i powstawanie szeregu wyż­
szych bogów, czczonych przez ogół. Tak więc podanie głosi, 
że bóg wojny, czyli mędrzec wojskowy, był za życia głośnym 
żołnierzem, bóg kunsztów zręcznym rzemieślnikiem i wyna­
lazcą narzędzi, bóg świń pasterzem trzody, który zgubił pro- * 2

') Bastian Oesłl. Asien III, 250.
2) Synowie ich mianowani »ostali baronami. Przyp. tłumacza. 
Cywilizacja pierwotna, t. II. 7



I

98

sięta i zmarł ze zgryzoty, a bóg graczów namiętnym graczem, 
który stracił wszystko i zmarł z niedoli, co przedstawionem 
zostało na wstrętnym obrazie, zwanym „djabeł grający o pie­
niądze”. Bóg ten przyjmuje modły i ofiary wyznawców swoich, 
graczy z powołania. Duchy San-kea Ta-te i Czang-juen-sze 
przyjmują cfiary, składane w świątyniach swoich i wrącają 
nasyceni potrawami, a duch Konfucjusza jest obecnym 
w świątyni, gdy cesarz składa mu ofiary dwa razy do 
roku ’).

Indowie zgadzają się z Chińczykami co do czci przod­
ków, a szczególnie co do konieczności posiadaria ■ syna rodzo­
nego, lub przybranego, któryby mógł składać ofiary dla nie­
boszczyka ojca. „Niech się urodzi, mówią cienie przodków, 
mąż z rodu naszego, któryby trzynastego dnia miesiąca przy­
nosił nam w ofierze ryż gotowany w mleku, miód i „ghi”!” 
Ofiary, składane boskim cieniom („pitara” = patres, ojcowie, 
jak ich nazywają), poprzedzane i kończone ofiarami dla więk­
szych bogów, zapewniają czcicielom szczęście i błogosławień­
stwo *). W Europie klasycznej apoteoza powtarza się często 
w rzędzie mitów, gdy chodzi o przodków bajecznych, a także 
w dziedzinie historji bieżącej; wszak Juljusz i August dostą­
pił tych samych zaszczytów, co niecny Domicjan i Komodus. 
Najwłaściwiej może będzie uznać dawnych Rzymian za przed­
stawicieli czci przodków w Europie; nawet wyraz ich „manes” 
stał się utartą nazwą dla przodków-bóstw w językach nowo­
żytnych świata ucywilizowanego. Rzymianie wcielali ich 
w obrazy, uważali za patronów domu swego, składali im 
ofiary, oddawali cześć uroczystą i uważali za bogów pod­
ziemnych, pisząc na grobach D. M.. „Diis Manibus” 3). Powta­
rzanie się tego D. M. na kamieniach grobowych chrześcjan 
bywa często przytaczane, jako okaz przeżytku religijnego.

Chociaż formalna cześć przodków nie weszła do zasad 
ohrześcjaństwa, widzimy w nich jednak wyraźny kult zmar­
łych. Mnóstwo świętych, którzy byli niegdyś mężczyznami 
i kobietami, tworzy zastęp bóstw drugorzędnych, zajmujących 
się sprawami ludzkiemi i odbierających od nich cześć i modli­
twy; można ich przeto zaliczyć do rzędu cieniów (manes). 
Chrześcjańsk: kult zmarłych, pochodzący w zasadzie od dawnej
______________

') Plath Religion der alten Chinesen część I, 65, część II, 
89; Doolittle Chinese I, str. YI, Vlil; II, 373; Journ. Ind. Archip. 
poczet nowy II, 363; Legge Confucius 92.

2) Mann, księga III.
3) Szczegóły ob. Pauly Real-Encyclop. wyraz infer Smith 

Die. of Gr. ind Rom. Biog. and Myth.; Meiners, Hartung itd.



101

Przekonaliśmy się, że pojęcia o duszy uważają ją za 
zdolną bądź do niezawisłego istnienia, bądź do przebywania 
w ciałach ludzi, zwierząt, lub przedmiotów. Opierając się na 
powyżej wypowiedzianej zasadzie, że ogólna teorja duchów 
utworzyła się na wzór teorji dusz, będziemy mogli zdać sobie 
sprawę z kilku -ważnych gałęzi niższej filozofji religji, które, 
pozbawione takiego wyjaśnienia, stałyby się w znacznej mierze 
ciemnemi i niedorzecznemi. Zupełnie jak dusze, duchy mogą 
istnieć i działać, unosząc się swobodnie w przestrzeni, albo 
wcielać się na krótszy, lub dłuższy przeciąg czasu w crata 
stałe. Dobrze będzie, gdy od razu określimy ściśle teorję 
wcielania się, gdyż inaczej na każdym kroku zatrzymywałaby 
nas trudność zrozumienia natury duchów, takiey jaką nam 
niższy animizm przedstawia. Teorja wcielania się służy do 
kilku niezmiernie ważnych celów w dzikiej i barbarzyńskiej 
filozofji. Z jednej strony dostarcza ona wytłumaczenia obja­
wów podrażnienia chorobliwego i pomieszania zmysłów, wy­
wołujących niezwykłe objawy, a pogląd ten tak się wydał 
przekonywającym, że stał się podstawą ogólnej nauki o cho­
robach. Z drugiej strony daje ona dzikiemu władzę „zakli­
nania” szkodliwego ducha w czyjeś ciało i pozbycia się go 
w ten sposób, albo wcielenia dobrego ducha w ;akiś martwy 
przedmiot, albo, gdy się go uzna za bóstwo, oddawania mu 
czci, skazawszy go na mieszkanie w ciele zwierzęcia, w kłodzie, 
kamieniu, posągu, albo innej rzeczy, która ma w sobie ducha, 
jak naczynie zawiera płyn: oto klucz do czystego fetyszyzmu, 
a także w znacznej mierze i do bałwochwalstwa. Przeglądając 
pokrótce wszystkie różnorodne rozgałęzienia teorji wcielania 
się, wypadnie zaliczyć do nich znaczną ilość wypadków, któ­
rych nieraz niepodobna zrozumieć oddzielnie. Należą one 
teoretycznie raczej do kategorji nawiedzenia, niż do opętania, 
gdyż duchy nie przemieszkują wtedy w danem ciele, ale 
tkwią koło niego, lub bujają nad niem i wpływają z zewnątrz.

W zwyczajnych warunkach życia dusza ludzka ma prze­
bywać w ciele, nadaje mu życie, myśli, mówi i dziaîa; tąż 
samą zasadą tłumaczy się niezwykły stan ciała, lub umysłu; 
więc nienormalne objawy te przypisują się działaniu drugie; 
istoty, podobnej do duszy, jakiemuś obcemu duchowi. Chory, 
wstrząsany dreszczem, dręczony gorączką, zgnębiony i umę­
czony, jakgdyby jakaś żywa istota nurtowała go i szarpaía 
mu wnętrzności, wysysając zeń życie z dnia na dzień, dochodzi 
bardzo prostą drogą dc wniosku, że jakiś zły duch sprawia 
jego cierpienia. W strasznych snach widzi on nawet czasem 
widmo, albo marę, która go prześladuje. Szczególnie, gdy 
tajemna, niewidcczna siła rzuca go bezwładnego na ziemię, 
targa nim i zmusza go wić się w konwulsjach, lub porywać



102

śię na otaczających z silą olbrzyma, a drapieżnością dzikiego 
zwierza, wydobywać z piersi głosy nieludzkie, szamotać się 
gwałtownie ze zmienioną twarzą, mówić rzeczy bez związku, 
albo, z pomysłowością i wymową, przechodzącą zwykłe jego 
zdolności, rozkazywać, radzić, przepowiadać; wtedy ci, co go 
otaczają, a nawet on sam nabiera przekonania, że byt tylko 
narzędziem ducha, który go opętał, zamieszkał w nim, wziął 
go w posiadanie. W istnienie takiego ducha chory wierzy 
często tak niezachwianie, że nadaje mu imię, które duch sam 
może wyjawić, przemawiając głosem swoim przez usta cho­
rego. Wkońcu natręt porzuca wyniszczone i wyczerpane 
ciało oh ary i idzie tam, skąd przybył. Tak się przedstawia 
teorja dzikich o opętaniu i nawiedzeniu przez szatana; istniała 
ona od wieków i pozostała do dziś dnia panującera wyjaśnie­
niem choroby i natchnienia u ludów niższych. Opiera się 
ona oczywiście na pojmowaniu rzeczy ze stanowiska animi­
stycznego i tłumaczeniu w tym duchu istotnych objawów, co 
wszystko razem wzięte jest najzupełniej naturalnem i rozsądnem 
na tych stopniach rozwoju umysłowego ludzkości, do których 
należy Wogóle teorja duchów choroby i duchów proroczych 
ma na.jpierwsze, najrozieglejsze i najsilniejsze podstawy w gra­
nicach dzikości. Dopiero wtedy, gdy zdobędziemy jasne po­
jęcie o mej na własnym jej gruncie, będziemy mogli śledzić 
postęp jej na coraz wyższych szczeblach cywilizacji. Upadała 
ona nieraz częściowo pod wpływem nowych teorji lekarskich, 
nabierała znowu znaczenia, jako odżytek i przetrwała aż do 
dni naszych pod postacią przeżytku. Teorję opętania przez 
duchy znamy zresztą nie tylko z opowiadań DSÓb, które 
według niej opisywały choroby. Ponieważ przypisywano 
chorobę napaści złych duchów, przeto najłatwiejszym sposo­
bem wyleczenia zdawało się być wypędzanie tych duchów. 
To też wraz z wiarą w opętanie, ukazują się egzorcyzmy 
i towarzyszą jej wszędzie, od dzikości, aż do cywilizacji Nic 
chyba nie maluje tak żywo wiary, że zły duch sprawia cho­
robę cielesną, lub umysłową, jak postępowanie zaklinacza, 
który przemawia do niego, grozi, błaga, pozyskuje go darami, 
wypędza, lub wywabia i przenosi gdzieindziej. Dwa zjawiska, 
przypisywane wpływowi duchów, mianowicie opętanie i na­
wiedzenie, czyli opanowame przez chorobę natchnienie pro­
rocze, będące następstwem tych samych przyczyn, bywają 
nie tylko brane jedno za drugie, lecz często zupełnie się zle­
wają. Pojęcie, że duch opętujący, lub nawiedzający jest bądź 
duszą ludzką, bądź duchem innego rodzaju, przemawia za 
słusznością twierdzenia, iż teorja opętania urobiła się na wzór 
zwykłego pojęcia o wpływie duszy na ciało. Chcąc przj'toczyć 
znamienne przykłady, należące do tych poglądów, prawie



103

niepodobna rozróżnić w olbrzymiej ilcści szczegółów, które 
z działających duchów są duszami, a które szatanami, albo 
rozgraniczyć ścisłe nawiedzenie, czyli wpływ djabła z zewnątrz, 
od opętania przez djabła, znajdującego się w ciele człowieka. 
Trudno też odróżnić stan chorego, dręczonego przez djabła, 
od stanu znachora, jasnowidzącego, lub kapłana, działającego 
pod wpływem złego ducha. Krótko mówiąc, pomieszanie 
tych dwóch pojęć w umyśle dzikich świadczy o blizkim ich 
związku.

W dziedzinach, które nazw en-y Australsko-Tasmańskie- 
mi, choroba i śmierć uchodzą za skutki wpływu mniej, lub 
więcej wiadomych duchów. Opisy złych duchów, które, ule­
gając rozkazom czarownika, zbliżają się chyłkiem do ofiary 
i uderzają ją znienacka maczugą po karku, oraz opowiadania
0 duchu nieboszczyka, rozgniewanego za wymówienie imienia 
jego, który zakrada się do wnętrzności winowajcy i pożera 
mu wątrobę, są naprawdę znamiennetni rysami animizmu 
pierwotnego '). Wiara w duchy, sprawiające chorobę, przy­
brała najwybitniejszą postać u Mintirów, dzikiego plemienia 
na półwyspie Malajskim. Duchy ich, zwane „hantu” mają 
władzę sprawiania choroby;, tak więc „hantu kaiumbahan” 
przynoszą odrę, „hantu Katr.ang” zapalenie i puchnięcie rąk
1 nóg. Kiedy kto zostanie ranionym, to „hantu pari” ízuca
się na ranę, poczyna ą ssać i wywołuje upływ krwi. „Cńcąc 
wyliczyć wszystkie inne „hantu”, trzeba, powiada podróżnik, 
wyliczyć wszelkie rodzaje chorób, znanych Mintirom. Gdyby 
nowa choroba się ukazała, przypisanoby ją działaniu hantu, 
noszącego jej imię” a). Do jakiego stopnia dzikie ludy uosa­
biają sobie ducha choroby, przekonamy się z następujących 
faktów: Orang Lautowie z tych samych okolic kładą na
śmeżce, wiodącej do wioski, gdzie ospa wybuchła, ciernie 
i chrósty, mające wstrzymać złe duchy, a Chondowie w Orysie 
starają się zabezpieczyć cierniami, rowami i wylaną na ziemię 
cuchnącą oliwą, od nawiedzin bogini ospy, Jugah Pennu 3), 
U Dajaków na Borneo -,być uderzonym przez Suche,” znaczy 
być chorym; chorobę sprowadzają duchy, nie widzi alnemi 
mieczami zadając niewidzialne rany, albo wchodząc w ciało 
ludzkie i wypędzając duszę, obierając sobie serce za siedlisko 
i każąc szaleć człowiekowi. Na archipelagu Indyjskim kra- * 2 3

ł) Oldfield w Tr. Eth. Soc. III, 235; ob. Grey Atistralia 
II, 337. Bonwick Tasn-anians 183, 195.

2) Jmirn. Ind. A*chip. I, 307.
3) Bastian Psychologie 204, Mensch II, 73, ob. 125 (Bat- 

towie); Macpherson India 370. Ob. Mason Karens 1. c. 201



104

jowcy uznają wyraźnie odrębną napół ludzką naturę ducha 
choroby, starają się ułagodzić go tańcami i obiatami pokar­
mów, składanych dlań w lasach, aby skłonić go do opuszczenia 
ofiary, a nawet puszczają na morze maleńkie łódeczki z ofia­
rami, aby duch porzucił wnętrzności chorego i odpłynął sobie 
na zawsze '). Animistyczna teorja choroby występuje wy­
raźnie w Polinezji, gdyż każda choroba uchodzi tam za boski 
wpływ duchów, działających w skutek ofiar nieprzyjaciół, lub 
zgwałcenia przez chorego praw tapu. W Nowej Zélandů 
wszystkie choroby mają jedną przyczynę, mianowicie nawie­
dzenie ciała przez ducha dziecka, albo przez nierozwmiętą 
duszę ludzką, Która gryzie i pożera wnętrzności chorego. 
Zaklinacz wynajduje drogę, którą duch choroby przybył wy­
sysać życie z chorego i skłania gc (ducha) za pomocą czarów, 
aby przeszedł na łodygę lnu i wrócił do swej ojczyzny. Sły­
szymy również od podróżników, że u tych ludów każda część 
ciała: czoło, piersi, żołądek, nogi itd. poświęcona jest osobnemu 
bóstwu, które sprawia bóle i chorobę członka 2). Na Wyspach 
Samoańskich, gdy człowiek jest blizkim śmierci, znajomi jego 
dokładają wszelkich starań, aby się z nim rozstać w dobrej 
zgodzie z obawy, że gdyby umarł z urazą do kogoś, to wró­
ciłby z pewnością i przyniósł nieszczęście jemu, albo krewnym 
jego. Przyczynę choroby i śmierci wielu ludzi widziano w po­
wrocie ducha zmarłego krewnego, który obierał siedlisko 
w głowie, piersi, lub żołądku osoby, względem której żywił 
nieprzyjazne uczucia i sprawiał jej chorobę i śmierć Nagły 
zgon następował wtedy, gdy duch porywał raptem i zjadał 
człowieka; dusza takiego nieszczęśliwego idzie do wspólnej 
ojczyzny duchów, ale nie może tam mówić i w odpowiedzi 
na pytania bije się tylko w piersi. Dla dopełnienia opisu tego 
dodamy, ze te same duchy, które sprawiają choroby, okazują 
się często łaskawemi i nawiedzają krewnych, przemawiając 
przez nich, przepowiadając przyszłość i dając wskazówki co 
do różnych spraw rodzinnych 3). Dalej ku wschodowi, na 
Wyspach Gieorgijskich i Towarzyskich, powiadają, że złe 
duchy stworzono na to, żeby dręczyć i nękać ludzi kon­
wulsjami i histerją, męczyć nieszczęśliwych, jak na torturach, 
albo szczypać ich i nurtować wewnątrz, póki nie nadejdą * 2 3

*) Journ. Ind. Ar chip. III, 110; IY, 194; St. John Far 
East I, 71, 87; Beeikman, u Pinke rions, IX, 133; Meiners, I, 278. 
Ob. również Doolittle Chinese I, 159.

2) Shortland Trads. of N. Z. 97, 114, 125; Taylor Ne w 
Zealand 48, 137.

3) Turner Polynesia 236.



105

drgania przedśmiertne. Ale z szaleńcami trzeba się obchodzić 
z uszanowaniem, gdyż bóstwo w nich przebywa; to też warjaci 
zawdzięczają dobroć, z którą się z niemi obchodzą, przekonaniu, 
że działają pod wpływem nadprzyrodzonym ’). Tu, jak zresztą 
wszędzie na nizkim stopniu cywilizacji, utrzymuje się jeszcze 
dawne wyobrażenie, które przeszło do świata cywilizowanego 
pod postawą żartobliwego wyrażenia „natchniony głupiec” 
(inspired idiot).

Etnografja amerykańska dostarcza również opisów dzi­
kich ludów, przypisujących chorobę działaniu złych duchów. 
Dakotanie wierzą, iż duchy karzą ich za złe postępowanie, 
szczególnie za zaniedbywanie urządzania uczt dla zmarłych. 
Duchy te mają władzę rozkazywania duchom niedźwiedzia, 
jelenia, turkawki, ryby, drzewa, kamienia, robaka itp., a na­
wet zmarłego człowieka, gdy zamieszkają w człowieku, przy­
prawiają go o chorobę. Znachor leczy chorobę zamawianiem, 
śpiewając: „He-le-li lah” itd., z towarzyszeniem grzechotki 
z pustej dyni z kuleczkami; potem następuje uroczyste strze­
lanie do podobizny ducha, zrobionej z kory, ssanie bolącej 
części mała, aby wydobyć istotę choroby i strzelanie za ucie­
kającym duchem z). Taka kuracja rozpowszechniona była 
w Indjach Zachodnich za czasów Kolumba, kiedy to braciszek 
Roman Pane zapisał opowiadanie o krajowcu znachorze, który 
wyciągnął chorobę z nóg chorego, (tak, jak się ściąga spodnie) 
i wyszedł za drzwi, aby ją wydmuchnąć i kazać iść na góry, 
lub jeziora; obrzęd kończył się zwykle wysysaniem i wydo­
byciem kawałka mięsa, kamyczka, albo jakiejś rzeczy, którą, 
jak wmawiano choremu, włożył weń jego duch opiekuńczy, 
albo bóstwo (cemi), żeby go ukarać za to, iż nie wybudował 
mu świątyni, lub zaniedbał uczcić go modlitwą i ofiarami 3). 
Patagończycy wierzą, że chorobę wywołuje duch, który za- * 2 3

>) Ellis Polyn. Res. I, 363, 395 itd.; II, 1S3, 274; Cook 
3rd Voy. III, 131. Szczegóły o nadprzyrodzonym wpływie, działa­
jącym przez złe, lub szalone osoby obcop»emienne, znajdują się 
u Schoolcrafta, część IY, 49; Martiusa, I, 633; Meinersa, I, 323; 
Waitza, II, 181.

2) Schoolcraft Indian Tnbes część I, 250, część II, 179, 
199, część III, 498; M. Eastman Dahcotah XXIII, 34, 41, 72. 
Ob. również Grcgg Commerce cf Prairies II, 297 (Komanczowie); 
Morgan Ir o quais 163; Sproat, 174 (Ahtowie); Egcde Greenland 
186; Cranz, 269.

3) Roman Pane, XIX w Life of Colon, u Pinkertona, XII, 87.



106

mieszkał w ciele chorego; „utrzymują '), że każda cierpiąca 
osoba jest opętana przez złośliwego szatana; to też lekarze ich 
mają zawsze przy sobie bęben, na którym namalowane są 
wyobrażenia djabłćw i na którym bębnią przy łóżku chorego, 
aby wypędzió sprawcę cierpienia”. W Afryce, według filo- 
zofji Basutów i Zuluan, powodem choroby są duchy zmarłych, 
które przychodzą, aby zabrać żywych do siebie, albo skłonić 
ich do składania ofiar z mięsa. Poznają ich wróżbici, a nawet 
sam chory, który w snach widzi ducha zmarłego. Szczepy 
Kongo wierzą również, iż dusze zmarłych stają się potężnemi 
duchami, aby szerzyć chorobę i śmierć w ludzkości. Stąd to 
u ludów afrykańskich lecznictwo staje się sprawą religji, 
kwestją ofiar błagalnych i modłów, skierowanych do wywo­
łującego cierpienie zmarłego. Barolong oddaje pewnego ro­
dzaju cześć chorym umysłowo, uważając ich, za będących pod 
bezpośrednim wpływem bóstwa, a w Afryce wschodniej mówi 
się poprostu o szaleńcach i idjotach, że „mają nieprzyjaciół” * i 2 3). 
Murzyni zachodnio-afrykańscy, utrzymując, że istoty nadprzy­
rodzone są sprawcami choroby, umieją okreśhć, który duch 
działa w danym wypadku i dla czego. Chory zaniedbał wi­
docznie swego „wonga”, czyli ducha-fetysza, który mśc: się 

• za to i każe mu chorować; może też tak wpływać jego własny 
„kia”, czyli duch opiekuńczy, który oświadcza, że nie obcho­
dzono się z nim z należnem uszanowaniem itp-, albo „sisa”, 
duch zmarłego człowieka, który wziął s:ę na sposób, aby 
oznajmić, że potrzebuje dobrej odzieży, która po nim zos.ała a); 
oczywiście lekarstwem będzie tu zaspokojenie żądania ducha. 
Misjonarz J. L. Wilson przedstawia nam pojęcia ; duchach 
choroby nieco inaczej, takie, jakie sobie urobili Murzyni 
gwinejscy. „Opętanie przez djabła zdarza się często, a po­
stępki tych, którzy są tem dotknięci, są stanowczo podobne 
do nieszczęśliwych chorych, opisywanych w Nowym Testa­
mencie. Szalone ruchy, konwulsje, piana z ust, dowody nad­
ludzkiej siły, napady wściekłości, kaleczenie własnego ciała, 
zgrzytanie zębami i tym podobne objawy zdarzają się w więk-

*) D’Orbigny L’Homme American II, 73, 168; Musters 
Patagonians 180. Ob. J. G. Müller, 207, 231 (Karybowie); Spix
i Martius Brasilien I, 70: Martius Ethnog. Amer. I, 646 (Ma- 
lruzowię).

2) Casalis Basutos 247; Callaway Rei. of Amazulu 147 itd.; 
Magyar Süd-Afrika 21 itd.; Burton Central Afr. II, 320, 354; 
Steere w Journ. Anthrop. Inst. I, 1871, str. CXLYII.

3) Steinhäuser Religion des Negers w Magaz. der Evang. 
Missions und Bibel-Gesellschaften, Bazyleja 1856, Nr. 2, str. 139.



117

n niższych ludów, jak w krajach zabobonnych, chód wyżej 
ucywilizowanych, bywają w taki sam sposób leczone i tłuma­
czone, jau przed laty. Możemy chyba śmiało twierdzić, że 
zasada opętania przez djabła, czyli istotnie ta sama teorja 
wyjaśniania zasadniczo tożsamych zjaw.sk, wyznawaną jest 
dotąd przez połowę rodzaju ludzkiego, a wyznawcy jej są 
stałemi przedstawicielami przodków swoich z zamierzchłej 
starożytności. Dopiero w świecie ucywilizowanym, pod wpły­
wem nauki lekarskiej, która znacznie postąpiła od czasów 
klasycznych, pierwotna teorja animistyczna takich zjawisk 
chorobliwych została powoli wypartą przez poglądy bardziej 
zgodne z nauką nowożytną, a sprzyjające naszemu zdrowiu 
i szczęściu. Zmiana, która nastąpiła w sławnym domu warjatów 
w Gheel w Belgji, jest prawdziwie typową. Zgromadzano 
tam niegdyś w kościele św. Dymfny tłumy lunatyków i wy­
klinano z nich djabłów. Obecnie chorzy tego rodzaju udają 
się również do Gheel, lecz lekarz zajął miejsce egzorcysty. 
Gdziekolwiek wszakże w dawnych, czy nowych czasach wi­
dzimy wpływ szatana, użyty w celu wytłumaczenia cierpień, 
które uczeni iekarze objaśniają oDecnie inaczej, tam trzeba 
dokładać wszelkich starań, aby błędnie nie sądzić wierzenia 
starożytnego i stanowiska jego w historji. Gdy się pojawia 
w niższej kulturze, wtedy jest ono zupełnie racjonalną teorją 
filozoficzną, wyjaśniającą niektóre iaKta. patologiczne. Ale 
jak astronomja mechaniczna zachwiała stopniowo astronomję 
animistyczną ludów niższych, tak patologja biologiczna pod­
kopała stopniowo patologję animistyczną i zarówno tam, jak 
tu, bezpośredni wpływ osobisty istot nadprzyrodzonych ustąpił 
przed działaniem praw przyrody.

Zwróćmy się teraz do innej potężnej gałęzi niższej religji 
świata. Mamy na myśli fetyszyzm, który się rozwinął z tych 
samych zasad wpływu duchów, debrze nam znanych z teorji 
opętania. Portugalczycy, zauważywszy przed laty w Afryce 
zachodniej cześć, oddawaną przez Murzynów niektórym przed­
miotom, jak drzewa, ryby, rośliny, posążki, kamienie, pazury 
zwierzęce, kołki itp., porównali te przedmioty bardzo trafnie 
do amuletów, lub talizmanów, które znali dobrze i nazwali je 
yfeiticcP— czar. Wyraz ten pochodzi od łacińskiego factitius 
w znaczeniu „mający siłę magiczną”. Nowożytni Francuzi 
i Anglicy przyswoili sobie ten wyraz portugalski i przerobili 
go na fétiche, fetish,, chociaż dziwnym trafem oba języki po­
siadały wyraz ten oddawna, aie w odmiennem znaczeniu, 
gdyż faitis znaczyło po starofrancusku „dobrze zrobiony, 
ładny”, co po staroangielsku oznaczano wyrazem fetys. Spo­
tykamy go w znanym ustępie z Chaucera:

A
0



118

7íAnd Frensch sehe spak ful faire and fetysly,
Aftur the seule of Stratford atte Bowe,
For Frensch of Parys was to hire unknowe”.

Prezydent de Brosses, oryginalny myśliciel z ostatniego 
stulecia, uderzony opisem czci Afrykanów dla zmysłowych 
i ziemskich rzeczy, wprowadził wyraz „fetyszyzm”, jako ogolne 
określenie ‘). Wyraz ten rozpowszechnił się od czasu, gdy 
Comte użył go na oznaczenie tej teorji religji pierwotnej, która 
głosi, że przedmioty zewnętrznego świata posiadają życie, 
podobne do ludzkiego. Zdaniem mojem jednak stosowniej 
użyć wyrazu animizm do określenia nauki o duchach w ogól­
ność5, a wyrazem fetyszyzm oznaczać tylko wiarę w duchy 
w coś wcielone, do czegoś przywiązane, albo na coś wpły­
wające. Fetyszyzmem nazywać tedy będziemy cześć „kłód 
i kamieni”, która przechodzi niepostrzeżenie w bałwochwal­
stwo.

Każdy przedmiot może być fetyszem. Do niezmiernej 
ilości przedmiotów, nie mogących działać fizycznie, lecz któ­
rym nieświadomi przypisują siłę tajemniczą, nie można bez 
różnicy stosować pojęcia, że są one uważane za naczynia, 
siedliska, lub narzędzia istot nadprzyrodzonych. Mogą one 
też być tylko znakami, lub symbolami do przedstawienia uro­
jonych istot, lub pojęć, jak palce i laseczki, do wyrażenia liczb 
używane. Mogą też być czarami symbolicznemi, działającemi 
przez urojone udzielanie swoich właściwości: pierścień żelazny 
ma obdarzać siłą, a łapa kani chyżością w ucieczce. Ucho­
dzić też mogą pod pewnym względem za dziwaczne ozdoby, 
albo ciekawości. Skłonność do zbierania i podziwiania rzeczy, 
godnych uwagi z powodu piękności swej, kształtu, własności, 
lub przymiotów, przebija się w całej naturze ludzkiej. W sza­
fach muzeów etnologicznych widzimy stosy przedmiotów, które 
ludy niższe zbierały troskliwie i zawieszały na sobie, a więc: 
zęby, szpony, korzenie, jagody, konchy, kamienie itp. Fetysze 
powstają przeważnie z takich przedmiotów, a przyczyna uroku 
ich dla dzikich umysłów jest oczywiście tą samą, która kieruje 
przesądnym wieśniakiem, gdy zbiera jakieś drobiazgi bezwar­
tościowe „na szczęście”. Zasada ta wywiera zresztą wpływ 
w warstwach znacznie więcej ucywilizowanych, niż warstwy 
ludowe Porównajmy tylko cześć Ostjaka dla znalezionego *)

*) (G. de Brosses) Du culte des dieux fétiches ou Parallele 
de Vancienne Religion de VEgypte avec la religion actuelle de 
Nigritie, 1760. (De Brosses przypuszcza, że wyr. fétiche jest 
w związku z chose fée, fatum).



119

przezeń szczególnego jakiegoś kamyczka, ze skłonnością Chiń­
czyka do zbierania różnych odmian pancerza żółwiowego, 
albo z zamiłowaniem dziwaka Anglika, zbieracza muszli, do 
konch niezwykłych kształtów. Ten sam popęd kieruje Mu­
rzynem ze Złctego Wybrzeża, urządzającym sobie muzeum 
z potwornych i potężnych fetyszów i Anglikiem, zbierającym 
rzadkie znaczki pocztowe, albo niezwykłe laski. W tem za­
miłowaniu do rzeczy niezwykłych i dziwnych przebija się 
pociąg do cudowności, usiłowanie wyzwolenia się z nudnych 
praw przyrody i panującej w niej jednostajności. Gdybyśmy 
rozporządzali większą ucścią przykładów rzeczywistego zna­
czenia, które niższe plemiona przywiązują dó przedmiotów, 
otaczanych tajemniczem poszanowaniem, to posiadalibyśmy 
częstsze i pewniejsze dowody, niż obecnie, że przedmioty te 
są według nich w związku z działalnością duchów, czyli, że 
są fetyszami w ścisłem znaczeniu tego wyrazu. Nie można 
jednak uważad tego za pewnik. Aby zaliczyć coś do rzędu 
fetyszów, na to trzeba, dowodów, iż duch jest w dany przed­
miot wcielony,, lub że działa przezeń i wchodzi w styczność, 
albo przynajmniej, że tak sobie wyobrażają ludzie, którzy 
mają takiego fetysza. Wystarczy też dowód, że jakiś przed­
miot uchodzi za obdarzony samowiedzą i wolą, że się do 
niego przemawia, oddaje się mu cześć modły i ofiary i że 
wyznawcy się z nim obchodzą źle, lub dobrze, stosownie do 
dawniciszego, albo przyszłego jego względem nich zachowania 
się. Następujące przykłady wykażą, że wszystkie czczone 
przedmioty odpowiadają mniej więcej jednemu z tych wa­
runków. Badając właściwe znaczenie fetyszów, czczonych 
przez dzikich, lub ludzi więcej ucywilizowanych, najtrudniej 
dojść, czy własność- przedmiotu wynikają z wcielonego weń 
ducha, czy też z jakiegoś mniej wyraźnego wpływu. W nie­
których wypadkach punkt ten jest zupełnie jasnym, lecz 
w innych jest wątpliwym.

Do jaśniejszego zrozumienia natury fetysza dopomoże 
nam rzut oka na zajmującą grupę pojęć, które kojarzą cho­
robę z wpływem duchów i jednocześnie z obecnością jakiegoś 
obcego ciała. Pojęcia te są zastosowaniem zasady, że cho­
roba, albo prawdziwy duch choroby może być wcielonym 
w kamień, kij, lub podobne ciało. Wśród krajowców Australji 
znajdują się podobno czarownicy, którzy głcszą, iż za pomocą 
pociskań i ‘nnych manipulacji mogą wydobyć z siebie jakąś 
esencję, zwaną „bojlja”; tę następnie wkładają w ciało cho­
rego pod postacią kamyczka, wywołującego ból i pochłania­
jącego mięso, który można znowu wydobyć za pomocą cza­
rów, jako kamyczki, albo jako coś niewidzialnego. Nawet 
ducha wodnego, „nguk-wonga”, który wywołał różę w nodze



120

chłopca (ten zaś, będąc rozgrzanym, kąpał się za długo), 
czarownicy wyjmowali z chorej części ciała w postaci ostrego 
kamienia '). Karybowie, którzy ogólnie przypisują choroby 
sprawie nieprzyjaznych im bóstw, czy duchów, uciekają się 
również do czarowników i poddają się wyciąganiu ciernia, 
lub drzazgi z chorej części ciała, a na wyspach Antylskich 
kobiety zawijają w bawełnę takie kawałki kości, lub kamieni 
i chowają ’e, jako ułatwiające poród fetysze * 2). Malagazyj- 
czycy przypisują choroby wpływowi złego ducha i szukają 
pomocy u znachora, który zwykle usiłuje wypędzić cierpienie 
za pomocą „faditry”; bywa nią szczypta trawy, popiołu, owca, 
dynia, woda, którą chory płókał usta, albo coś podobr. ego. 
Kapłan wylicza wszystkie biedy, które gnębią cierpiącego 
i przenosi ja na faditrę, którą wkońcu wyrzuca wraz z cho­
robą 3 4). U Dajaków z Borneo, którzy wierzą niezachwianie 
w duchy chorobotwórcze, kapłan powiewa i grzechocze za- 
czarowanemi narzędziami nad chorą częścią ciała pacjenta 
i udaje, że wydobywa z niej duchy pod postacią kamieni, 
wiórków, albo strzępków tkaniny. Takich złych duchów wy­
dostaje on naraz z pół tuzina z żołądka jednego człowieka, 
a że otrzymuje sześć galionów ryżu za każdego, więc stara 
się (jak majster od odcisków w podobnych okolicznościach) 
wyciągnąć ich jaknajwięcej ł). Najciekawsze opowiadania 
tego rodzaju. pochodzą z Afryki. Dr. Callaway sporządził 
nam drobiazgowy opis postępowania Zuluan, aby zatrzymać 
postęp choroby, wywołanej przez duchy śmierci. Jeżeli wdowę 
trapi duch męża nieboszczyka, który przychodzi do niej co 
noc i rozmawia, jakgdyby nie był rozstał się z tym światem, 
tak, że wkońcu kobieta zaczyna tracić zdrowie, wtedy cza­
rownik „njanga” może zapobiec chorobie. Każe on jej za- 
trzymać w nocy ślinę w ustach i daje lekarstwo, które ma 
żuć, gdy czuwa. Potem idzie z nią i zaklina ducha, czyli 
„itongo”. Czasem zamyka go w cebulę rośliny inkomfy, zro­
biwszy w niej dziurę z boku, którą napełnia lekarstwem i śliną 
wdowy i zatyka czepkiem, poczem zasadza cebulę w ziemi. 
Wracając do domu, kobieta nie powinna się obzierać za siebie. 
Tym sposobem mara zostaje odpędzoną, a chociaż czasem

*) x/ey Australia II, 337; Eyre Australia II, 362; Oldfield 
w Tr. Eth. Soc. III, 235 itd.; G. A Moore Vocal, of S. W. 
Australia 18, 98, 103. Ob. Bonwick Tasmanians 195.

2) Rochefort Iles Antilles 419, 5GS; J. G. Müller, 173, 
207, 217.

3) Ellis Madagascar I, 221, 232, 422.
4) St. John Far East I, 211, ob. 72.



121

powraca, nie szkodzi już kobiecie; w tym więc razie znachor 
panuje nad nieboszczykiem. W innych wypadkach, gdy czło­
wiek choruje w skutek napaści duchów przodków, lekarz może 
go uzdrowić, wlewając kilka kropel krwi jego w otwór, zro­
biony w mrowisku, który nakrywa kamieniem i odchodzi nie 
oglądając się. Można też osiągnąć ten sam skutek rozraniwszy 
bolące miejsce i wlawszy krew w pyszczek żaby, złowionej 
w tym celu, którą się odnosi na miejsce. Tym sposobem 
człowiek uwalnia się od choroby '). W Áfryce zachodniej 
zwraca na siebie uwagę zwyczaj przenoszenia choroby z czło­
wieka na żywego ptaka, którego potem puszczają swobodnie; 
kto złapie tego ptaka, ten zachoruje * 2). Następujące opowia­
danie kapitana Burtona pochodzi z Afryki środkowej. Cho­
roba jest nawiedzeniem ducha, więc „mganga”, czyli czarownik 
powinien go wypędzić. Głównym środkiem do tego jest: 
bębnienie, taniec i picie, dopóki duch nie opuści ciała cho­
rego i nie przeniesie się w jakikolwiek przedmiot, technicznie 
zwany „keti”, tj. krzesło dla niego. Może nim być jakaś 
ozdoba, jak np. paciorek, pazur lamparta, albo coś w rodzaju 
gwoździa wbitego, lub szmaty zawieszonej na „drzewie djabel- 
skiem”, które mają moc uwięzienia ducha choroby. Można 
też śpiewami wypędzić duchy choroby; przy końcu każdej 
zwrotki jeden z duchów ucieka, w chwili gdy malowany kijek, 
w tym celu sporządzony, pada na ziemię. Z niektórych cho­
rych znachor wyciąga do dwunastu duchów, bo i tu zapłata 
liczoną jest od sztuki 3). W państwie Sjamskiem czarownik 
z plemienia Lao może posłać swego „fi fob”, czyli djabła 
w ciało nieprzyjaciela, w którem duch ten staje się bryłą 
mięsną, lub skórzaną i sprawia chorobę, kończącą się śmier­
cią 4). Tak więc tcorja o duchach chorobotwórczych jest 
w związku z panującą u niższych ludów praktyką czarowni­
ków, którzy udają, iż wydobywają z ciała chorego kamienie, 
kości, zwoje włosów itp., co wszystko miało być przyczyną 
„zadanej” mu choroby. Szczegółowy opis tego postępowania 
podałem gdzieindziej, pod nazwą „leczenia przez wysysanie”.5). 
W przeciwieństwie do tej teorji ukazuje się u niższych ple­
mion znane wyobrażenie, iż choroba, albo zły wptyw jest

') Callaway Religion of Amazulu 314.
2) Steinhäuser, 1. c. str. 141. Ob. Steere Rast Afr. Triées 

w Journ. Anthrop. Soc. I, str. CXLYIII.
3) Bnrton Central Africa II, 352. Ob. Sindh 177-
ł) Bastian Oestl. A^sien III, 275.
5) Early Hist, of Mankind rozdz. X. Ob. Bastian Mensch 

II, 116 itd.



12SÎ

istotą, którą można wraz z zakażonym przedmiotem nie tylko 
oddalić, ale i przenieść na inne zwierzę, lub przedmiot. Plinjusz 
naucza nas, że można wyleczyć chorego na żołądek, prze­
niósłszy cierpienie z ciała człowieka na pieska, lub kaczkę, 
która prawdopodobnie ulegnie chorobie '). Indowie mają 
przesąd, iż jest rzeczą niebezpieczną zostać trzecią żoną 
wdowca; więc przez ostrożność ten ostatni zaręcza się wpierw 
z drzewem, które ginie zamiast kobiety * 2). W Chinach w dzień 
urodzenia dziecka, spodnie ojca, przewrócone na lewą stronę, 
rozwieszają w mieszkaniu, aby wszystkie złe wpływy weszły 
w nie, zamiast w dziecko 3). Ludy nowożytne nie wyparły 
się jeszcze takich pojęć. Etnograf może się nauczyć z „białej 
magli” chłopów europejskich, że można wyleczyć chorego na 
febrę, albo na ból głowy, przenosząc cierpienie na rajca, lub 
ptaka i pozbyć się gorączki, gośćca, albo brodawek, prze­
kazując je krzakowi bzowemu, wierzbie, sośnie, lub osice, 
wymawiając odpowiednie zaklęcia: „Dzień dobry, stara, od­
daję ci zimną”; „Dobry wieczór, panie bez, oto febra moja, 
przywiązuję ci ją i odchodzę”; „Osiko, osikowa drzewino, 
proszę, kup tę brodawkę ode mnie” itd. 4). Można również 
przybić, lub zawiesić chorobę na pniu drzewa, albo wynieść 
ją z domu i pogrzebać, wraz z włosami, lub z obrzynkami 
paznogci cierpiącego. Spoglądając na te przesądy ze stano­
wiska moralności, uznamy, że zwyczaj przenoszenia choroby 
na węzeł, lub na kosmyk włosów i grzebania jej w ziemi jest 
najzupełniej niewinnym środkiem; ale istnieje też inny zwy­
czaj, będący okazem najbardziej wygórowanego sobkowstwa. 

T? Anglji, chcąc wytępić brodawki, trzeba potrzeć każdą 
z nich osobnym kamyczkiem; kamyczki te, zebrane do worka, 
rzuca się na drodze do kościoła, a kto ma nieszczęście zna­
leźć je, nabawia się brodawek. Niemcy zaś kładą przy drodze 
zdjęty z wrzodu plaster, a przechodzień zabiera chorobę. 
Dowiaduję się od lekarzy, iż pęczki kwiatów, któremi dzieci 
obdarzają często podróżników po Europie południowej, są 
czasem zrobione umyślnie w celu wysłania z domu jakiejś 
choroby 5). Spottiswoode dostarczył mi bardzo zajmującego

) Plin. XXX, 14, 20. Cardan De Var Rerum rozdz. XLIir.
2) Ward Hindoos I, 134, II, 247.
3) Doolittle Chinese I, 122.
4) „Goe morgen, olde, ick geef oe de Kolde”, „Goden Abend, 

Herr Fieder, hier bring ick mien Feber, ick bind em di an und gah 
daran”, „Ask-tree, ashen tree, pray buy this wart of me” itd.

5) Grimm D. M. 1118—23; Wuttke Volksaberglaube 155— 
70; Brand Pop. Ant. II, 375, III, 286; Halliwell Pop. Rhymes 208;



125

aby ją czcić, jako ducha domowego; niektórzy usiłują po­
chwycić ducha wcielonego w ptaka, lub rybę, Bindżuarowie 
z Reiporu przynoszą go do domu w garnku wody, a Bundża- 
janie w doniczce z rośliną *) Chińczycy hołdują podobnym 
wyobrażeniom i wierzą, iż jeden z trzech duchów człowieka 
obiera sobie mieszkanie w tablicy pamiątkowej i tam odbiera 
cześć i wiadomości od potomnych. Długie przechowywanie 
pozłacanej i lakierowanej trumny zmarłego krewnego, oraz 
cześć i ofiary, składane na grobie, są następstwem wierzenia, 
że duch unosi się w pobliżu ciała. W związku z temi dziw­
nemu poglądami jest znany w Chinach zwyczaj przynoszenia 
do domu w kogucie (żywym, lub sztucznym) duszy człowieka, 
zmarłego w oddaleniu, a także zwabiania do ubrania chorego 
duszy, która już opuściła ciało, lecz którą w ten sposób można 
odzyskać * 2). Pojęcie wcielania się duszy wyraziło się w dziwnej, 
lecz zrozumiałej bajce tatarskiej o djable-olbrzymie, którego 
nie można było zabić, bo nie nosił duszy w ciele, lecz w dwu- 
nastogłowym wężu, którego miał w worku na grzbiecie konia; 
bohater dowiedział się jednak o tern, zabił węża, a olbrzym 
musiał umrzeć. Bajka ta jest bardzo ciekawą, gdyż zawiera 
prawdopodobnie wskazówkę pierwotnego znaczenia znanego 
szeregu bajek europejskich, w rodzaju skandynawskiej, w której 
nie można zabić wielkoluda, bo nie nosi serca z sobą, tylko 
je przechowuje w jajku kaczem na odległej wodzie; młody 
junak znajduje wkońcu jajko, tłucze je i wielkolud pada 3). 
Pojęcie o wcielaniu się duszy tak się przedstawia u ludów 
ucywilizowanych: „Duch może być zaklętym na pewien prze­
ciąg czasu, krótszy, niż sto lat, w jakiemkolwiek miejscu, lub 
ciele pełnem, czy próżnem, jak w grubym dębie, w rękojeści 
miecza, w baryłce piwa, jeżeli to zwykły ooywatel, a w gą­
siorze wina, jeśli to hrabia, lub sędzia”. Tak czytamy w żar­
tobliwym opisie Grose’a sztuki „zaklinania” duchów 4). Jest 
to jeden z pośród wielu wybornych przykładów, jak zasady 
poważnej wiary dzikich przechodzą pod postacią żartów do 
świata ucywilizowanego.

*) Report of Jubbulpore Ethnological Committee, Nagpore, 
1868, część I, 5.

2) Doolittle Chinese I, 151. 207, 214, II, 401; ob. Platb 
Religion der alten Chinesen ezęśc I, 59, II, 101.

3) Castrén Finn. Myth. 187; Dasent Noxe Tales 69; Laue 
Thousand and One Nights III, 316; Grimm D. M. 1033. Ob. 
również Bastian Psychologie 213. Eisenmenger Judenthmn część 
II, 39.

4) Brand Pop. Ant. III, 72.



Tak samo też inne istoty nadprzyrodzone, ?łąkające się 
po święcie, znajdują fetysze, przez które działają, wcielając 
się w nie i stając widomie przed oczami wierzących. Nie­
zmiernie trudno zakreślić granicę, oddzielającą dwie główne 
grupy pojęć o działaniu duchów przez to, co nazywamy 
przedmiotami martwemi. W zasadzie możemy odróżnić po­
jęcie o przedmiocie, działającym jakby siłą i wolą własnej 
duszy, czy ducha, od pojęcia o przedmiocie, w który duch 
się wciela, albo na który działa z zewnątrz, używając go za 
narzędzie, lub siedlisko. Lecz w rzeczywistości wyobrażenia 
te zlewają się zupełnie, co potwierdza teorję animizmu, któ- 
rąśmy. tu rozwinęli, a która odnosi pojęcia te do jednego, 
pierwotnego wyobrażenia o duszy ludzkiej i sprawia, że gra­
nica między niemi się zaciera. Bezpieczniej oprzeć się na 
kilku typowych opisach fetyszyzmu i związanych z nim zasad 
na różnych stopniach kultury, niż kusić się o wynalezienie 
stosownego, ogólnego określenia.

Istnieje ciekawe opowiadanie z czasów Kolumba, świad­
czące, jaką władzę i tajemniczą duszę dzikie plemiona były 
w stanie przypisywać martwym ciałom. Kacyk Hatnej do 
wiedział się od szpiegów swoich na Hispanjoli, że Hiszpanie 
chcą napaść na Kubę. Zwołał więc lud i począł opowiadać 
im o Hiszpanach, jak prześladują krajowców wysp i że czynią 
to dla wielkiego boga, którego czczą i kochają. Petem wy­
dobył kosz ze złotem i powiedział: „Oto bóg ich, któremu 
służą i którego kochają. Słyszeliście już, że przyjdą tu szukać 
swego boga, więc urządźmy uroczystość dla niego, iżby po­
wiedział im, gdy przyjdą, żeby nas nie krzywdzili”. Lud 
tańczył i śpiewał przed koszem od nocy do rana; wkońcu 
kacyk przemówił do zebranych, radząc, aby nie chowali ni­
gdzie boga chrześcjańskiego, bo nawet gdyby go skryli we 
wnętrznościach swoich, to jeszczeby musieli oddać najezdni- 
kom i kazał wrzucić go na dno rzeki, co też uczyniono ')• 
Jeżeli opowiadanie to jest zbyt dowcipnie pomyślane, iżby 
mogło uchodzić za prawdę, to jednak nie przesadza ono rze­
czywistych pojęć dzikich ludzi. „Maraka”, czyli grzechotka 
obrzędowa, używana przez niektóre dzikie szczepy brazylijskie, 
Uchodziła za pierwszorzędnego fetysza. Była to dynia z trzon­
kiem i otworem na usta, napełniona kamieniami, ale dla wy­
znawców nie była zwyczajną grzechotką, lecz powłoką ducha, 
który przez nią mówił, gdy nią poruszano. Tc też Indjanie 
rozmawiali ze swemi marakami, stawia1 i im żywność i napój, 
palili kadzidła, wyprawiali dla nich uroczystości doroczne,

') Serrera Hist, de las ïnetias Occidentales, Dec. I, IX, 3,



127

a nawet wszczynali wojnę z sąsiadami, aby zaspokoió ducha, 
przebywającego w grzechotce '), ktćry domagał się ofiary 
ludzkiej. U Indjan Ameryki północnej fetyszyzm wyraża się 
w ciekawym sposobie otrzymywania „lekarstwa”. Każdy mło­
dzieniec spostrzega we śnie, lub widzeniu obraz swego „le­
karstwa”, a zważywszy, jak bardzo rozpowszechnionem jest 
przekonanie, że sny i widzenia są duchami, zrozumiemy, iż 
animizm odgrywa i w tym razie główną rolę. Poznane w ten 
sposób lekarstwo jest zwierzęciem, lub częścią jego, a więc 
skórą, szponami, piórem, skorupką, albo rośliną, kamieniem, 
nożem, fajką. Przedmiot ten młodzieniec powinien zdobyć 
i uważać za opiekuna przez całe życie, gdyż będąc naczy­
niem, lub powłoką ducha, ma naturę fetysza. Właściciel od­
daje mu cześć, wyprawia uroczystości dła niego, poświęca 
mu konie, psy i inne cenne przedmioty, pośpiesza przejednać 
go, gdy jest obrażony i każe się z nim grzebać, aby duch 
opiekuńczy zaprowadził go do szczęśliwych krain, pełnych 
zwierzyny. Cbok tych duchów i przedmiotów opiekuńczych, 
Indjanie * 2), a szczególnie znachorzy (medicine-men, od fran­
cuskiego „médecin”, które to imię nadano lekarzom krajow­
com, czyli zaklinaczom i rozciągnięto z czasem na wszystko, 
co ma stosunek z ich sztuką) posiadają mnóstwo innych fe­
tyszów, przez które duchy działają. U szczepów turańskich 
Azji północnej Castrón znalazł wyobrażenie o duchu zawartym 
w ciele martwem, do którego należy i w którem mieszka 
w ten sam niezrozumiały sposób, jak dusza w ciele człowieka, 
a Ostjacy czczą przedmioty, mające rzadkie, lub wyjątkowe 
zalety i wierzą w związek, zachodzący między szamanami, 
czyli czarownikami, a fetyszami, zupełnie jak Tatarzy, którzy 
twierdzą, że niezliczone szmaty, gałganki, dzwonki i kawałki 
żelaza, ozdabiające czarodziejski ubiór szamana, zawierają 
duchy, obdarzone władzą popierania czarów jego 3). Jan 
Bell w podróży swej przez Azję roku 1719 opowiada historję, 
która jest wybornym okazem pojęć Mongołów o działaniu 
przedmiotów, poruszających się własną siłą. Kupiec rosyjski 
opowiedział mu, że ukradziono mu kilka sztuk adamaszku. 
Podał skargę o tern, a lama Kutuchtu zarządził stosowne 
kroki, aby wynaleźć złodzieja. Jeden z lamów wziął stołek 
o czterech nogach i pokręciwszy go kilka razy w różnych

') Lery Brésil 24S, J. G. Müller, 210, 262.
2) Schoolcraft Indian Tribes; Waitz, III; Catlin N. A. Ind, 

I, 36; lieating Narrative I, 421; J. G. Malier, 74 itd. Ob. Cranz 
Grönland 274.

3) Castrén Finn. Myth. 162, 221, 230; Meiners, I, 170.



128

kierunkach, wskazał wreszcie na namiot, w którym schowane 
były skradzione rzeczy. Lama siadł na stołku, jak na koniu 
i zaniósł go, czyli, jak ogólnie mniemano, został zaniesionym 
do namiotu. Kazał oddać adamaszek, co też natychmiast 
uczyniono, bo w takich razach żadna wymówka nie pomaga ').

Z Azji pochodzące opowiadanie to o sposobie wróżenia 
za pomocą sprzętu-fetysza dopełnimy nowszym opisem, przy 
bywającym z Afryki środkowej. Ksiądz H. Rowley powiada
0 Manganjach, iż wierzą, że znachor może nadać dobre, lub 
złe własności stworzeniu, lub rzeczy, których lud się obawia, 
chociaż .m czci nie oddaje. Misjonarz ten był raz świadkiem, 
jak umiejętności tej użyto do wykrycia złodzieja, który ukradł 
pewną ilość zboża. Lud zgromadził się wkoło dużego drzewa 
figowego. Dziko wyglądający czarownik przyniósł dwa kije, 
w rodzaju trzonków od miotły, które po tajemniczych mani­
pulacjach i niezrozumiałych wyrazach oddał czterem mło­
dzieńcom, a ci po dwóch każdy kij trzymali. Ogon zebry
1 grzechotkę z dyni dano chłopcu i młodzieńcowi. Czarownik 
począł się tarzać i taczać w obrzydliwy sposób, śpiewając 
ciągle zaklęcia, podczas gdy chłopcy z ogonem i grzechotką 
skakał' wkoło tych, którzy trzymali kije i potrząsali narzę­
dziami swemi nad ich głowami. Po chwili ludzie z kijami 
dostali spazmatycznych drgawek w rękach i nogach, które 
zwolna przeszły w konwulsje. Piana poczęła się im z ust 
toczyć, oczy zdawały się wychodzić z głowy, słowem byli 
obrazem opętania przez djabła. Według rozumienia krajow­
ców, kije były początkowo opętane, a przez nie ludzie, którzy 
nie mogli ich prawie utrzymać. Kije kręciły i szarpały ich 
wkoło, jak szalonych, nie zważając na krzaki, ciernie, ani na 
żadną przeszkodę; nic nie mogło ich wstrzymać. Ciała opę­
tańców były poszarpane i zakrwawione, aż wkońcu wrócili 
do zgromadzenia, pokręcili się jeszcze wkoło i popędzili drogą 
aż do chaty jednej z żon wodza, gdzie padli wyczerpani i za­
dyszani. Kije potoczyły się pod stopy kobiety, wskazując na 
nią, jako na złodziejkę. Zaprzeczyła, ale znachor oświadczył: 
„Duch cię obwinił; duch nigdy nie kłamie”. Skończyło się 
jednak na daniu „muawi”, czyli trucizny, używanej w próbach 
niewinności, tylko nie jej, lecz kogutowi, jako zastępcy ko­
biety; ptak wyrzucił truciznę, a kobietę uniewinniono 2).

Fetyszyzm u ludów nieucywilizowTanych nie ogranicza się 
tedy ojczyzną Murzynów Afryki zachodniej, z któremi koją-- 
rżymy go zwykle w pojęciach naszych, chociaż jest on tam *)

*) Boli, u Pinkertona, VII, 357.
H. Éowley Universities’ Mission to Central Africa 217.



Í29

wistocie panującym, tam zwrócił uwagę cudzoziemców i stam­
tąd pochodzą najdokładniejsze i najszczegółowsze jego opisy. 
Ogólne określenie zasady, na której się opiera, według nie­
żyjącego już profesora Waitza, daje się tu wybornie zasto­
sować. Opisuje on, jak Murzyn pojmuje fetysza, mówiąc: 
„Według jego poglądów, duch nreszka, lub może mieszkać 
w każdej rzeczy zmysłowej; często duch wielki i potężny 
mieszka w niepozornym przedmiocie. Duch ten nie jest 
przywiązany stale i niezmiennie dc ciała, w którem mieszka; 
ciało to jest tylko zwykłem, albo głównem siedliskiem jego. 
Wyobraźnia Murzyna oddziela często ducha od ciała zmysło­
wego, w którem mieszka, przeciwstawia je nawet czasem du­
chowi, ale najczęściej jednoczy oba te pojęcia, a całość, czyli 
fetysz (jak go nazywają Europejczycy) jest przedmiotem czci 
jego religijnej”. Kilka innych szczegółów pokaże nam, jak 
tę zasadę zastosowano. Fetysze (krajowcy zwą je „grigri”, 
„dżudżu” itp.) są ciekawemi, tajemniczemi przedmiotami, 
które uderzają wyobraźnię Murzyna, albo są rzeczami poświę­
conemu, lub używanemi przez kapłana, czy zaklinacza, Zasadą 
ich wpływu jest, że należą do duchów, lub djabłów, albo im 
służą. Trzeba jednak doświadczyć ich wpływu, a jeżeli nie 
przynoszą szczęścia właścicielowi, to je zastępuje innemi, po­
tężniej szemi. Fetysz widzi, słyszy, rozumie i działa; właściciel 
czci go, rozmawia z nim poufnie, jak z drogim i wiernym 
przyjacielem, leje nań rum w ofierze, a w chwilach niebez­
pieczeństwa woła na niego głośno i poważnie, aby obudzić 
ducha jego i energję. Dla zrozumienia, jakiego rodzaju rzeczy 
stają się fetyszami i w jak* sposób mają służyć wpływowi 
duchów, przytoczymy tu opowiadanie Romera o Gwinei, spi­
sane około stu lat temu. W domu fetyszów, powiada, wisi, 
lub leży tysiące drobiazgów bezwartościowych: garnek z czer­
woną ziemią, z utkwionem w niej koguciem piórem, owinięte 
nićmi gwoździe, pióra czerwonej papugi, włosyitp. Najważniejszą 
rzeczą w cłiacie owej jest krzesło, aby fetysz mógł na niem 
usiąść i materac, aby miał gdzie spocząć. Materac jest wiel­
kości ręki ludzkiej, a i krzesło jest zastosowane do tych roz­
miarów. Jest tam też buteleczka przygotowanej dla niego 
wódki. Wyrazu fetysz używamy tu na oznaczenie ducha, 
który mieszka w tej pierwotnej świątyni; ale i owe niezliczone 
drobiazg1, które także nazywamy fetyszami, kojarzą się z bó­
stwem w tym przybytku. Römer zajrzał raz przez otwarte 
drzwi i ujrzał starego wodza murzyńskiego, siedzącego pośród 
dwudziestu tysięcy fetyszów we własnem muzeum fetyszów, 
który okazywał im cześć w ten sposób. Starzec powiedział 
mu, że nie zna anr setnej części przysług, które mu oddały; 
przodkowie jego i on sam zebrali wszystkie te rzeczy, z któ- 

CywUizaeja pierwotna, t. II. 9



13C

rych każdej coś zawdzięczają. Gość wziął kamień wielkości 
kurzego jaja, a Murzyn opowiedział jego tiistorję. Wychodząc 
raz z domu dla bardzo ważnego przedsięwzięcia i przestępując 
próg, stąpił na kamień i doznał obrażenia. Aha! pomyślał, 
tu jesteś? I wziął karcień, który pomagał mu przez dnie całe 
w tern przedsięwzięciu. Afryka zachodnia jest do dziś dnia 
światem fetyszów. Podróżnik spotyka je na każdymi kroku, 
na każdej bramie, na każdych drzwiach; wiszą one jako amu­
lety na szyi każdego człowieka, chronią od choroby, albo ją 
wywołują, jeżeli są zaniedbane, sprawiają deszcz, napełniają 
morze rybami, które wpływają dobrowolnie w sieci rybaka, 
chwytają i karzą złodziei, dają właścicielowi swemu odważne 
serce i niszczą nieprzyjaciół jego, słowem, niema nic takiego, 
czegoby fetysz nie mógł zrobić, lub zepsuć, byleby był praw­
dziwym i odpowiednim fetyszem. W ten sposób jednostronna 
logika barbarzyńców, która podnosi wszystko, co się udaje, 
a prześlepia wszystko, co się nie powiodło, urobiła sobie po­
wszechną filozc'ję fetyszyzmu, zastosowaną do wszystkich 
objawów życia. Wpływ jej jest tak silnym, że nawet Euro­
pejczyk, przebywający w Afryce, przejmuje się nią od Murzy­
nów i „staje się czarnym”, jak to mówią. Nawet dziś jeszcze 
podróżnik, przyglądając się śpiącemu białemu towarzyszowi, 
może nieraz ujrzeć na szyi jego pazur, kość, lub tegoż rodzaju 
drobiazg czarodziejski, który nosi w tajemnicy na sobie ')-

Wreszcie i w życiu Europejczyków widzimy dobrze za­
znaczone ślady tej starożytnej wiary w duchy, albo w tajem­
nicze wpływy, kryjące się w przedmiotach. Djabeł średnio­
wieczny mógł wejść w starą maciorę, w słomkę, w ziarnko 
jęczmienia, w wierzbę. Można było nosić z sobą ducha, uwię­
zionego w naczyniu:

„Besides in glistering glasses fayre, or eise in christall 
eleare, They sprighr.es enclose” 2).

Lud nowożytny utrzymuje, że duchy muszą mieć jakieś 
ciało zwierzęce, albo inny przedmiot, w którym mieszkają: 
pióro, worek, krzak itp. Tyrolczycy nie używają słomy na 
wykałaczki do zębów, bo ^wierzą, iż dja.bły się w niej kryją. 
Bułgarzy uważają za wielki grzech, jeżeli kto nie przewędzą

') Waitz Anthropologie II, 174; Römer Guinea 56 itd.; J. L. 
Wilson West Africa 135, 211—6, 275, 538; Barton Wit ^nd 
Wisdom from W. Afr. 174, 455; Steinhäuser, 1. c. 134; Bosman 
Guinea, u Pinkertona, XYI, 397; Meiners Gesch. der Relig. I, 173. 
Ob. Ellis Madagascar I, 396; Flacourt Madag 191.

a) „Także w pięknych, błyszczących szkłach, albo w jasnym 
krysztale Zamykają duchy”.



1S1

mąki, przywiezionej ze młyna (szczególnie, jeżeli młynarzem 
jest Turek), żeby przeszkodzić djabłu wejść w nią ‘). Ludzie 
w najbardziej ucywilizowanych krabach noszą amulety. Ciemni 
i przesądni noszą je z iście dziką wiarą w ich tajemniczą 
władzę, a oświeceńsi jako ciekawy przeżytek z przeszłości. 
Zjawiska duchowe i fizyczne tak zwanych „stolików wirują­
cych” należą do szeregu objawów, które s,ę często spotykają 
u ras niższych, a przypisywane są wpływowi nadprzyrodzo­
nemu, najwyraźniej spirytystycznemu.

Przy wyznaczaniu miejsca w historji rozwoju umysło­
wego wierzeniom niższych ludów we wcielanie się, lub w prze­
nikanie przedmiotu przez wpływ, lub ducha, bardzo zajmują- 
cem będzie porównanie wierzeń tych z zasadami, przyjętemi 
w filozofji ludów ucywilizowanych. Tak np. biskup Berkeley 
zarzuca niejasność wyrażeń tym, którzy opisywali stosunek 
siły do ulegających jej przedmiotów. Przytacza cn Torri- 
cellego, który porównywa materję do zaczarowanego naczynia 
Circei, służącego za siedlisko siły i twierdzi, że siła i bodziec 
są tak subtelnemi abstrakcjami i udoskonalonemi kwintesen­
cjami, że nie można ich zamknąć w innem środowisku, jak 
tylko w najwyższem zmaterjalizowaniu ciał stałych; Leibnitz 
zaś porównywał najpierwszą siłę czynną z duszą, albo z formą 
substancjalną. Nawet najwięksi ludzie, powiada Berkeley, 
gdy się oddawali abstrakcji, musiefi się uciekać do wyrazów 
bez ścisłego znaczenia, będących wistocie tylko cieniami scho- 
lastycznemi * 2). Możemy śmiało powiedzieć, że takie zwroty 
świadczą, iż ucywilizowany metafizyk zniża się do owych 
pojęć pierwotnych, które napełniają dotąd umysły dzikich 
krajowców Syberji i Gwinei. Ośmielam się nawet twierdzić, 
iż wyrażenia naukowe, rozpowszechnione za moich szkolnych 
czasów, a tłumaczące gorąco i elektryczność jako płyny nie­
widzialne, przechodzące przez ciała stałe, są pomysłami, które 
odtwarzają z niezmierną dokładnością najczystszą teorję fety- 
szyzmu.

W rozdziale o fetyszyzmie, którym się właśnie zajmu­
jemy, musimy też wspomnieć o czci „kloców i kamieni”, 
wyodrębniając -ą isdnak z konieczności. Kloce i kamienie, 
używane jako ołtarze, nie są z natury swej fetyszami i przede- 
wszystkiem trzeba się upewnić, czy cześć lest do nich zwró­
coną. Potem powstaje trudne pytanie, czy kloce i kamienie

') Brand Popular Antiquities III, 255 itd.; Sastian Psycho- 
logie 171; Wuttke Deutscher Volksaberglaube 75—95, 226 itd.; 
St. Clair i Brophy Bułgaria 46.

2) Berkeley Concerning Motion w Works H, 86.



i3â

poczytywane są za czysto idealnych przedstawicieli bóstw, 
czy też istnieje przekonanie, że bóstwa są w fizycznym związku 
z niemi, że są w nie wcielone, że przez nie działają? Innemi 
słowy, czy są one tylko symbolami, czy też prawdziwemi 
fetyszami? Pojęcia czcicieli bywają czasem pod tym względem 
wyraźnie określone, Czasem można o nich wnosić ze szczegółów, 
ale najczęściej są one wątpliwe.

Z pośród niższych plemion amerykańskich, Dakotanie 
biorą głaz okrągły, malują go i nazywając dziadkiem, .skła­
dają mu ofiary i modlą się, iżby ich wybawił z niebezpie­
czeństwa *). Podróżnicy wspominają o trzech kamieniach, 
czczonych przez krajowców wysp Zachodnio-Indyjskich; jeden 
z tych kamieni opiekował się żniwami, drugi kobietami, uła­
twiając im poród, trzeci miał wpływ na deszcz i słońce, sto­
sownie do potrzeby * 2 3). Plemicna brazylijskie wbijają kołki 
w ziemię i składają przed niemi ofiary, aby ułagodzić bogów, 
albo djabłów a). Cześć kamieni zajmowała ważne miejsce 
w wysokiej stosunkowo kulturze Peruwji, gdzie nie tylko 
czczono osobliwe głazy, ale ustawiano nawet kamienie, mające 
przedstawiać przodków rodu i bóstwa opiekuńcze wiosek. 
Montesinos opowiada, że gdy przestawano czcić święty ka­
mień, papuga wyfruwała zeń do innego kamienia, do którego 
cześć się zwracała. Chociaż autor ten nie zasługuje na wiarę, 
trudno jednak przypuścić, iżby wymyślił bajkę, która nadaje 
się tak dziwnie do wyobrażeń Polinezyjczyków, że ptak przy­
nosi i wynosi z bożka weń wcielonego ducha 4)

Cześć kijów i kamieni istnieje w Afryce u Damaran 
połudri owych, którzy jako wyobrażenia przodków na uro­
czystościach religijnych wbijają w ziemię kije z drzewa, lub 
krzaka, poświęconego zmarłym i kijom tym podają najpierw 
potrawy 5). Misjonarze widzieli nad Białym Nilem kobietę 
z plemienia Dinka, która w chacie swej pierwszy łyk napoju 
i pożywienia składała w ofierze krótkiemu, grubemu kijowi, 
utkwionemu w ziemi, aby duch jej nie skrzywdził 6 7). Abi- 
syńskie plemię Galla, które posiada dokładnie sformułowaną 
naukę o bóstwach, czci kamienie i kłody, ale nie bałwany ’).

') Schoolcraft Indian Tribes, część II, 1ËS, część III, 229.
2) Herrera Indics Occidentales, dek. I, III, 3.
3) De Laet Novus Orbis XV, 2.
4) Garcilasc de la Vega Commentarios Reales I, 9; J. G. 

Millier,' 263, 311, 371, 387; Vaitz, IV, 454.
5) Hahn Gvamm, des Hereró, oh. wyraz omu-makisina.
®) Kaufmann Central AJrika (Biały Nil) 131.
7) Waitz, II, 518, 523.



133

Na wyspie Sumbawa Orang-Dongowie przypisują wszystkie 
nadprzyrodzone i niezrozumiałe zjawiska słońcu, księżycowi, 
drzewom itd., ale szczególnie kamieniom i kiedy ich dotknie 
choroba, lub niepowodzenie, składają ofiary pewnym kamie­
niom, aby uprosić łaski swego ducha, czy gienjusza !). Po­
dobne. wyobrażenia dają się wyśledzić na wyspach oceanu 
Spokojnogo zarówno u jaśniejszych, jak u ciemniejszych ple­
mion. Na wyspach Towarzyskich oddawano cześć i składano 
ofiary kłodom nieoc:osanym, albo szczątkom kolumn bazalto­
wych,. ubranych w stroje krajowców i namaszczonych oliwą, 
gdyż jako napełmone ataą, czyli bóstwem, posiadały w oczach 
krajowców moc boską 2). Na Nowych Hebrydach oddawano 
cześć otartym przez wodę kamyczkom 3), a bóstwa i boginie 
Mó żyjezyków nawiedzały, albo zamieszkiwały białe kamienie, 
podobne do gładkich, okrągłych kamieni milowych i tam 
przyjmowały ofiary z pożywienia 4). Dziwny antropemor- 
ficzny. pomysł, że kamienie .bywają mężem i żoną, a nawet 
że miewają dzieci, rozpowszechniony jest u Fidżyiczyków, 
jak równ.eż u Peruwjan i Lapończyków.

Plemiona turańskie Azji północnej rozwinęły cześć kloców 
i kamieni dc najwyższego stopnia. Nie tylko kamienie, zwra­
cające uwagę kształtem, podobne do ludzi, lub zwierząt są 
przedmiotem czci, ale wogóle wszystkie kamienie, gdyż po­
tężne duchy w nich mieszkają. Samojed, podróżujący w san­
kach skrzynkowych z dwoma bóstwami, z których jedno ma 
kamienną głowę, a drugie jest prostym czarnym kamieniem, 
poubieranemi w zielone suknie z czerwonemi naszywkami 
i pomazanemi krwią ofiarną, jest typowym okazem czciciela 
kamieni. Ostjacy zaś, gdyby sławny „król Kłoda” zjawił się 
między niemi, ubraliby niezwłocznie w szmaty świętą jego 
osobę : ustawiliby ją na szczycie góry, albo w lesie, aby 
jej cześć oddawać 5). Pospolita w Indjach nowożytnych cześć, 
oddawana drewnom i kamieniom, spotyka się szczególnie 
u plemior nie indyjskiego, albo tylko w części indyjskiego 
pochodzenia i kultury. Przykładem tej czci niech będą: bam­
bus, który wyobraża Mainou, boginię Bodów i który na jej *)

*) Zollinger w Journ. Ind. Archip. II, 692.
2) Bllis Polyn. Res I, 337. Ob. również Ellis Madagascar 

I, 399.
3) Turner Polynesia 347, 526.
4) Williams Fiji I, 220; Seemann Viti 66, 89.
5) Castrén Pinn. Myth. 193 itd., 204 itd.; Voyages au 

Nord VHI, 103, 410; Klemm C. G. III, 120. Ob. również Steller 
Kamtschatka 265, 276.



134

rachunek przyjmuje co rok świnię, oraz jaja, przynoszone co 
miesiąc przez kobiety '); kamień pod dużem drzewem baweł- 
nianem w każdej wsi Chondów, który jest siealiskiem Nadzu 
Pennu, bóstwa wioski * 2); bryła, lub kamień pod drzewem, 
który w Beharze przedstawia boską duszę jakiegoś zmarłego, 
jest czczonym i daje natchnienie wyroczni 3); wreszcie kamień, 
przechowywany w każdym domu przez Bakadarów i Beta- 
darów, przedstawiciel boga Buta, którego upraszają ofiarami, 
żeby nie pozwalał złym duszom zmarłych niepokoić- żyją­
cych 4). Możemy też wspomnieć tu dwa nieociosane ka­
mienie, ustawiane pod dachem przez Szanarów z Tinnevelly, 
za których pośrednictwem wielcy bogowie i boginie odbie­
rają ofiary; bywają one zresztą wyrzucane, lub zaniedbywane, 
gdy tylko nie są potrzebne 5). Dziwne gromady poustawia­
nych kamieni w Indjach miały na celu, iżby każdy kamień 
przedstawiał, lub służył za ciało dla wcielającego się bóstwa, 
llislop czyni uwagę, że we wszystkich częściach Indji po­
łudniowych można widzieć cztery, lub pięć kamieni, ustawio­
nych kołem na polach ryotów (dzierżawców) i pomalowanych 
na czerwono, które lud uważa za stróżów pola i nazywa pię­
cioma Panduami. Przypuszcza on bardzo słusznie, że indyjska 
ta nazwa wyparła dawniejszą krajową. Zwyczaj indyjski wy­
maga malowania każdego kamienia czerwoną farbą, tworzącą 
jakgdyby krwawą plamę tam, gdzie wypadłaby głowa bożka, 
gdyby kamień obrobiono 6). Ale w Indjacb 'cześć kamieni 
nie jest bez przykładu nawet u plemion czysto indyjskich. 
Szaszť. opiekunka dzieci, odbiera szczególną cześć, śluby 
i ofiary od kobiet; nie stawiają jej jednak ani posągu, ani 
świątyni, tylko uważają za jej przedstawiciela gruby kamień, 
wielkości głowy ludzkiej, powleczony czerwoną farbą i poło­
żony u stóp świętego drzewa watowego. Nawet Siwa czczony 
bywa jako kamień, szczególnie ten Siwa, który zsyła na dziecko

') Hodgson Alor. of India 174; Macrae w As. Res VII, 
196; Dation Kols w Tr. Eth. Soc. VI, 33.

2) Macpherson India 103, 358.
“) Basci an Psychologie 177. Ob. Shortt Triées of Neil- 

gherries w Tr. Eth. Soc. VII, 281.
4) Elliot w Journ. Eth. Soc. I, 1869, etr. 115.
5) Buchanan Mysore, u Pinkertona, VII, 739.
') Elliot w Journ. Eth. Soc. I, 96, 115, 125. Lubbock 

Origin of Civilization 222. Forbes Leslie Early Races of 
Scotland II, 462 itd. Prof. Liebrecht w Zeitschr. für Ethnologie 
V, “00, por. opiekujących się polem Prjapów-Hermesów starożytnej 
Italji, pociąganych minją.



135

napady epilepsji i mówi potem jego głosem, że Panczanana 
o pięciu twarzach karze je za to, iż znieważało jego obraz; 
Siwie temu, pod postacią bożka z gliny, albo kamienia pod 
świętem drzewem, składają nie tylko kwiaty i owoce, ale 
nawet krwawe ofiar3? ').

Ta cześd kamieni, trwająca jeszcze u Indów, wydaje się 
przeżytkiem obrzędu, należącego pierwotnie do nizkiej cywi­
lizacji, do dzikich plemion tubylczych, których religja, wcie­
lona w znacznej mierze w religję zdobywczych Ar]ów, przy­
czyniła się bardzo do utworzenia dziś istniejącego induizmu. 
Szczególnie zajmującym jest przegląd czci kloców i kamieni 
u niższych ludów, gdyż za pomocą teorji przeżytk ów umożliw i 
nam wytłumaczenie pojawiania się jej w starym świecie, w samem 
sercu wiedzy i sztuki klasycznej; nie ulega bowiem wątpliwości, 
że cześć grubych przedmiotów powstała w zamierzchłej, barba­
rzyńskiej starożytności. Grote powiada o czci, oddawanej przez 
Greków: „Pierwszy pomnik, wzniesiony dla boga, nie kusił się 
nawet o to, aby być obrazem; był zwykle poprostu słupem, 
deską, bezkształtnym kamieniem, albo pieńkiem, pielęgno­
wanym, ozdabianym, oraz czczonym przez lud okoliczny”. 
Do tej kategorji naieży kłoda, postawiona w Eubei dla Arte­
midy, kołek, przedstawiający Pallas Atenę, „sine effigie rudis 
palus, et informe lignum”, nieobrobiony kamień (Xt&oç âp'jéç) 
w Hyettos, przedstawiający Heraklesa „dawnym sposobem”, 
trzydzieści podobnych kamieni, które Fareanie czcili jako 
bogów, oraz kamień, któremu oddawano cześć na uroczy­
stościach w Beocji, ponieważ wyobrażał Ercsa tespijskiege. 
Teofrast w IV wieku przed Chr. opisuje przesądnego Greka, 
który, przechodząc koło namaszczonych kamieni, wydobywa 
swoją bańkę i nalawszy na nie oliwy, pada na kolana, modli 
się do nich, poczem idzie dalej. "W sześć wieków później 
Arnobjusz mógł opisywać pojęcia współczesnych pogan, czci­
cieli kloców i kamieni, gdyż sam, ujrzawszy jeden z namaszczo­
nych głazów, zbliżał się do niego z pochlebstwami i prosił to 
martwe ciało o różne łaski, jakgdyby ono posiadało jakąś 
władzę * 2), Dawny a charakterystyczny ustęp z księgi Izajasza 
określa bardzo dobrze cześć kamieni u plemion semickich:

') -Ward Hindoos II, 142, 182 itd., ob. 221. Ob. również 
Latham Deser. Eth. II, 239 (Siah-pusz = kamień mający być 
przedstawicielem bóstwa).

2) Grote Hist- of Greece IV, 132; Walcker Griechische 
Götterlehre I, 220. Heiners I, lbO itd. Szczegóły głównie u Pau- 
zanjasza; Teofrast Charakt. XVI; Tacyt Ilïst. II, 3; Arnobjusz 
Adv. Gent.-, Tertuljan; Klemens Aleksandr.



136

„W stronach potoku dział twój, ten jest los twój: i onym 
lałaś mokrą ofiarę, ofiarowałaś obiatę: więc się o to gniewać 
nie będę” ').

Między bóstwami miejscewemi, które Mahomet zastał 
znacznie póiniej w Arabji, a które, według dra Sprengera, 
uznawał czas jaldś za boskie, gdy był blizkim upadku, znaj­
dowały się Manah i Lat, skała i kamień, czy bałwan ka­
mienny. Cześć dla czarnego kamienia Kaaby, który, zda­
niem kapitana Burtona, jest aerolitem, była bez wątpienia 
zabytkiem miejscowym, który prorok włączył do nowej swej 
wiary, gdzie kwitnie do dziś dnia * 2 3). Szczególny ustęp u San- 
chonjatona, gdzie mowa o bogu niebieskim, który tworzy 
„betyle, kamienie ożywione” (fisà; üôpavoi BcutúLa, XíOooc 
Ip-óśyouę, [xrj/avrjaà[xs''oç), odnosi się może do meteorytów, albo 
do tak zwanych strzałek piorunowych, które uchodzą za 
spadłe z obłoków. W religji starofenickiej, zostającej z jednej 
strony w ścisłym związku z żydowską, a z drugiej tak blizką 
religji Greków i Rzymian, widzimy słup kamienny Baala 
i słup drewniany Aszery; ale czy były one ołtarzami, sym­
bolami, czy też fetyszami, jest dla nas zagadką u) Możemy 
powiedzieć, wraz z Tacytem, opisującym stożkowaty słup, 
stojący zamiast posągu Wenus palijskiej: „et ratio in
obscuro”.

Posiadamy też sięgające początków wieków średnich 
formalne zakazy czczenia kamieni, wydawane we Francji 
i Anglji przez kcściół chrześcjański 4). Barbarzyńska cześć 
ta przetrwała przeto oczywiście w wierzeniach ludowych. 
Porównywp]ąc ten fakt z opowiadaniami o gromadach ka­
mieni, stawianych w Indjach południowych, jako wyobrażenia 
bogów, nasuwa się podobne wytłumaczenie i dla Europy. 
Czy menhiry, kromlechy itp. bałwany, oraz koła i szeregi 
bałwanów, czczone przez prastarych mieszkańców kraju, były 
msgdyś uważane za obrazy, czy za wcielenia bogów? Py-

') Iz. LVII, 6. Pierwszy wiersz „behhalkey-nahhał hhêlkech” 
jest dwuznacznikiem: hhlk=gładki (kamień) i dola, część. Podwójne 
znaczenie jest zapewne w związku ze zwyczajem używania gładkich 
kamyków do rzucania losów.

2) Sprenger Mohcmsnod 1, 7 itd. Burton El Medinah itd. 
II, 157.

3) Euzeb. Praefi. Evang. I, 10. Deut XII, 3; Micheasz, Y, 
13 itd. Moders Phönizier I, 105, 569, ob. w indeksie: Säule i in. 
De Brosses Dieux Fétiches 135 (według niego betyl=beth-el itp.)

4) Ob. Ducange, wyr. fie tra; I-eslie Early Faces of Scotland 
I, 256.



137

tan e to zasługuje na uwagę, chociaż pojęcia, towarzyszące 
czci kamieni, są bardzo różnorodne u różnych ludów i po­
dobieństwo może być zwodnicze. Zadziwiającą jest rzeczą, 
jak długo istotna i zupełna cześć kamieni utrzymywała się 
w Europie. W niektórych górzystych okolicach Norwegji 
jeszcze w końcu zeszłego stulecia chłopi przechowywali okrągłe 
kamienie, myli je co czwartek wieczorem (co daje do myślenia
0 jakimś stosunku z Torem), smarowali masłem przeć, ogniem, 
kładli na miejscu poczestnem na świeżem sianie i w pewne 
dni roku zanurzali w piwie, aby przynosiły domowi szczęście
1 dostatek l). Według opisu z roku i85i, wyspiarze z Inni- 
skea, pod Mayo, przechowują kamień, zawinięty starannie 
we flanelę, który wydobywają i czczą w pewnych porach, 
a gdy burza się zrywa, błagają go, aby okręt rozbił się na 
ich brzegu 2). Niema dzikich, którzyby obchodzeniem się 
swojem z fetyszem okazywali jawniej, że uważają go za od­
rębną istotę, od Norwegów i Irlandczyków. Wniosek etno­
graficzny z istnienia czci kloców i kamieni u tylu ludów 
stosunkowo bardzo ucywilizowanych, jest według mnie nader 
ważnym ze względu na rozwój religji w ludzkości. Mało 
prawdopodobieństwa ma teorja, że ludy, posiadające sztukę 
obrabiania drzewa i kamieni i spożytkowujące kunszt ten do 
robienia posągów bogów, zarzuciły ją z czasem i doszły do 
pomysłu czczenia kołków i głazów Ale z drugiej strony, 
zważywszy, że takie grube przedmioty służą ludziom nieucy- 
wilizowanym za ciało, lub obraz bóstwa, nie będziemy się 
dziwić, iż ten zabytek barbarzyństwa utrzymuje się obok 
wzorów bardziej artystycznych dzięki uświęceniu tradycyj­
nemu, które otacza przeżytki te odległej starożytności.

Jeden krok dzieli nas tylno cd bałwochwalstwa. Wy­
starcza trochę zacięć, wyżłobień, lub farby, żeby zamienić 
w bożka zwyczajny słup, albo kamień. Wątpliwości, które 
utrudniają badanie czci kloców i kamieni, nie istnieją wcale 
wobec grubych, lecz wyraźnych bałwanów, których nie można 
brać za ołtarze, a które, jeżeli są symbolami, to są symbolami istot 
nadprzyrodzonych. Bałwochwalstwo zajmuje ważne miejsce 
w histcrji religji. Nie spotyka się go na najniższym szczeblu 
dzikości, która prawdopodobnie nie była w stanie wznieść się * *)

ł) Nilsson Primitive Inhabitants of Scandinavia 241. Ob. 
Meiners II, 671 (kamienie mówiące w Norwegji itp.).

*) Hr. Boden Progress o/ Reformation in Irelond, Londyn
1851, str. 51. Sir J. E. Tennent w Notes and Qtieries, 7 luty
1852. Ob. Borlase Antiquities of Cornwall, Oksford 1754, ks III. 
rozdz, 2.



138

do tej wysokości, ani też na poziomie wyższej cywilizacji, 
która je odrzuciła. Zajmuje ono miejsce pośrednie, poczy­
nając od wyższej dzikości, gdzie się wyraźniej zarysowuje, 
a kończąc na średniej cywilizacji, gdzie dosięga największego 
rozwoju, poczem widzimy je tylko jako zamierający przeżytek, 
albę jako wybuchający z nową siłą odżytek. Pomimo to 
trudno jednali wyznaczyć dokładne granice bałwochwalstwa. 
Nie pojawia się cno jednakowo u dzikich ludów. Oddają się 
mu całkowicie krajowcy wysp Towarzyskich, ale Tonganie 
i Fidźyjczycy go nie znają. U wyższych ludów bałwochwal­
stwo nie 'est bynajmniej związane ze stopniem kultury, ani 
z powinowactwem plemiennem. Porównajmy Indów bałwo­
chwalców z pokrewnemi im etnicznie Parsami, brzydząoemi się 
bałwanami, albo bałwochwalczych Fenicjan z jednoplemień- 
cami ich, Żydami, u Których chwilowe powroty do potępio­
nego bałwochwalstwa wspominane są ze wstydem. Prócz 
tego skłonność bałwochwalstwa do odradzania się utrudnia 
etnografowi zadanie. Najstarsza religja Wedów nie uznaje, 
jak się zdaje, bałwochwalstwa, a jednak wyznający ją bra­
mini są najzagorzalszemu bałwochwalcami pod słońcem. Pierwsi 
chrześcjanie nie odrzucili bynajmniej żydowskiego zakazu 
czczenia posągów, a jednak cześć ta rozpowszechniła się i za­
korzeniła w chrześcjaństwie.

O bałwochwalstwie, opartem na symbolizmie, mówiłem 
już gdzieindziej '). Nie dzisiejszą, a największą trudność 
w opanowaniu całego przedmiotu stanowi to, że jeden posąg 
jest rzeczą zupełnie różną w oczach chociażby dwóch klęczą­
cych przed nim obok siebie wyznawców. Dla jednego posąg 
jest tylko symbolem, podobizną, wspomnieniem, dla drugiego 
jest on istotą myślącą i działającą w skutek życia, lub ducha 
mieszkającego w nim, albo przezeń działającego. W obydwóch 
wypadkach bałwochwalstwo opiera się na wierze w duchy 
i jest wistocie podrzędną gałęzią animizmu. Ale skoro tylko 
posąg staje się ciałem dla ducha, to bałwochwalstwo przybliża 
się do fetyszyzmu i z tego to stanowiska zamierzamy tu badać 
cel i stanowisko bałwochwalstwa w historji. Posąg, o ile 
doń stosować się da teorja wcielenia ducha, łączy w sobie 
Cechy podobizny i fetysza. Pomnąc to i rozważając, jak dalece 
posąg występuje jako przedmiot, obdarzony wolą samoistną 
i jak dalece, jako powłoka ducha-boga, będziemy mogli przy­
stąpić do osądzenia, o ile wyobrażenie, że posąg działa sam 
przez się, lub że ma własne życie, panowało w umyśle bałwo­
chwalców i to na wszystkich stopniach kultury.

’) Early Hist, of Mankind, rozdz. VI.



139

Co się tyczy rzeczywistego źródła bałwochwalstwa, to 
me trzeba mnierraó, że pierwszy posąg, zrobiony ręką ludzką, 
wydawał się twórcy swemu istotą żywą i działającą. Prawdo­
podobnie miał on służyć pierwotnie za znak, lub wyobrażenie 
duszy, czy bóstwa i charakter ten utrzymał się w mniejszym, 
lub większym stopniu w całej historji bałwochwalstwa. Na 
szczeblu, następującym po tym pierwotnym stanie rzeczy, 
można dostrzec dążność do utożsamiania symbolu z jego 
przedmiotem. Dążność ta, tak jawna u dzieci i u ludzi nie- 
oświeconych, sprawia, że posąg staje się żywą, potężną istotą 
i że nasuwają się umysłom dokładne sposoby wytłumaczenia 
jego działalności, czyli używotnienia. Powinniśmy przede- 
wszystkiem poznać ten drugi stopień, na którym posągi, 
będące dotąd tylko wyobrażeniem czegoś, stają się posągami- 
fetyszami. Najodpowiedniej w tym razie sądzić bałwochwalcę 
według jego własnych wierzeń i postępków. Szereg przy­
kładów objaśniających przedstawi nam osobowość bożka na 
wszystkich stopniach cywilizacji. Z pomiędzy ras niższych 
podobnym pojęciom hołdują krajowcy wysp KLurylskich, którzy 
wrzucają bożka do morza, aby uciszyć burzę; Murzyni, kar­
miący posągi przodków i oddający im część zysku, otrzyma­
nego z handlu, ale bijący je i rzucający w ogień, jeżeli nie 
dają szczęścia, albo nie mogą ustrzec od nieszczęścia; wreszcie 
mieszkańcy Madagaskaru, których słynne posągi znano z tego, 
że jeden sam chodził, albo kierował niosącym go człowiekiem, 
a drugi odpowiadał na pytania, dopóki, kilka lat temu, nie 
wykryto oszustwa. Przykład pojęć tego rodzaju u szczepów 
tatarskich w A.zji północnej i Europie widzimy u Ostjaków, 
którzy ubierają lalkę i karmią ją rosołem, ale jeżeli nie mają 
z niej korzyści, to próbują skutków dobrego przetrzepania jej 
kijem, poczem stroją ją i karmią znowu po dawnemu. Lapoń­
czycy wierzą, że niezgrabne ich bożki mogą poruszać się, je­
żeli zechcą. Estończycy dziwią się, że bałwany ich nie broczą 
krwią, gdy je rąbał Dytrych, kapłan chrześcjański. Z po­
między wyższych ludów azjatyckich, Ir.dowie nowożytni po­
siadają najbardziej antropomoriiczne obrzędy: tańce dziewcząt 
przed bożkiem, procesja z Dżagannatem, który udaje się 
w odwieciziny, puszczanie bąków przed Kryszną, aby go za­
bawić. Buddyzm jest religją nie sprzyjającą w zasadzie bał­
wochwalstwu. Ale wznoszenie posągów Gautamy i innych 
świętych dało początek zupełnej czci bałwanów, które, dzięki 
ukrytym szparom i wydrążeniom, poruszały się i mówiły, jak 
to bywało i w wiekach średnich. W Chinach zdarzało się 
również karanie bożków za niespełnianie powinności. „Jakto, 
mówili wyznawcy, ty psi duchu, daliśmy ci schronienie we wspa­
niałej świątyni, stroimy cię, żywimy, okadzamy, a ty jesteś tak



140

niewdzięczny, że nie słuchasz modłów naszych?” Po tej prze­
mowie zanoszą go w błoto i zostawiają tam, dopóki nie otrzy­
mają tego, o co proszą; wtedy czyszczą go i stawiają na 
dawnem rmejscu, mówiąc pochlebstwa i obiecując szatę zło­
cistą. Następujące opowiadanie ma też pozór zupełnego praw­
dopodobieństwa. Pewien Chińczyk opłacił kapłana jakiegoś 
bożka, aby mu wyleczył córkę. Dziewczyna umarła, a za­
wiedziony ojciec wytoczył sprawę bóstwu za oszustwo i bó­
stwo zostało wygnane z prowincji. Przykłady z czasów kla­
sycznych są też nader wymowne, jak: ubieranie i namaszczanie 
posągów, karmienie ich łakociami, zabawianie pantomimami, 
wzywanie na świadków. Czytamy o młodzieńcach z Arkadji, 
którzy, wróciwszy z niepomyślnego polowania, zemścili się, 
bijąc i znęcając się nad posągiem Pana i o bożku, który 
spadł na znieważającego go człowieka. Tyryjczycy okuli 
w kajdany posąg boga-Słońca, aby nie mógł opuścić ich 
miasta, a August skarcił podobiznę Neptuna, który się źle 
sprawował. Posąg Apolla poruszał się, gdy miał dać wy­
rocznię, a inne posągi potrząsały bronią, płakały, albo pociły 
się, aby okazać moc Swoją nadprzyrodzoną. Chrześcjaństwo 
nie wykorzeniło podobnych pojęć, co wynikło z natury rzeczy: 
posąg, lub obraz świętego zajął miejsce bożka domowego, albo 
potężniejszego jeszcze bałwana w świątyni. Prostak rosyjski 
przykrywa obraz świętego, aby nie patrzył na jego zły po­
stępek; Mingrelijczyk pożycza pożytecznego świętego od są­
siada, kiedy żniwo mu się nie udało, a gdy chce popełnić 
krzywoprzysięstwo, wzywa na świadka świętego, który ucho­
dzi za łagodnego i miłosiernego. Chłop Europy południowej 
pieści i bezcześci kolejno swego świętego-fetysza, albo zanurza 
w wodę posąg Matki Boskiej, lub Św. Piotra, aby deszcz 
otrzymać. Wszak dzrś jeszcze spotykamy obrazy płaczące, 
lub mrugające sztucznie oczyma, robione ku większej czci 
Boga, czyli raczej ku większemu wstydowi rodzaju ludzkiego. 
Wszystko to są tylko krańcowe przykłady, jak czciciel ob­
darza oożyszcze swoje życiem i osobowością, wzorowaną na 
własnej osobie *).

U krajowców amerykańskich bałwochwalstwo pojawia się 
na poziomie nieco wyższym od najniższego znanego stopnia

*) Liczne szeregi przykładów ob. u Meinersa Geschichte der 
Religionen I, ks. I i V; Bastian Mensch II; Waitz Anthropologie-, 
De Brosses .Dieux Fétiches itd. Szczegóły: J. L. Wilson TV. A/r. 
393; Ellis Madagascar I, 395; Castrén Finnische Mythologie 193 
itd.; Ward H.iridoos II; Koppen Kel. des Buddha I, 493 itd.; 
Grote Hist, of Greece,



Ul

dzikości i rozwija się wraz ze wzrostem kultury. „Świeci ono 
nieobecnością” u wielu niższych szczepów, a zaznacza się już 
na wyższym szczeblu dzikości. Tak np. Brazylijczycy stawiają 
w chatach, albo w gąszczu leśnym maleńkie, z nieba pocho­
dzące figurki z wosku, lub drzewa '); Mandanie modlą się, 
wyjąc i jęcząc, przed lalkami z trawy i skóry, a istoty nad­
przyrodzone Algonkinów (manitu) i Huronów (oki) wyobrażane 
bywają przez głowy drewniane, lub nieco staranniej wyko­
nane bałwany z drzewa, którym lud składa cześć i ofiary 
i które nazywa tem samem co bóstwa mianem. Wirginij- 
czycy i inne, wyżej rozwinięte plemiona południowe, budo­
wali nawet świątynie dla bożków * 2). Odkrywcy Nowego 
świata znaleźli bałwochwalstwo w pełni rozwoju u wyspiarzy 
w Indjach Wschodnich. Plemiona te hołdowały animizmowi; 
rzeźbiły one małe posążki, nadając im kształty, pod któremi 
duchy się im ukazywały; niektóre figurki nazywały się jak 
przodkowie i miały ich wyobrażać, Obrazy takich „cemi”, 
czyli duchów, zwierząt, a najczęściej ludzi znajdowano tysią­
cami. Czytamy nąwet, że na jednej wyspie koło Haiti 
mieszkało plemię, trudniące się wyłącznie wyrobem podobizn 
strachów nocnych. Duchy przenoszono wraz z figurkami, 
które, zarówno jak duchy, nosiły nazwę „cemi”, a w poda­
niach miejscowych o ofiarach, wyroczniach i cudach bóstwo 
i bożek zlewały się z sobą w sposób, świadczący o niezmier- 
nem ich zbliżeniu w umyśle krajowców 3 4). W Peru, gdzie 
kultura wzniosła się znacznie wyżej, oddawano cześć bożysz­
czom; niektóre z nich były wykończonemi posągami, ale wiel­
kie bóstwa Słońce i Księżyc wyobrażano kołami o ludzkiej 
twarzy, tak, jak my je dziś rysujemy w sposób symboliczny. 
Co się tyczy sąsiednich plemion, podbitych przez Inków, to 
bożkowie ich zostali uwiezieni po części jako trofea, po części 
jako zakładnicy; umieszczono ich w Kuzke pośród podrzęd­
nych bogów panteonu peruwjańskiego i). W Meksyku bał­
wochwalstwo doszło do szczytu barbarzyńskiego rozwoju 
swego. W pojęciach Azteków świat roił się duchami-bogami,

*) J. G. Müller Amer. Urrelig. 263; Meiners, I, 163.
2) Loskiel Ind. of N. A. I, 39; Smith Virginie, u Pinker- 

tona, XIII, 14. Waitz, III, 203; J. G. Müller, 95—8, 128.
3) Fernando Colombo Vita del Amm. Cristoforo Colombo, 

Wenecja 1571, str. 127 itd.; Life of Colon, u Pinkertona, XII, 84. 
Herrera, dek. I, III, 3. Rockefort Iles Antilles 421—4. Waitz, III, 
384; J.’g. Müller, 171—6, 182, 210, 232.

4) Prescott Peru I, 71, 89; Waitz, IV, 458; J. G. Müller, 
322, 371.



142

a widome ich wyobrażenia, bałwany, stały po domach, na 
rogach ulic, na każdem wzgórzu, na skałach i otrzymywały 
małe ofiary od przechodniów: wiązkę kwiatów, obłoczek dymu, 
kroplę, lub dwie krwi; w świątyniach zaś stały posągi bardziej 
wykończone, które zabawiano tańcami, pochodami na cześć 
ich, karmiono je ofiarami z ludzi i zwierząt, składano im 
daniny, oraz cześć należną wielkiemu bogu narodowemu '). 
Do pewnego stopnia przykłady te odnoszą się do obecnie 
nas zajmującego zagadnienia. Widzimy, że tubylcze plemiona 
Nowego świata miały bożków, że bożki te miały poniekąd 
przedstawiać dusze przodków i inne duchy i że w imieniu ich 
odbierały cześć i ofiary. Ale bądź że wyobrażenia krajowców 
o stosunku ducha do posągu były mejasne, bądź że cudzo­
ziemcy nie zgłębili tych wyobrażeń, czy że wreszcie oba te 
czynniki w grę wchodziły, dość, że brakuje nam zupełnie 
jasnych dowodów, w jakim stopniu bałwany amerykańskie 
były tylko symbolami, a w jakim grały rolę żywych ciał 
bogów.

Ale nie wszędzie rzeczy tak stoją. Na wyspach połud­
niowej półkuli bałwochwalstwo zaledwc zaznacza się u miesz­
kańców wysp Andamańskich, Tasmanji i Australji, a nie spo­
tyka się go wcale, lub bardzo rzadko u Papuan i Polinezyj­
czyków, chociaż panuje u większości szczepów, które dosięgły 
średniego i wyższego stopnia dzikości. Na wyspach Polinezji 
zbadano bardzo dokładnie znaczenie bałwochwalstwa krajow­
ców i przekonano się, że polega ono na bezwzględnej teorji 
wcielania się duchów. Jakoż Nowozelandczycy stawiają 
w pobliżu grobów posążki pamiątkowe dla zmarłych, rozma­
wiają z niemi tak uprzejmie, jakgdyby były przy życiu, rzu­
cają im suknie przechodząc i przechowują w domu małe rzeź­
bione drewniane figurki, poświęcone duchom przodków. Ist­
nieje wyraźne przekonanie, że taki atua, czyli duch przodka, 
wciela się w bożka, aby rozmawiać z ludźmi, Kapłan może 
skłonić ducha, powtarzając zaklęcia, aby wszedł w posąg, 
który zmusza do uwagi, pociągając za sznurek, zarzucony na 
szyję jego. Ten sam atua, czyli duch, wstępuje czasem 
w kapłana, zamiast w bożyszcze i objawiając obecność swą 
konwulsjami, staje się wyrocznią. Samo z siebie się rozumie, 
że posągi nie są istotnym przedmiotem czci i nie posiadają 
samodzielności, lecz tylko poczytują się za święte, jako cza­
sowe siedlisko duchów * 2). Kapitan Cook zbadał, że na wy­
spach Towarzyskich rzeźbione z drzewa posągi na cmenta-

*) Brasseur Mexique III, 486; Waitz, IV, 148; J. G. Muller, 642.
2) Siiortland Trods. o/IV. Z. itd. 83; Taylor, 171, 183, 212.



143

rżyskach nie są zwykłemi pomnikami, lecz są jznanemi siedli­
skami dusz zmarłych. Według opisu Ellisa, bałwochwalstwo 
Polinezyjczyków, o któ/em specjalnie się rozwodzi, ogranicza 
się prostemi kijami, lub kamieniami, albo rzeźbionemi z drzewa 
bożyszczami, począwszy od posągów 6—8 stóp wysokich, skoń­
czywszy na małych, kilkocalowych posążkach. Jedne z nich 
mają przedstawiać „tii”, boskie cienie, czyli duchy zmarłych, 
drugie wyobrażają „tu”, czyli bóstwa wyższego rzędu i więk­
szej potęgi. W pewnych porach, albo na skutek próśb ka­
płanów, nadprzyrodzone te istoty wstępowały w bałwany, 
które wtedy stawały się bardzo potężnemi, ale po odejściu 
ducha, bałwan stawał się znowu tylko świętym przedmiotem. 
Bóg często nawiedzał i opuszczał bałwana pod postacią ptaka; 
wpływ ducha można było przenosić, zabrawszy go z bał­
wana przez dotknięcie pewnym niezmienne cennym gatun­
kiem piór, które pozostawały w stanie „nawiedzenia” i mogły 
działać wszędzie, oraz napełniać władzą nowego bożka. Przy­
kład ten stwierdza podobieństwo duszy do innych duchów, 
gdyż wciela się w posągi w podobny sposób i okazuje, że 
jeden i ten sam lud wierzył, iż zarówno dusza, jak duch 
mogły wejść w ciało ludzkie. W tym wypadku najoczywistszy 
fetysz, jakim tu jest pióro, drewno, lub' kamień, zestawia się 
z rzeźbionym posągiem na podstawie jednej wspólnej zasady 
wcielania się duchów '). Na Borneo, pomimo zakazu bałwo­
chwalstwa, wydanego przez Muzułmanów, nie tylko bałwany 
są znane, ale nawet zasada wcielana się duchów jest do nich 
wyraźnie stosowaną. U plemion Sarawaku zachodniego ka­
płanki wyrabiają proste a grube podobizny, ptaków, których 
nie wolno tknąć nikomu. Figurki te stają się mieszkaniem 
duchów; w dzień wielkiej uroczystości dożynkowej związują je 
w pęczki po dzies:ęć, lub dwadzieścia, zawieszają w długiej 
wspólnej komnacie i osłaniają starannie kolorowemi chust­
kami. Niektóre szczepy plemienia Dajaków stawiają nagie 
posążki mężczyzny i kobiety, umieszczane naprzeciwko siebie 
na drogach do zagród. Figurki te mają na głowie strój 
z kory, u boku koszyk z orzecha betelowego, a w ręku miecz 
z drzewa. Dzicy wierzą, iż w każdym z tych posążków prze­
bywa duch, który nie dopuszcza złych wpływów do zagrody 
i nie pozwala przenosić się im ze wsi do wsi. Nieszczęście 
spotka śmiałka, który podniesie rękę na figurkę: silna go­
rączka i choroba dosięgną go niezawodnie * 2).

') R. Forster Obs. during Voyage, Londyn 1778, str. 534 
itd.; Ellis Polyn. Res. I, 281 itd., 323 itd. Ob. również Eąrl 
Papuans 84; Bastian Psychologie 78 (Njasowie).

2) St. John Far East I, 198



144

Afryka zachodnia zastosowała do wyobrażeń bożków 
zasadę fetyszyzmu i wcielania się duchów. Ze przedmiot jakiś 
może uchodzić za schronisko dla ducha, o tem świadczy wy­
mownie zwyczaj mieszkańców KLalabaru którzy robią z trawy 
i szmat podobizny ludzi i zwierząt, a w te wstępują duchy, 
wypędzane co trzy lata w dzień wielkiego święta oczyszczenia 
i wywożone wraz z niemi za granice kraju '). Co się tyczy 
właściwych bałwanów, to bardzo wymownym jest opis figu­
rek drewnianych, znanych na Złotem Wybrzeżu, zwanych 
„amagai”, o których pieczę mają osobni kapłani, zwani „ludźmi 
wongów” i obcujący z těmi „wongámi”, czyli bóstwami. Duch 
i posąg zostają w tak wielkiej jedności, że i sam bałwan na­
zywa się „wongiem” * 2). Tak samo w krainie Ewe duch „edro”, 
który może natchnąć kapłana, jest obecnym w bałwanie, a wy­
raz „edro” oznacza zarówno bałwana, jak ducha 3). Waitz 
zgromadził zasady bałwochwalstwa Afryki zachodniej i utwo­
rzył z nich następną teorję wcielania się: „Bóg sam jest nie­
widzialnym, ale uczucie pobożności, a szczególnie żywa wy­
obraźnia Murzyna wymaga widocznego przedmiotu, do które- 
goby mógł cześć swą zwrócić. Chce on odczuwać boga istotnie 
i dotykalnie i usiłuje upostaciować w glinie, łub drzewie po­
jęcie, które scbie wyrobił. Kiedy kapłan, którego bóg sam 
często nawiedza, poświęci posążek, to wyznawca dochodzi 
prostą drogą do wniosku, że bóg z chęcią obierze za miesz­
kanie ów posążek, do czego został zachęconym przez obrzęd 
poświęcenia. Oczywiście bałwochwalstwo takie jest bardzo 
zrozumiałe. Wszak Denham dostrzegł już, iż robienie podo­
bizny człowieka uchodziło tam za niebezpieczne i wzbudzało 
nieufność, ponieważ wierzono, iż cząstka duszy człowieka 
mogła przejść w portret magicznym sposobem. Bałwany nie 
są, jak sądzi Bosman, przedstawicielami bogów, ale tylko 
przedmiotami, w których bóstwo lubi przebywać i w których 
ukazuje się oczom wyznawców. Bóstwo nie jest nierozłącznie 
związane z mieszkaniem swem w bałwanie; przeciwnie, może 
ono opuszczać go dowolnie i bywa obecne czasem z mniejszą, 
czasem z większą siłą” 4)_

') Hutchinson w Tr. Eth. Soc. I, 336; ob. Bastian Psycho­
logie 172.

2) Steinhäuser w Magm, de* Evang. Missionen, Bazyleja 
1856, Nr. 2, str. 134.

3) Schlegel Ewe-Eprache, str. XYI.
4) Waitz Anthropologie II, 183; Denham T rare eh I, 113; 

Borner GuineaBosman Guinea, u Pinkertona, XYI. Ob. Livingstone 
A. Afr. 282 (Balonda).



145

Castr ćn po długich i starannych poszukiwaniach u dzi­
kich turańskich szczepów Azji północnej doszedł do podobnego 
wniosku o początku i naturze ’ch bałwochwalstwa. Bałwanami 
owych ludów są przedmioty o kształtach ogromnie pierwot­
nych, często proste kamienie, lub kłody, przypominające 
kształty ludzkie, czasem posągi bardziej obrobione, nawet 
z metalu; niektóre są duże, inne są zwykłemi lalkami i należą 
do jednostek, do rodzin, albo do całych szczepów; przecho­
wują je w jmtach dla osobistego użytku, albo ustawiają 
w gajach świętych, w stepach, w pobliżu miejsc zdatnych do 
polowania i rybołówstwa, którerm się opiekują, a nawet 
w umyślnie na ten cel zbudowanych świątyniach. Niektóre 
bożyszcza, wystawione na słotę i niepogodę, stoją nagie; inne, 
znajdujące się pod dachem, ubrane są z całym przepychem, 
na jaki stad Ostjaka, lub Samojeda, a więc w szaty szkar­
łatne, w kosztowne futra, w naszyjniki i ozdoby wszelkiego 
rodzaju. Bożek otrzymuje bogate dary z jadła, ubrań, futer, 
kociołków, fajek itp. rzeczy, które posiada bogaty koczownik 
syberyjski. Bałwany te nie są ani symbolami, ani podobiznami 
bogów. Czciciele wierzą najczęściej, że bóstwo mieszka w po­
sągu, że się w nie wciela i że z tego powodu bałwan staje 
się istotnym bogiem, mogącym dać człowiekowi zdrowie i po­
wodzenie. Z jednej strony oddaje on usługi czcicielom, trzy­
mającym je do własnego użytku, a z drugiej strony korzysta 
z oofitych obiat, w braku których opuszcza swoje siedlisko. 
Twieidzą też, że tam w jednym bożku znajduje się czasem 
znaczna liczba duchów, które uciekają jednak po śmierci 
szamana, właściciela posążka. W Tybecie buddyjskim, za­
równo jak w Afryce zachodniej rozpowszechniony jest zwy­
czaj zaklinania w lalki duchów, które niepokoją ludzi, a Sjam- 
czycy rotią figurki gliniane, wystawiają je na drzewach, przy 
drodze, albo puszczają na wodę w koszykach wraz z zapasem 
żywności i uznają, że to najlepszy sposób wypędzania ducha 
choroby ’). Nawet w bałwochwalstwie Indjan nowożytnych 
widoczne są ślady teorji wcielania się. Ale inteligientny Ind 
dziś już. potrafi nie uznawać używotnienia i osobowości 
w obrazie świętego, ar i też w człowieczku słomianym, sporzą­
dzonym dla odprawier ia obrzędów pogrzebowych po krewnym, 
którego ciała nie odnaleziono; może się on nawet bronić od 
zarzutu, że jest. bałwochwalcą, oświadczeniem, że wyobrażenia 
bogów są tylko symbolami, które przypominają mu bóstwa,

') Castrén Finn. Myth. 198 itcl; Bastian Psych. 34, 208, 
Oesłl. Asien III, 293, 486- Ob. Journ. Ind. ArcUp. II, 850 
(Chińczycy).

Cywilizacja pierwotna, t. II. 10



146

że bałwan ze słomy jest tylko obrazem i przypomnieniem 
przyjaciela, którego ujrzeć nie może. W najzupełniejszej 
zgodzie z teorją fetyszyzmu i z pojęciami rehgijnemi .miesz­
kańców owych krain jest zwyczaj robienia od czasu do czasu 
posążków glinianych z próżnią we środku, które wtedy do­
piero stają się przedmiotem czci, gdy bramin uroczyście za­
prosi boga, aby w jednym z nich zamieszkał. Następuje wtedy 
obrzęd „adhivása”, czyli zamieszkania, oraz obdarzema wzro­
kiem i „prána”, tj. tchnieniem, życiem, duszą ').

Nigdzie może w historji religji nie znajdujemy dokład­
niejszego i dosadniejszego określenia teorji bogów, napełnia­
jących życiem obrazy swoje i podobizny, jak u pisarzy z pierw­
szych czasów chrześcjaństwa, którzy malują naturę i działanie 
bożków pogańskich. Arnobius przytacza zdanie pogan, którzy 
twierdzą, iż nie uważają za bóstwo bronzu, złota, mb srebra, 
lecz tę istotę, która przebywa w poświęconym sobie posągu * 2).’ 
Augustyn powtarza zdanie, przypisywane Hermesowi Trisme- 
gistowi. Egipcjanin ten, mówi, uważa niektóre posągi za 
wykonane przez najwyższe bóstwo, a inne przez ludzi. „Utrzy­
muje on, że widzialne i dotykalne wyobrażenia bogów są ich 
ciałami, gdyż przebywają w nich pewne ubłagane duchy, mo­
gące szkodzić człowiekowi, albo spełniać życzenia tych, którzy 
oddają im cześć boską i odprawiają obrzędy nakazane. Dziwna 
i wielka sztuka robienia bogów, jak ją nazywa, która przy­
padła ludziom w udziale, polega na połączeniu szczególnym 
sposobem duchów niewidzialnych z przedmiotami dotyka]ne ni 
i cielesnemi, które stają się ciałami żywemi, obrazami poświę- 
conemi i służącemi bogom” 3). W dalszym ciągu Trismegi- 
stus mówi o „posągach czujących i napełmonych duchem, 
które czynią wielkie rzeczy; znają przyszłość i przepowiadają 
ją przez [osy, przez kapłanów, przez sny i przez wiele innych 
sposobów.” Pojęcie to zostało przyjęte przez pierwszych 
chrześcjan z zastrzeżeniem, ze duchy, zamieszkujące w bał­
wanach, me są dobroczynnemi bóstwami, lecz djabłami, co

') Maks. Mii ller Chips I, str. XVII; Ward Hindoos I, 198, II, 
str. XXXV, 164, 234, 292, 485.

2) Arnobius Adv er sus Gentes VI, 17 — 19.
*) Augustinus De Civ. Dei VIII, 23: „at ille visibilia el con- 

trectabilia simulacra, velut corpora deorum esse asserit; inesse autem 
his quosdam spiritus invitatos.... Hos ergo spiritus invisibiles per 
artem quandam visibilibus rebus corporalis materiae copulare, ut sir.t 
quasi animata corpora, illis spiritibus dicata et subdita simulacra” 
itd. Ob- również Tertułjan De Spectaculis XII: „In mortuorum 
autem idolis daemonia consistait” itd.



147

jest drobiazgowo wy łuszczone przez Minucjusza Feliksa w ustę­
pie „Octaviusa”, który jest pouczającym okazem chrześcijań­
skiej filozofji animistycznej na początku trzeciego wieku: 
„Duchy nieczyste, czyli djabły, według mędrców, filozofów 
i Platona, bywają wprowadzane przez zaklęcia do' posągów 
i obrazów i siłą natchnienia mają moc obecnego w nich bó­
stwa, działają na kapłanów, zamieszkują świątynie, nadają 
życie wnętrznościom, kierują lotem ptaków oraz podaniem
losów i dają przepowiednie, ukryte w wielu oszustwach.....
Często zakradają się potajemnie w ciało człowieka, udają cho­
robę, dręczą serce, kurczą członki, aby zmusić ludzi do odda­
wania im czci; utuczywszy się dymem kadzideł, albo ofiarami 
bydląt, udają, że leczą chorobę, którą same wywołały. Ta- 
kiemi są szaleńcy, rzucający się na placach publicznych; z po- 
dobnychże przyczyn kapłani za obrębem świątyni szaleją, kręcą
się w kółko.... Wszystko tc bardzo dobrze wiecie, jak to
same djabły wyznają o sobie, gdy je wypędzają z ciała cho­
rego, parzonych ogniem modlitwy i dręczonych zaklęciem. 
Saturn nawet, Serapis, Jupiter i wszystkie inne szatany, które 
czcicie, oświadczają, kim są, gdy je do tego zmusi męka. 
Zaiste nie kłamią one, kiedy wyliczają nieprawości swoje, 
a szczególnie, gdy kilku z was jest obecnych. Wierzcie tym 
świadkom, którzy się przyznają do prawdy i mówią, że są 
szatanami. Bo gdy ich się zaklnie na prawdziwego i jedy­
nego Boga, strach wstrząsa niemi w ciele nieszczęśliwych 
opętanych; opuszczają ich od razu, albo ustępują powoli, co 
zależy od stopnia pobożności chorego, albe cd siły i władzy 
lekarza” ').

Fakt, że słowa powyższe dziwnie brzmią w uszach na­
szych, jest doniosłego znaczenia. Jest on dowodem tej wiel­
kie1 a spokojnej przemiany, która zaszła w filozofji animi­
stycznej nowożytnego świata ucywilizowanego. Całe zastępy 
istot nadprzyrodzonych, czczonych przez wyznawców religji 
politeistycznej, a zepchniętych przez pierwszych chrześcjan 
dc rzędu prawdziwych, lecz złych djabłów, przeszły z przed­
miotowego w podmiotowe istnienie, ze świata duchów do 
świata idei. Pod wpływem podobnej zmiany pojęć ogólna 
teorja wcielania stę duchów, spełniwszy wielkie dzieło, które 
przypadłe jej w udziale w religji i filozofji, zamiera obecnie 
w swieciè ucywilizowanym i gaśnie prawie bez śladu. Wiara 
w chorobliwe opętanie i w natchnienie jasnowidzących, sta­

') Marcus Minùcius Felix Octavius rozdz. XXVII: „lsti igitur 
impuri spiritus, daemones, ut ostensum a magis, a philosophis, et 
a Platcoe sub staiuis et imaguubus consecrati deUtescur.t itd,”



148

nowiąca niegdyś jedną z podstawowych zasad wyższej filozofji 
i zajmująca dotychczas ważne miejsce na niższym poziomie 
kultury, ginie pod wpływem wyższej cywilizacji i tylko 
szczątki jej utrzymują się w dogmatycznym przeżytku, utar­
tych przenośniach i przesądach ludowych. Wiara we wcie­
lanie się duchów w przedmioty, czyli fetyszyzm nie pojawia 
się już prawie poza granicami barbarzyństwa, oprócz chyba 
w przesądach ludu, który wiarę tę zachowuje wraz z innemi 
zabytkami pojęć barbarzyńskich. Wiara zaś we wpływ du­
chów, zastosowana dc bałwochwalstwa, którą się widuje do 
dziś dnia u dzikich i u barbarzyńców i która istniała niegdyś 
w świecie ucywilizowanym, wygasła tak doszczętnie między 
nami, że tylko uczeni wiedzą,, iż egzystowała'przed laty.

Chcąc zdać sobie sprawę z olbrzymiego przeskoku, który 
oddziela filozofję nowożytną od dzikiej i pragnąc objąć spoj­
rzeniem drogę, którą posuwał się zwolna rozwój ducha ludz­
kiego, należy zwrócić uwagę na granicę, którą do dziś dnia 
podtrzymuje język. Język nasz nowożytny sięga, przez wieki 
przejściowe, aż dc czasów klasycznych i barbarzyńskich i na 
jego drodze przejście od najdzikszego pierwotnego animizmu 
do innych pojęć jest zupełnie widoczne. Mamy w codziennem 
użyciu stare wyrazy i zwroty, którym nadajemy nowożytne 
znaczenie, a które przenoszą nas w filozofję minionych wie­
ków. Mówimy jeszcze o „gienjuszu”, ale pojęcia nasze się 
zmieniły. Gienjusz Augusta był duchem opiekuńczym, na 
którego można było przysięgać i któremu składano ofiary na 
ołtarzu, jak bóstwu. Anglik nowożytny powiada, że Shakes­
peare,^ Newton i Wellington ulegali namowom i podnietom 
gienjuszu swojego, ale wyraz ten jest tylko przenośnią filo­
zoficzną. Wyraz „duch” i pokrewne mu określenia zatrzymują 
z dziwną siłą rysy, łączące pojęcia dzikich ze spadkobiercami 
tych pojęć— filozofami. Filozofja barbarzyńska poczytuje za 
rzeczywistość to, co język ucywilizowany uważa za przenośnię. 
Sjamczyk upija się duchem araku, który to duch bierze 
człowieka w posiadanie; my zaś w zupełnie innem znaczeniu 
otrzymujemy „spirytus winny” '). Oto np. zdanie, przypisy­
wane Pitagorasowi, a wspominano przez Pcrfirego: „Dźwięk, 
wydawany przez metale przy uderzeniu, jest głosem pewnegc 
ducha, ukrytego w metalu”. Było to niewątpliwie mnie­
manie jakiegoś dzikiego, animistycznego filozofa; ale* Oken, 
po całych wiekach filozofować a, wygłosił określenie nie­
zmiernie podobne do powyższego: „Wszystko, co dźwięczy, 
oznajmia ducha swego” („Was tönt, giebt seinen Geist

o
’) Bastian Oestl. Asien II, 455. Ob. Spiegel Avesta II, 54.



149

kund”) '). Dziki mniemał, albo przynajmniej Porfiry rozumiał, 
że kruszec jest rzeczywiście ożywiony przez ducha odrębnego 
od materji, ale filozof nowożytny, powtarzający stare to zdanie, 
myśli tylko o właściwościach kruszcu. Zwroty angielskie 
„animal spirits” (duchy żywotne) i „to be in good and bad 
spirits” (być w dobrym i złym humorze) przypominają za- 
ledwo z daleka dawne pojęcia filozoficzne, któreLniegdyś za­
wierały. Nowożytna teorja ducha uważa gc za zdolnego 
wykonać wyższe i niezwykłe czynności bez udziału demonów 
pomocniczych, lub pobudzających; a jednak widzimy ślady 
takich pojęć w zwrotach, które używają starych pojęć ani­
mistycznych do utartych frazesów o zdolnościach ludzkich; 
więc dziś jeszcze można usłyszeć, że kogoś ożywia duch 
patrjotyzmu, albo że kimś kieruje duch nieposłuszeństwa. 
Przed laty wierzono, że żyyr/cjTpąi.ijljoę, „ventriloques”, brzucho- 
mówca ma w sobie ducha, który ryczy, lub mówi z wnętrz­
ności jego. Eurykles wróżbita zostawał pod wpływem takiego 
ducha, a pewien patrjarcha wspomina o demonie, który mówił 
z wnętrzności człowieka i czyni uwagę o godności miejsca, 
które obrał za mieszkanie. Za czasów Hipokratesa istniał 
zwyczaj wygłaszania wyroczni przez kobiety, trudniące się 
brzuchomówstwem z powołania. W Chinach można otrzymać 
za dwa grosze przepowiednię, wypowiedzianą przez ducha, 
który mieszka we wnętrznościach brzuchomówcy. Na jakże 
odmienne tory weszła filozofja, skoro wyraz „brzuchomówca” 
nabrał dzisiejszego znaczenia! * 2). Niemniej charakterystycznem 
jest przejście pojęcia o człowieku, mającym być Iv&eoç, czyli 
opętanym przez bóstwo wewnątrz niego i od èv&ouaiaap.ôç do 
entuzjazmu. Z tern wszystkiem nie trzeba jednak przy­
puszczać, że taka zmiana przekonań w wieku oświeconym 
nastapiła w skutek wzrostu niedowiarstwa, albo w skutek zaniku 
usposobienia religijnego. Źródłem tego przewrotu jest postęp 
wiedzy przyrodniczej, która wykryła nowe przyczyny zjawisk 
przyrodzonych i zjawisk życia. Wiara w bezpośredni wpływ 
duchów ustąpiła wszędzie pojęciom siły i prawa. Żadne we­
wnętrzne bóstwo nie kieruje życiem palącego słońca, aniołowie 
Stróże nie wodzą już gwiazd po sklepieniu niebieskiem, boski 
Gangies jest zwyczajną wodą, płynącą do morza, parującą, 
skupiającą się w chmury i spadającą deszczem na ziemię.

') Porfiry de Vita Pythagorae. Oken Lehrbuch der Na- 
turphiloscphie 2753.

2) Suidas ob. wyr. èyyaôTpipo&sç; Izydor Gloss, wyraz prae- 
cantatores., Bastian Mensch II, 578. Maury Magie itd. 269. Doo- 
little Chinese II, 115.



150

Żadne bóstwo nie porusza gotującej się wody, niema. już. po­
tężnych duchów, mieszkających w wnikanie, niema djabła, 
wyjącego przez usta lunatyka. Minęły czasy, gdy myśl ludzka 
wierzyła, że cały świat żył życiem duchów. Lecz dla znajo­
mości dziejów naszych jest rzeczą niezmiernie interesującą, że 
istnieją jeszcze dzikie plemiona, hołdujące filozofji, którąśmy 
tak dawne zarzucili od czasu, gdy fizyka, chemja i bjologja 
zajęły całą dziedzinę dawnego animizmu, zastępując życie 
siłą, a wolę prawem.



ROZDZIAŁ XV.

A. nimizm (ciąg dalszy).
Duchy uchcdzą za bezpośrednią przyczynę wszystkich zjawisk.—Du­
chy, czyli dobre i złe demony, mają wpływ na ludzi. — Duchy uka­
zuj ą się w snach: mary; inkuby i snkkuby; wampiry; widma djabel- 
skie.—Demony ciemności ustępują przed ogniem. — Duchy, objawia­
jące się w inny sposób: widywane przez zwierzęta; zostawiające śla­
dy stóp.—Duchy, pojmowane i traktowane, jako cielesne.—Duchy opie­
kuńcze i domowe. — Duchy żywiołowe; historyczny rozwój wierze­
nia. — Duchy wulkanów, wirów i skał. — Cześó wody: duchy iródeŁ 
rzek, jeziór i t. p. — Cześć drzew: duchy wcielone, lub mieszkające 
w drzewach; duchy gajów i lasów. — Cześć zwierząt: ubóstwianie ich 
bezpośrednie; zwierzęta., jako wcielenie, czy przedstawiciele bogów; 
cześć totemów i wężów- — Duchy rodzajowe; stosunek ich do idei 

pierwowzorów (archetypów).

Zakończenie poszukiwań naszych o animizmie dopełni­
my przeglądem ogólnym szeregu istot nadprzyrodzonych, 
rozpoczynającego się miljonami duszyczek elfów, chochlików 
i gienjuszów, spełniających różnorodne funkcje w świecie 
i życiu człowieka, a kończącego się kilku potężnemi bóstwami, 
panującemi nad tą gromadą. Pomimo nieskończonej różno­
rodności szczegółów, ogólne zasady poszukiwań naszych wy­
dają się stosunkowo przystępnemi dla badacza, teżell weźmie 
do pomocy dwa pewniki, których dostarczyły nam studja 
poprzednie, a mianowicie: że duchy są to istoty, utworzone 
przez człowieka na wzór pierwotnego pojęcia jego o duszy 
ludzkiej; i powtóre, że przeznaczeniem ich jest przedstawie­
nie przyrody w świetle pierwotnego, iście dziecinnego poglą­
du, że natura jest rzeczywiście i na wskroś uźywotnioną. Je-

Cy wilizacj a pierwotna, t. II II



żeli słusznie mówi poeta: że „felix qui potuit rerum cogno- 
scere causas,” to dzicy ludzie pierwotni nosili w sobie źród­
ło szczęśliwości, gdyż byli w stanie wytłumaczyć sobie ku 
własnemu zadowoleniu przyczyny wszelkich zjawisz. Według 
ich wyobrażeń, istoty nadprzyrodzone, elfy, podziomki, du­
chy, cienie, demony i bóstwa, były żyjącemi, istotoemi przy­
czynami życia wszechświata. „Dla pierwszych ludzi wszystko 
wydawało się łatwem, a tajemnice przyrody nie były przed 
niemi zakryte, tak, jak przed nami,” powiada mistyk Jakuo 
Böhme. To prawda, moglibyśmy odpowiedzieć, bo ludzie 
pierwotni wyznawali animistyczną filozofję przyrody, która 
trzyma się dotąd umysłów dzikich. Są oni w stanie przypi­
sywać dobrym, lub nieprzyjaznym duchom złe, lub dobre 
przypadki swego życia i wszystkie ao.erzające zjawiska przy­
rody. Żyją też w ścisłym, stosunku z żyjącemi i potężnemi 
duszami zmarłych przodków, z duchami rzek i, lasów, 
puszcz i gór, znają dobrze żywe, potężne Słońce, sy­
piące na nich promienie światła i ciepła, żywe, potężne Mo­
rze, bijące wybrzeża dumnemi bałwanami, wielkie, żywe 
i öfcobowe Niebo i Ziemię, osłaniające i wytwarzające wszys .. 
ko. Tak, jak ciało ludzkie żyło i działało dzięki własnemu 
mieszkającemu w niem duchowi niecielesr.emu, tak samo 
świat żył mocą innych duchów. Animizm więc, który 
był początkowo filozof ją życia ludzkiego, rozszerzał się i roz­
rastał, dopóki nie wyrósł na filozofję całej przyrody.

W oczach i pojęciu niższych ludów przyroda jest kiero­
wana, przeniknięta i zaludniona istotami nadprzyrodzonemu 
Chcąc za pomocą kilku przykładów charakterystycznych dać 
obraz pojęcia dzikich i barbarzyńców o wszystko przenika­
jących duchach, niepodobna zakreślić bezwzględnej granicy, 
oddzielającej duchy, wpływające źle, lub dobrze na życie czło ­
wieka, od duchów' zajętych wyłącznie wywoływaniem zjawisk 
przyrody. Obie te gromady istot nadprzyrodzonych zlewają 
się z sobą w sposób tak nierozdzielny, jak pierwotne, ani­
mistyczne zasady, na których się opierają. Że jednak duchy, 
które wpływają bezpośrednio na dolę człowieka, są najbliż­
sze rdzenia systemu animistycznego, przeto do nich najpierw 
się zwrócimy. Znajomość istot tych i ich działalności znaj­
dujemy już u najdzikszych szczepów. Milligan pisze o Ta- 
smańczykach: „Byli oni politeistami, to jest wierzyli w anio­
łów stróżów, czyli w duchy i w liczne, ale prze vražní 2 zle 
usposobione istoty, zamieszkujące rozpadliny i jaskinie gór, 
oraz czasowo przebywające w wyproćhniałych drzewach^ i sa­
motnych dolinach. Niektóre z tych duchów miały posiadać 
wielką władzę, ale większość była z usposobienia i własności



153

podobna do krasnoludków i chochlików naszego kraju’1 l). 
Oldfield pisze o krajowcach australskich: „Ilość istot nad­
przyrodzonych, w które wierzą, a których się boją, jeżeli nie 
kochają, jest niezmierna, gdyż nie tylko niebo jest niemi na­
pełnione, ale cały kraj roi się od nich. Każdy gąszcz, więk­
sza część wód i skały obfitują w złe duchy. Podobnież każ­
de zjawisko natury uchodzi za dzieło duchów, z których ża­
den nie jest łagodnego usposobienia, ale wszystkie usiłują 
widocznie robić na złość biednym czarnym” * 2). Musi to być 
wistocie bardzo nieszczęśliwe plemię, u którego mogła wzro­
snąć taka demonologja, to też niejaką pociechę stanowi fakt, 
że inne ludy, stojące na nizkim poziomie kultury, uznając ta­
ki sam świat duchów, snujący się koło nich, nie przypisują 
im jednak tak złośliwych zamiarów względem siebie. School- 
craft utrzymuje, że podstawą religji Indjan Algonkinów Ame­
ryki północnej jest zasada, że „cały świat widzialny i nie­
widzialny ożywiony jest różnego rodzaju złemi, lub dobremi 
duchami, które rządzą codziennemi sprawami i końcem czło­
wieka” 3).

Chondowie z Oryssy wierzą, według Macphersona, w więk­
szych bogów i duchy opiekuńcze plemienia, oraz w bóstwa 
niższe i miejscovre: „Są one bóstwami opiekuńczemi każdego 
miejsca na ziemi, mają moc nad każdą odbywającą się tam 
funkcją przyrody i nad wszystkiem, co się odnosi do życia 
ludzkiego na danem miejscu. Ilość ich jest niecgraniczona. 
Napełriają cały świat i żadna siła, ani przedmiot, począwszy 
od morza, aż do grudki ziemi na polu, nie jest bez bóstwa 
swego. Są one stróżami wzgórz, lasów, rzek, źródeł, ścieżek 
i chat, wiedzą o każdym ruchu człowieka, o potrzebach jego 
i sprawach w okolicy, gdzie panują” 4). Castrón, opisując 
mitologję animistyczną plemion turańskich w Azji i Europie, 
powiedział, że każdy kraj, góra, skała, rzeka, strumyk, każde 
źródło, drzewo, słowem każda rzecz ma mieszkającego w so­
bie ducha; duchy drzew, kamieni, jeziór i strumyków słu­
chają z przyjemnością pobożnej modlitwy dzikiego i przyj­
mują od niego ofiary 5). Takie wyobrażenia mają też Mu­

*) F. R. Nixon Cruise of the Beacon; Bonwick, 182.
2) Oldfield w Tr. Eth. Soc. III, 228.
3) Schoolcraft Algie Res. I, 41. Indian Tribes III, 327. 

Waitz, III, 191. Ob. J. G. Müller, 175 (wyspy Antylskie); Brasseur 
Mexique III, 482.

4J Maepherson India 9C. Cross Karens w Journ. Amer. 
Or. Soc. IV, 315; Williams Fiji I, 2o9

5) Castrén Finn. Myth. 114, 182 itd.



154

rzy ni gwinejscy; widzą oni przybytki dobr yeti i złych cu­
chów w wielkich skałach, drzewach wypróchniałyth, górach, 
głębokich rzekach, gęstych lasach, jaskiniach, mających od­
głos. Przechodząc w milczeniu mimo tych święcych miejsc, 
Murzyn zostawia ofiarę, chociażby nawet tylko listek, lub 
znalezioną na wybrzeżu muszlę *). Wszystkie, te przykłady 
są dosyć wiernym obrazem pojęć i wierzeń niższych ludów 
o świecie duchów na ziemi; pojęcia te stale odwzorowują stan 
nmysłowości, postępujący wraz z biegiem cywilizacji.

Teorje filozofów starożytnych, jak np, Filona * 2) i Jam- 
blicha 3), o istotach nadprzyrodzonych, unoszących się w po­
wietrzu, którem oddychamy, podnoszono i rozwijano w. pew­
nych wyjątkowych kierunkach w zaciekach o naturze i dzia­
łaniu napełniających świat aniołów i djabłów, o czem ć.użo 
pisali pierwsi ojcowie Kościoła 4). Teologowie ostatnich stu­
leci uważali za stosowne wyznaczyć szczupłe stosunkowo graJ 
nice wpływowi duchów na ludzkość; ale niektórzy z nich 
trzymają się nauki Tertuljana i Orygienesa o aniołach i dia­
błach. Sprzeczność poglądów uwydatni się, gdy postawimy 
obok siebie sądy dwóch duchownych Kościoła rzymsko-kato­
lickiego o wierze w duchy ludóry niecywilizowanych. Sław­
ny komentator Dom Calmet omawia szczegółowo naukę 
o aniołach i djabłach, którą uznaje za przedmiot teologjl dog­
matycznej. Pomimc to nie jest on zbyt skłonnym do przyj­
mowania bez zastrzeżeń opowieści o objawianiu się duchów 
w wiekach średnich i nowożytnych. Wspomina wprawdzie 
świadectwo Ludwika Viveza, że w nowoodkrytych okolicach 
Ameryki jest rzeczą zupełnie zwykłą widzieć duchy w biały 
dzień, nie tylko w polu, ale nawet we wsi i w mieście; mó­
wią cne, rozkazują, niekiedy biją nawet łudzi. Powtarza też 
opowiadanie Olafa Magnusa o duchach, ukazujących» się 
w Szwecji i Norwegji, Finlandji i Laponji, czyniących rzeczy 
nadzwyczajne, służących ludziom i pasących im bydło. Ale 
Calmet czyni zarazem uwagę, że im większa ciemnota panu­
je w jakim kraju, tem większe jest panowanie przesądów 5). 
Za dni naszych jednak spostrzegamy dążność do mniej scep­
tycznych poglądów. Książka Gaume’a o „Wodzie święconej,”

■) J. L. Wilson W. Afr. 218, 388; Waitz, II, 171.
2) Filo De Gigant. I, IV.
3) Jamblichus, II.
G Ustępy dobrane w Calmeta Diss. sur les Esprits; Horst

Zauber-Bibliothek II, 263 itd.; VI, 49 i dalsze; oh. Mignę Dic­
tionnaires.

5) Calmet Dissertation S7ir les Esprits I, rozdz. XLVIII.



155

która zdobyła sobie aprobatę Piusa IX, ukazała się „w cza­
sach, gdy tysiące otaczających nas złych aniołów są bar­
dziej przedsiębierczy, niż kiedykolwiek”; wiadomości Olafa 
Magnusa o demonach, napełniających Europę północną, 
w książce tej są nie tylko przytaczane, ale potwierdzane '). 
Wogóle teorja o duchach wszystko przenikających okaże.12 
dziwną ciągłość przez wszystkie stopnie kultury. Misjonarz 
Ellis, opisując pojęcia mieszkańców wysp oceanu Południo­
wego, odznaczające się wiarą w niezliczoną ilość duchów, 
zwraca uwagę na dziwne podobieństwo poglądów dzikich 
i cywilizowanych animistów, które zawierają się w znanym 
wierszu Miltona:

„Millions of spiritual créatures walk the earth,
IJnseen, botli when we waks, and when we sleep” 2).
(Miljony niewidzialnych duchów chodzą po ziemi, gdy 

czuwamy i śpimy).
Tak, jak z duszami, wchodzi człowiek z innemi duchami 

w bezpośrednią styczność w snach i widzeniach. Wiara, że 
widma te są istotnemi i prawdziwemi duchami, wywołana 
i podtrzymywana bezpośredniem świadectwem zmysłów: 
wzroku, dotyku i słuchu, uznawana jest przez dziką filozofję 
i ma wielką siłę odporną wobec argumentów nauki. Demon 
Koin czyha na śpiących Australczyków i pragnie ich udusić 3); 
zły „na” przesiaduje na żołądku Karena 4); Indjanina Ame­
ryki północnej, nasyconego ucztą, nawiedzają duchy nocne 5); 
Karybowie, dręczeni przykremi snami, budzą się z przeświad­
czeniem, że djabeł Maboja zbił ich we śnie i że jeszcze ból 
czują 6). Demony te są takiemi samemi elfami i ma­
rami, które w nieoświeconych okolicach Europy dręczą i du­
szą chrapiącego wieśniaka; imion ich nie zapomniał jeszcze 
świat ucywilizowany, tylko że wiarę w żart obrócił 7). Nie­
mniej wybitny wytwór dzikiej teorji animistycznej, uważają­

') Gaume U Eau Bénite au XIXme Siècle 295, 341.
2) Ellis Polyn. Res. I, 331.
3) Blackhouse Australia 555; Grey Australia II, 337.
4) Mason Karens 1. c. 211.
5) Schoolcraft Indian Tribes część III, 226.
6) Rochefort Antilles 419.
7 ) Grimm IJ. M. 1193; Harnisch Sław. Myih. 332; St. Clair 

i Brophy Bułgaria 59; Wuttke Volksaberglaube 122; Bastian Psy­
chologie 103; Brand, III, 279; wyraz mare w nightmare znaczy 
duch, elf, nimfa; por. anglo-saskie wudu-moere (wood - mare=mara 
leśna)=scho.



156

cej sny za rzeczywiste odwiedziny istot nadprzyrodzonych, 
przechował się bez przerwy i zmiany w wierzeniach chrześ- 
cjan średniowiecznych. Mówimy tn o wierze w „incubi” 
i „succubi,” duchy męskie i żeńskie, które obcują z kobie­
tami i mężczyznami. Zaczniemy od opisu duchów tych we­
dług' pojęć mieszkańców wysp Antylskich, dla których są 
one duchami zmarłych, znikającemi, gdy się je chwyta '). 
W Nowej Zelandji boskie duchy przodków „utrzymują sto­
sunki z kobietami i odwiedzają je często,” a na wyspach Sa- 
moańskich stosunek ze złośliwemi bóstwami niższemi jest po­
wodem niejednego „nadprzyrodzonego urodzenia” * 2); w La- 
ponji zaś istnieją również podobne opowiadania o tych du­
chach ostatniego rzędu 3). Pojęcia te, rozpowszechnione na 
niższych szczeblach kultury, można odnaleźć i na wyższych. 
Wszak w Tantrze Indów znajdują się Osobne obrzędy, za po­
mocą których mężczyzna może posiąść nimfę - towarzyszkę, 
oddając jej cześć i powtarzając imię jej w nocy na cmenta­
rzu 4 5). Augustyn przytacza wyobrażenia ogółu o odwiedzi­
nach inkubów, stwierdzone tak wielokrotnie, że byłoby nie­
ostrożnością przeczyć temu; or sam jednak nie przyznaje się 
do silnej wiary w takie duchy B). Późniejsi teologowie byli 
mniej oględni, a poważne rozprawy o nocnym stosunku z in­
kubami i sukkubami toczyły się aż do średnich wieków i cie­
szyły się uznaniem duchowieństwa i prawników. Wiary tej 
nie można uważać za brzydki, acz nieszkodliwy przesąd, sko­
ro papież Innocenty VIII w bulli swej z i484 r. przyjmuje ją 
jako uznawany zarzut przeciwko „wielu osobom płci obojej,

1) Vita del Amm. Christoforo Colombo rozdz. XIII; Life 
of Colon, u Pinkertona, XII, 84.

2) Taylor New Zealand 149, 389. Mariner Tonga Is. II, 119.
3) Högström Lapmark rozdz. XI.
4) "Ward Hindoos II, 151. Borri Cochïn-China, u Pinkerto- 

na, IX, 823.
5) Augustyn De Civ. Dei XY, 23; „Et qui nia tri crelierrima 

fama est, multique se expertos, rel ab eis qui experti esssut, de 
quorum fide dubitandum non esset, audisse confirmant, Silvanos et. 
Faunos, quos vulgo incubos vocant, improbos saepe extitisse mulie- 
ribus, et earum appetisse ac peregisse concubitum; et quosdam dae- 
mones, quos Dusios Galii nuncupant, hanc assidue immunditiam et 
tentare et efficere; plures talesque asseverant, ut hoc négaré impu- 
dentiae videatur; non hinc aliquid audeo definire, utrüra aliqui spi­
ritus... pcssint etiam hanc pati libidinem; ut... sentientibus feminibus 
misceantur.” Ob. Grimm D. M. 449, 479; Harnisch Slow. Myth 332; 
Cockayne Leechdoms of Early England I, str. XXXVIII; II, 345.



157

które, zapominając o zbawieniu swojem, odłączają się od wia­
ry katolickiej.” Praktyczny wynik wierzenia tego znany jest 
badaczom, którzy śledzili następstwa bulli papieskiej w praw­
nym podręczniku trybunałów, sądzących czary, w tak zwa­
nym „Malleus Maleficarum” (Młot na czarownice), ułożonym 
przez trzech wyznaczonych w tym celu inkwizytorów. Znane 
są też dalsze skutki tej wiary z okropnych sprawozdań o prze­
biegu sprawy, zawarte w krótkich, urywkowych frazesach 
stereotypowych, będących spowiedzią z grzesznego stosunku 
z djabłem, spowiedzią, do której zmuszano nieszczęśliwe ofia­
ry namową, lub groźbą w przerwach między jedną męką 
a drugą, dopóki nie nagromadzono dostatecznej liczby dowo­
dów, upoważniających do wydania wyroku śmierci '). Niema 
potrzeby zatrzymywać się dłużej nad okropnemi temi szcze­
gółami, które obchodzą nas tu tyle tylko, ile wpływają na 
historję aninrzmu. Ale dla etnografa, który pragnie zrozu­
mieć stosunok filozofji nowożytnej do dzikiej, przydatnem 
będzie odczytanie poważnego opowiadania Ryszarda Burto na, 
który kończy swą „Anatomy of Melancholy”, przytaczając 
z zadowoleniem oświadczenie Lipsiusa, że, według głosu ogó­
łu i danych sądowych, w żadnym wieku nie ukazało się tyle 
tych niesfornych djabłów, jak za dni naszych, t. j. około ro­
ku 1600 *).

W związku z marą i inkubem zostaje inna odmiana 
djabłów nocnych, mianowicie wampir. Gdy człowiek więd­
nie bez wjyraźnej przyczyny, staje się słabym i bezkrwistym, 
wtedy dziki animizm szuka zadawalającego wytłumaczenia 
i znajduje je w teorji, że istnieją pewne demony, które zja­
dają duszę, czy serce nieszczęśliwego, lub wysysają krew 
z niego. Polinezyjczycy powiadają, że są to dusze zmarłych 
(tii), które opuszczają groby i posążki grobowe, zakradają się 
w nocy do domów i pożerają serce i wnętrzności śpiących, 
o śmierć ich przyprawiając 3). Karenowie opowiadają o „ke- 
fu,” czyli żołądku czarownika, który chodzi pod postacią 
głowy z wnętrznościami i pożera dusze ludzi umierających 4). * 2 3 4

*) Malleus Maleficarum ukazał się około 1489 r. Co do sa­
mego przedmiotu ob. Horst Zauber-Bibliothek VI; Ennemoser Ma­
gie II; Maury Magie itd. 256; Lecky Hist, of Rationalism I.

2) Burton Anatomy of Melancholy III, 2. „Unum dixero, 
non opinari me ullo retro aevo tantam copiam Satyrorum, et salacium 
istorum Geniorum se ostendisse, quantum nunc quotidianae narrationes 
et judiciales sententiae proferunt.”

3) J, R. Forster Observations during Voyage round 
World 543.

4) Cross Karens 1. c. 312.



158

Mintyrowie z półwyspu Malajskiego mają swego „har tu penja- 
Jin;” jest to djabeł wodny z głową psa i paszczą aligatora, 
który wysysa krew z wieikich palców u rąk i nóg i tym 
sposc jem śmierć sprowadza *). W Slawonji i Węgrzech dja- 
bły te krwiożercze mają główną kwaterę i stamtąd pochodź’ 
osobne ich nazwanie •wampir, po polsku upiór, a po rosyjsku 
upyr. Istnieje tam cała literatura wstrętnych podań o upio­
rach, które Calmet roztrząsa szczegółowo. Najkrótszą drogą 
do zrozumienia tego wierzenia będzie wytłumaczenie jego 
z zasad dzikiego animizmu. Przekonamy się, że większa część 
szczegółów stanie odrazu na właściwem miejscu i że upiory 
nie są jedynie wytworami nieokiełznanej wyobraźni, lecz że 
w nich upostaciowano używotnione przyczyny szczególnych 
objawów niektórych chorób trawiących. O naturze i działa­
niu dotykalnem upiorów istnieją dwie główne teorje, obie 
ściśle związane z pierwotną teorją animistyczną istot nadprzy­
rodzonych, według której i te demony są duszami ludzkiemi. 
Pierwsza teorja twierdzi, że dusza żywego człowieka, najczę­
ściej czarownika, opuszcza śpiące ciało i pod postacią źdźbła 
słomy, lub piórka prześlizguje się przez dziurkę od klucza 
i napada na śpiącą ofiarę. . Jeżeli jednak śpiący obudzi się 
na czas i pochwyci duszę, to może się zemścić na właścicielu 
jej, obrażając, lub niszcząc ciało jego. Niektórzy utrzymują, 
że „zmory” te odwiedzają ludzi w nocy, siadają m na pier­
siach i wysysają krew, inni zaś twierdzą, że upiory piją tyl­
ko krew dzieci, a dla dorosłych stają się tylko prostą zmo­
rą. W tym razie przeto zmorę, objaw czysto fizjologiczny, 
zastosowano do osobnych celów. Druga teoija utrzymuje, 
że dusza zmarłego opuszcza złożone w mogile zwłoki i .ry- 
sysa krew z żywych ludzi. Ofiara staje się chudą, osłabio­
ną i bezkrwistą, niknie coraz bardziej i umiera. Jest więc 
i tutaj podstawa faktyczna, ale dla dopełnienia pojęcia o niej 
ucieczonc się do pomocy wyobraźni. Ciało, odżywiane krwią, 
której mu duch dostarcza, ma pozostawać niezwykle świe- 
żem, giętkiem i rumianem. Chcąc odkryć upiora, trzeba 
otworzyć grób jego; jeżeli się go skaleczy, to krew się poka­
że, a czasem nawet nieboszczyk porusza się i krzyczy. Zęby 
obezwładnić upiora, należy przybić go kołem do ziemi (co 
stosowano często do samobójców); ale najskuteczniej jest od­
ciąć i spalić głowę. Taka jest treść pojęć o upiorach. Po­
nieważ jednak różne grupy duchów mieszają się i łączą, 
przeto w legiendach o upiorach znajdujemy często inne do­
mieszki animistyczne. Upiór występuje nieraz w charakterze

') Journ. Ind. Ar chip. I, 307.



159

strachów pukających i hałasujących w domach, a uważanych 
przez spirytystów nowożytnych za dusze zmarłych. Takim 
upiorem był duch pewnego chłopa, który we dwa dni po 
pogrzebie opuścił grób swój na wyspie Mikone; działo się to 
w r. 1700. Duch ten wchodził do domów, przewracał sprzę­
ty, gasił lampy i dokazywał, a cała ludność umierała ze stra­
chu. Tournefort znalazł się tam przypadkiem i był obecnym 
przy wydobywaniu zwłok; opowiadanie jego jest ciekawym 
przykładem, jak podniecony tłum nabrał najzupełniej bezpod­
stawnego przekonania, źc ciało było ciepłe, a krew czerwona. 
Upiora, wysysaj ącogo krew, często utożsamiano ze słowiań­
skim wilkołakiem (po serbsku vukodlak, po nowogrecku brou- 
kolàkas itp.). Opisy tych dwóch istot są tak do siebie po­
dobne, że człowieka, którego brwi się zrastają, a którego du­
sza może fruwać jak motyl, uważać można albo za wilkoła­
ka, albo za upiora. Nowożytne opowiadanie bułgarskie o upio­
rach jest wybornym okazem pojęć tego rodzaju. Czarownik, 
uzbrojony obrazem świętego, może wypędzić upiora i zam­
knąć go w butelce, zawierającej odrobinę brudnej strawy, 
którą duch lubi. Kiedy upiór wejdzie do wnętrza, czarownik 
zatyka otwór butelki i rzuca ją w ogień; upiór niknie na 
zawsze ').

Typem dzikiego widmo widza jest Grenlandczyk, gotu­
jący się na czarownika; pogrążony w rozmyślainach, samotny, 
wyczerpany postem i dręczony napadami, widzi przed sobą 
różne sceny, postacie lud z i zwierząt, które uważa za duchy. 
Ciekawe są też opowiadania nawróconych Zuluan o wstręt­
nych istotach, które widują oni w chwilach największego za­
chwycenia religijnego, o bardzo strasznym wężu, z cgromne- 
mi ślepiami, o chyłkiem skradającym się lamparcie, o nie­
przyjacielu, zbliżającym się z długim asagajem w ręku, 
wszystko to przychodzi kolejno na miejsce, gdzie się udał 
człowiek, aby się modlić na osobności i usiłuje przestraszyć 
go, ażeby się zerwał z klęczek * i 2). Ponusy, przytrafiające się 
w widzeniach ascetom indyjskim i świętym średniowiecznym, 
zdarzają się i za dni naszych, ale najwłaściwszem miejscem 
dla nich byłby podręcznik medyczny, nie zaś wykaz cudów. 
Podobnie, jak duchy chorobowe i wróżące, duchy te mają

') J. V. Grohmana Aberglauben aus Böhmen itd. 24; Cal- 
met Diss. sur les Esprits II; Grimm JD. M. 1048 ità.; St. Clair
i Brophy Bułgaria 49; ob. Ralston Songs 0/ Russian Peo­
ple 409.

2) Cranz Grönland, 268. Callaway Rei. of Amazulu 246 
i dalsze.



początek nie w wyobraźni, lecz w rzeczywistych zjawiskach, 
do których wytłumaczenia użyto zasady animistycznej

Złe duchy roją się szczególnie w ciemnościach. Jerzy 
Grey widział wokół obozowisk krajowców australskich małe 
ruchome płomyczki, rozrzucone po krzakach; były to płoną­
ce łuczywa starych kobiet, wysyłanych dla poszukiwania mło­
dych niewiast; nie wolno było opuszczać ogniska, nie zaopa­
trzywszy się w ogień, chroniący od złych duchów ‘). Indja- 
nie Ameryki południowej brali zawsze głownie, lub pochod­
nie dla zabezpieczenia się od złych duchów, ile razy zapusz­
czali się w ciemności 1 2). Szczepy półwyspu Malajskiego pa­
lą ognie wpobliżu położnic, aby odstraszać złe duchy 3) Po­
jęcia te utrzymują się nawet na wyższych stopniach cywili­
zacji. W Indjach południowych ostateczność może tylko 
zmusić człowieka do puszczenia się w drogę po zachodzie 
słońca; nieszczęśliwy, który musi się zapuścić w ciemności, 
uzbraja się w głownię, dla odpędzania nieprzyjaznych du­
chów. Nawet w biały dzień Indowie palą lampy, aby od­
straszać djabłów i *). Zwyczaj bardzo podobny zachowuje się 
w obrzędach weselnych w Chinach B). Szczegóły używania 
ognia do odpędzania djabłów i czarownic spotykamy w Eu­
ropie drobiazgowo i ściśle określone. Starożytni osadnicy 
norwescy w Islandji obnosili ogień wkoło ziem, które chcieli 
zająć, w przekonaniu, że .tym sposobem wypłoszą złe duchy. 
Wyobrażenia te dały życie całej gromadzie zwyczajów skan­
dynawskich, które, pomimo, że nie są już praktykowane, nie 
wygasły jednak w pamięci ludu. Dopóki dziecko nie zostało 
ochrzczone, należy baczyć, aby ogi eń nie zagasł, gdyż inaczej 
trolle mogłyby je ukraść. Kiedy matka idzie pierwszy raz 
do kościoła po urodzeniu dziecka, trzeba za nią rzucić ża­
rzący się węgiel, aby trolle nie mogły jej zaczarować, albo 
porwać; taki sam węgiel trzeba rzucić za trollą, lub czarow­
nicą, gdy wychodzi z domu i t. d. 6). Ludność Hebrydów

160

1) Grey Australia II, 302. Ob. Bonwick Tasnanians 180.
2) Southey Brazil część I, 238. Ob. również Rochefort, 418, 

J. G. Müller, 273 (Karybowie); Cranz Grönland 301; Scboolcraft 
Indian Tribes część III, 140.

3) Journ. Ind. Archip. I, 270, 298; II, N. S. 117.
4) Roberts Oriental Illustrations 531; Colebrooke w As. 

Bes. VII, 274.
°) Doolittle Chinese I, 77.
®) Hylten - Cavallius Wärend och Wirdarne I, 191; Atkin­

son Glossar y of Cleveland Dial. 597. Prof. Liebrecht w Zeitschrift 
für Ethnologie V, 1873, str. 99, porównywa zwyczaj,będący jeszcze



161

nie przestała jeszcze zabezpieczać matki i dziecka od wpły­
wu złych duchów, paląc ognie wkoło nich ‘). W Bulgarji 
nowożytnej, w dzień św. Demetrjusza, stawiają świece zapa­
lone w stajniach i szopach, aby przeszkodzić złym duchom, 
które lubią wchodzić w zwierzęta domowe * 1 2). Dawna ta wia­
ra przyjęła się u chrześcjan: w obrzędach Kościoła rzymskie­
go widzimy umyślne poświęcanie świec: „Ut quibuscumque 
locis accensae, sive positae fuerint, discedant principes tene- 
brarum, et contremiscant, et fugiant pavidi cum omnibus mi- 
nistris suis ab habitationibus illis, itd.” Metryczny przekład 
INiaogeorgusa świadczy, że pierwotne pojęcia animistyczne 
utrzymywały się wiekach średnich:

„...........a wondrous force and might
Doth in these cande's lie, which if at any time they light,
They sure beleve that neyther siorm or tempest dare abide,
Nor thuuder in the skies be heard, nor any devil’s spide,
Nor fearefnll sprightes that walke by night, nor hnrts of frost or

[haile” 3).
Zwierzęta przestraszają się i słupieją nieraz bez widocz­

nej przyczyny. Może oglądają wtedy duchy niewidzialne dla 
człowieka? Grenlandczyk utrzymuje, że psy morskie i dzikie 
ptaki bywają płoszone przez widziadła, których nikt nie mo­
że dostrzec, oprócz czarownika 4). Chondowie twierdzą, że 
zwierzęta widują nadpowietrznych bogów, niewidzialnych dla 
ludzi 5). Wierzenie to zakorzeniło się w folklorze całego 
świata. Telemak nie mógł dostrzec stojącej przy nim Ate­
ny, gdyż bogowie nie wszystkim ukazują się widzialnie; ale 
Odyseusz widział ją, psy również ją ujrzały, to też nie szcze­
kały, tylko wyjąc cicho przemknęły się na drugą stronę po­
dwórza 6). W dawnej Slcandynawji psy mogły widzieć Helę,

w Niemczech w użyciu, że świeca pali się w pokoju chorej, dopóki dzie­
cię nie zostanie ochrzczone (Wuttke, wyd. 2-e, Nr. 583) i podobny zwy­
czaj starożytnych Ezymian, w dzień bogini Kandelifery (przyp. do wy­
dania 2-go).

1) Martin Western Islands, u Pinkertona, III, 612.
2) St. Clair i Brophy Bułgaria 44.
3) Iiicuale Romanům: Benedictio Candelarum. Brand Popular

Antiquities I, 46 (,....... przedziwna moc w tych świecach się zawie­
ra, a kto je zapala, wiedzy święcie, że burza, ani wicher mu nie zaszko­
dzą, że nie usłyszy grzmotu z niebios, ani hałasu djabłów i że nie 
skrzywdzą go groźne duchy, które po nocy chodzą, ani mróz, ani grad,?).

4) Cranz Grönland 267, ob. 296.
5i Macpherson India 100.
6) Homer Odys. XVI, 160.



162

boginię śmierci, poruszającą się niewidzialnie dla ludzi '). Ży­
dzi i muzułmanie twierdzą, że pies wyjący widzi anioła śmier­
ci w jego strasznym pochodzie * 2). W Europie nowożytnej 
wiara, że zwierzęta widują duchy i że żałosne wycie psa 
śmierć zwiastuje, żyje dotąd u ludu.

Innym sposobem stwierdzenia obecności duchów jest 
znane łapaczom złodziei rozsypywanie popiołu. Na pewnym 
stopniu rozwoju animizmu duch uchodzi za dostatecznie cięż­
kiego, aby ślady stóp zostawiać. Następujące przykłady od­
noszą się czasem do dusz, czasem do innych istot. Mieszkań­
cy wysp Filipińskich wierzą, że duch zmarłego wraca trze­
ciego dnia do dawnego mieszkania swego, więc stawiają na­
czynie z wodą, aby duch mógł zmyć z siebie ziemię cmen­
tarną i sypią popiół, ażeby zobaczyć ślady stóp jego 3). Inny, 
bardziej złożony obrządek, stanowi część obchodu pogrzebo­
wego Hoan w Indjach północno-wschodnich. Pierwszego wie­
czora po śmierci człowieka, blizcy krewni spełniają obrządek 
wołania zmarłych. W jednej z izb stawiają ryż gotowany 
i garnek z wodą, posypując popiołem aż do progu podłogę. 
Dwaj krewni idą na miejsce, na którem ciało spalono i cho­
dzą dokoła, uderzając w lemiesze i zawodząc żałośnie, wzy­
wają ducha do domu; inni pilnują ryżu i wody, żeby się 
przekonać, czy zostały naruszone i szukają śladów stóp na 
popiele. Jeżeli ślad jaki się pokaże, to zostaje przyjętym ze 
zgrozą i płaczem, do czego przyłączają się i ci, którzy byli 
na dworze. Obrządek ten powtarzać trzeba, dopóki osiero­
cona rodzina się nie uspokoi 4). Czytamy, że w Jukatanie 
istnieje zwyczaj zostawiania dziecka w nocy na miejscu po­
sypaném popiołem; jeżeli rano znajdą się ślady nóg zwierzę­
cych, to zwierzę to uznaném zostaje za bóstwo opiekuńcze 
dziecięcia 5 6). Można tu też przytoczyć ceremcnję Azteków 
w drugie święto boga słonecznego Tezkatlipoka: sypano mą­
kę kukurydzianą przed przybytkiem jego, a arcykapłan śle­
dził, czy niema śladów boskich stóp na mące; gdy je dostrze­
gał, wołał: „Wielki bóg nasz przyszedł” °)J W Talmudzie

') Grimm D. M. 632.
2) Eisenmenger Judenťhum część I, 872. Lane Thousand 

and One Fights II, 56.
3) Bastian Psychologie 162. Inne przykłady w Journ. Ind. 

Ar chip. IV, 333.
4) Tickeh w Journ. As. Soc. Bengal IX, 795. Zawodzenie

podane jest wyżej, str. 27.
6) De Brosses Dieux Fétiches 46.
6) Clavigero Messico II, 79.



163

znajdujemy wybitny przykład starożytnych tego rodzaju obrzę­
dów. Czytamy tam, że istnieje wielka moc duchów, kto chce 
dowiedzieć się o nich, powinien nasypać przy łóżku swójem 
przesianego popiołu, a rano zobaczy ślady łap koguta Po­
jęcie to rozpowszechniło się w świecie nowożytnym; lud nie­
miecki wierzy, że mali podziomkowie zostawiają ślady łap 
kaczki, lub gęsi, widoczne na popiele. Można tez poznać 
bytność duchów po innych oznakach * 2). Anglja dostarcza 
nam najdobitniejszego przykładu wiary w widma. W dzień 
św. Marka rozsypują tam popiół na kominie, aby ujrzeć na 
nim ślady stóp tego, i to umrze w ciągu roku. Niejeden 
swawolny urwis unieszczęśliwił przesądną rodzinę, wchodząc 
cichutko na komin i wyciskając ślady obuwiem którego z do­
mowników 3). Tego rodzaju szczegóły uzasadniają przypusz­
czenie, że ludy niższe są w stanie przypisywać duchom wogó- 
le ten rodzaj cielesności eterycznej, który przypisują duszom. 
Szczegółowych wzmianek o tym przedmiocie nie spotykamy 
już prawie w pierwszych wiekach chrześcjaństwa Pojęcia 
Tertuljana i Orygienesa, że substancja aniołów i djabłówjest 
subtelna, ale nie bezcielesna, są prawdopodobnie wierniejszym 
obrazem animizmu pierwotnego, niż nauka Calmeta, który 
wygłasza jako dogmat teologiczny, że anioły, demony i du­
sze są czystemi, bezcielesnemi duchami, które jednak w chwili, 
gdy się ukazują, działają, chcdzą, jedzą, muszą mieć ciała 
dotykalne i wtedy zgęszczają powietrze, albo wcielają się 
w takie ciała stałe, które mogą wykonać to, czego pragną 4.)

Nic dziwnego, że ludzie mogą zaczepiać takie istoty na- 
terjalne materjalnemi sposobami, a nawet czasem próbują 
uwolnić się od zastępów duchów, unoszących się wkoło nich 
Podobnie, jak Australczycy, którzy co roku wypędzają duchy 
zmarłych w ciągu roku, tak i Murzyni ze Złotego Wybrzeża 
wychodzą od czasu do czasu z maczugami i pochodniami, 
aby wypędzić z miast złe duchy. Biegają, jak opętani, łojąc 
powietrze i wyjąc przeraźliwie, wypędzają djabłów do lasów, 
a powróciwszy do domu, śpią spokojniej i cieszą się przez

ł) Traktat Eerackoth.
2) Grimm D. M. 420, 1117; St. Clair i Brophy Bułgaria 54. 

Ob. również Bastian Mensch II, 325; Tschudi Peru II, 355.
3) Brand Popular Antiquiťies I, 193. Ob. Boeder Ehsten 

Aber gl. 73.
*) Tertuljan De Carne Christi VI; Adv. Marcion. II; Ory- 

gienes De Princip. 1,7. Ob. Horst, 1. c. Calmet Dissertation I, rozdz. 
XLVI.



164

czas pewien lepszem zdrowiem '). Kiedy dziecię rodzi się 
w hordzie Kałmuków, to sąsiedzi poczynają biegać, krzycząc 

machając harapami wkoło namiotów, aby odpędzić szkodli­
we duchy, które mogą skrzywdzić matkę i dziecko * 2). Podob­
nym przekonaniom hołdują dotąd Czesi w Zielone Świątki 
i Tyrolczycy w noc, zwaną „Walpurgisnacht”, wypędzając 
niewidzialne czarowmce z domów i stajen J).

W ścisłym związku z wyobrażeniem o duszach jest 
wiara w patronów, stróżów i w duchy opiekuńcze, która 
współzawodniczy żywotnością z wyobrażeniami o duszach 
i spotyka się na wszystkich szczeblach kultury. Duchy, o któ­
rych mowa, są istotami, przywiązanemi do osób pojedynczych; 
podobne są do dusz i uchodzą wistocie czasem za dusze 
ludzkie. Wszystkie te istoty, jak wogóle cały świat duchów, 
mają pierwotne swe uzasadnienie, cel i przyczynę. Czynności, 
które spełniają, są dwojakie. Wprawdzie dusza służy czło­
wiekowi do zwykłych celów, życia i myślenia; ale są chwile, 
że wrażenia i władze, będące poza granicami zwykłej czyn­
ności umysłu, słowa, które człowiek słyszy wyrzeczone ja- 
idmś głosem poza sobą, tajemnicze szepty i objawianie rze­
czy nieznanych, rady i ostrzeżenia zdają się świadczyć o wda­
niu się innej jakiejś wyższej duszy, jakiegoś ducha przyja­
cielskiego. A że zapaleńcy, jasnowidzący i czarownicy są 
ludźmi, których umysły najczęściej podlegają takim wraże­
niom, przeto z tą klasą ludzi doradzające i nauczające te 
duchy opiekuńcze są szczególnie w styczności. Powtóre, zwyk­
łe a przewidywane fakta życia codziennego nie zwracają 
uwagi, przechodząc regularnym biegiem wypadków; ale zda­
rzenia niezwykłe, odnoszące się do losów pojedyńczegc czło­
wieka, muszą mieć źródło we wdaniu się istoty nadprzyro­
dzonej. Postanowienia, odkrycia i objawienia, które ludzie 
ucywilizowani przypisują własnemu rozsądkowi, szczęściu, 
lub wyjątkowemu zrządzeniu Opatrzności, ludy, zostające na 
niższym szczeblu kultury, uznają za działanie duchów opie­
kuńczych, lub duchów-stróżów. Nie będziemy gromadzić tu 
licznych przykładów z dziedziny animizmu, do której zaliczyć 
wypada to wierzenie; poprzestaniemy na kilku, zaczerpnię­
tych od najniższych i od wyżej stojących ludów. Waczan- 
dowie australscy utrzymują, że kiedy wojownik zabija pierw­

*) «T. L. Wilson W. Afr. 217.Ob. Bosman Guinea,u Pinkertoąa,
XVI, 402.

2) Pallas Reisen I, 380.
°) Grimm D. M. 1212; Wuttke Volksaberglaube 119; ob. 

Hylten-Cavallius, część I, 178 (Szwecja).



165

szego człowieka, to duch jego wstępuje w ciało zabójcy i sta­
je się jego „wu-ri”, czyli duchem ostrzegającym. Osiada on 
w okolicy śledziony i ostrzega człowieka o nadchodzącem 
nieszczęściu, łaskocząc go, lub ściskając mu wnętrzności '). 
Dr. Milligan słyszał w Tasmanji od krajowca, że zawdzięcza 
on ocalenie od złego przypadku duchowi zmarłego ojca, swe­
mu aniołowi stróżowi * 2 3). Wiadomo, że najważniejszym obrząd­
kiem religijnym Indjan Ameryki północnej jest zdobycie so­
bie patrona osobistego, ducha, lub bóstwa opiekuńczego. 
Czarownik eskimski pasowanym zostaje na swój urząd, jeżeli 
posiądzie „torngaka,” ducha, który odtąd będzie jego demo­
nem; duch ten może być duszą zmarłego krewnego *). W Chili 
zauważono, iż każdy Araukańczyk ma ducha opiekuńczego 
na swoje usługi: „Mam jeszcze mego amczy-malgena” (nimfę 
opiekuńczą), mówi on, gdy mu się uda przedsięwzięcie 4). 
Karybowie rozwinęli tę teorję zarówno wogóle, jak w szcze­
gółach. Przedewszystkiem, każdy człowiek ma bóstwo opie­
kuńcze, które towarzyszy duszy jego w życiu przyszłem; 
powtóre, każdy czarownik ma swego ducha, którego wzywa 
potajemnie w ciemnościach śpiewem i dymem tytuniu. Gdy 
kilku czarowników zwoła ,ednocześnie wszystkich swoich de­
monów, to może powstać kłótnia, a nawet bójka między du­
chami 5). W Afryce Murzyni mają również duchy opiekuń­
cze, ale trudno orzec, ile one się różnią od tego, co Euro­
pejczycy nazywają duszami, lub sumieniem. Uważają oni 
duchy te za coś od siebie odrębnego, starają się wpływać 
na nie czarami, budują dla nich osobne chatki przy drogach, 
obdarzają i usiłują zjednywać ofiarami z płynów pożywie­
nia e). Tu także wymienić można wierzenia niektórych lu­
dów azjatyckich; Mongołowie mają osobiste duchy opiekuń­
cze I 7), a czarownicy Laów umieją wysyłać demonów swoich 
do ciał innych ludzi dla wywołania w nich choroby 8).

*) Oldfield Abor. of Australia w Tr. Eth. Soc. III, 240.
a) Bonwick Tasmanians 182.
3) Cranz Grönland 268; Egede, 187.
4) Molina Chili II, 86.
5) Bockefort Iles Antilles 416, 429; J. G. Millier Amer. 

JJrrel. 171, 217.
®) Waitz, II, 182; J. L. Wilson W Afr. 387; Steinhäuser,

1. c. 134. Por. Callaway, 327 i dalsze.
7) Bastian Psychologie 77.
8) Bastian Oestl. Asien III, 275.



166

U ludów aryjskich północnej Europy ') można wyśledzić 
wiarę w duchy opiekuńcze. W klasycznej Grecji i Rzymie 
wyobrażenia Australczyków i Afrykanów powtarzają się obok 
wymowy filozoficznej i wyżej ucywilizowanych obyczajów. 
Menander określił bardzo trafnie pojęcie o duchu-opiekunie 
i kierowniku każdego człowieka: nazywa on gienjusza,. które­
go każdy człowiek posiada od chwili przyjścia na świat, mi- 
stagogiem (t. j. wprowadzającym nowicjuszów do misterji):

AíravTt oc;t[Atov av8pł Gup/itaptaTocTca 
Euôùç asyop-evip p.uaxa'cto'coç toó ßioo- 
A-ya&óę y.avjiv -ydcp Sat'p-tov’ oó vopröxlov 
Eîyai rov ßiov ßXanxovxo. yp-ijSxov. I íávm -yàp 
Asî dya&ov sivou ibv 0sóv.

Wybitnym przykładem usposobienia umysłu, wiodącego 
do wiary w duchy opiekuńcze, jest głos ostrzegawczy, który 
miał słyszeć nieraz Sokrates * 2j. Wiarę tę przyjęli Rzymia­
nie, jako jedną z zasad filozofji życia ludzkiego. Każdy czło­
wiek miał swego „genius natafis,1J który towarzyszył mu od 
urodzenia aż do śmierci, wpływał na dolę i czyny jego i był 
wyobrażany na podobiznie, przechowywanej jako lar wraz 
z bogami domowego ogniska. Na weselach i w chwilach 
uciechy, a szczególnie w rocznicę urodzin, jako dnia, kiedy 
duch i człowiek poczęli iść wspólną koleją, czczono gzenjusza 
śpiewem i tańcem, wykonywanym przed posążkiem, ubranym 
w kwiaty, który odbierał też kadzidła i ofiary z wina. Ów 
demon, czy gienjusz był drugą duszą człowieka, drugą du­
chową jego jaźnią. Astrolog egipski ostrzegał Antoniusza, 
aby unikał Gktawjusza „bo, powiadał, twój demon boi się 
jego demona.” X w samej rzeczy po upływie lat wielu gie­
njusz Augusta stał się bóstwem cesarskiem, przed ktć-em 
Rzymianie składali uroczyste a nieodwołalne przysięgi 3). 
Teorja, która w taki sposób zdołała uosobić charakter i los

•) Grimm D. M. 829; Rochhoitz Deutscher Glaube część 
J, 92; Harnisch Sław. Mythus 247.

2) Menander, 205 w Clement. Stromat. V; Ksenofon Memor. 
Socr.;'vlato Apol. Socr. itd, Ob. Rotin. Ennead III, 4; Porfir. 
Plotin.

3) Paweł Djakon: nGeniům appellant Deum, qui vim obtieeret 
rerum omnium generandarurif1 Oensorin. De die Natali 3: „Eundem esse 
geniům et larem, multi veteres memo-iae prodiderunt ” Tybull. Eleg. 
I, 2, 7; Owid. Trist. III, 13, 18, V, 5, 10; Horacy Epist. H, 1. 140; 
Gd IV, 11, 7. Appian. De bellis Partk. 156. Tertuljan ApoM 
XXIII.



167

człowieka, nadawała się do dalszego rozwoju. Filozofja duali­
styczna, przypisując wszystkie wewnętrzne przejawy myśli 
ludzkiej pierwiastkom animistycznym, wytworzyła sobie do- 
bre i złe gienjusze, przywiązane do każdego śmiertelnika, 
które wpływem swoim popychają go ku cnocie, lub występ­
kowi, ku szczęściu, łub niedoli. Brutusowi ukazał się we śnie 
„kakodaimon” mówiąc: „Jestem złym duchem twoim; spot­
kamy się jeszcze pod Philippi” ■).

Badając kształty, które w chrześcjaństwie średniowiecz- 
nem duchy, należące do ludzi, przybierają, przekonać się 
można z łatwością, że dobry i zły anioł, walczący o człowie­
ka od jego urodzenia aż do skonu, anioł stróż, strzegący go 
i czuwający nad nims i duch, dający posiadanie nauk tajem­
nych i służący na zawołanie czarami, są w zasadzie, a nawet 
w szczegółach zasadą filozoficzną kultury pierwotnej. Wszak 
istoty te przybierały nawet postać widzialną. Św. Francisz­
ka, oprócz zwykłego anioła stróża, miała swego anioła, 
chłopczyka dziewięcioletniego z twarzą jaśniejszą od słońca, 
ubranego w małą, białą tunikę; a po upływie lat przybył do 
niej drugi anioł, w słupie jasności, sięgającej do nieba; 
w ręku miał trzy złote gałązki palmowe. Istnieją też poda­
nia o takich istotach, związanych z człowiekiem, które, acz­
kolwiek niewidzialne, zaznaczają obecność swoją różnego ro­
dzaju objawami. Calmet opowiada o cystersie, którego duch 
czekał nań i przygotowywał pokój na jego przyjęcie, gdy 
wracał z wycieczek, tak, że ludzie wiedzieli, kiedy się go 
spodziewać * 2). Dziwną i zabawną jest uwaga Lutra o anio­
łach stróżach, że książę musi mieć silniejszego, większego 
i mędrszego anioła stróża, niż hrabia, a ten potężniejszego, 
niż prosty człowiek 3J Biskup Buli, w jednem ze swych 
jędrnych kazań, w następujący sposób streszcza uczoną roz­
prawę: „Muszę uznać za rzecz bardzo prawdopodobną, że 
każda wierząca osoba ma swego gienjusza, lub anioła, dane­
go od Boga, aby był jej stróżem i przewodnikiem w życiu.”

*) Sery. w Yirg. Aen. VI, 743: „Cum nascimur, duos ge- 
nios sortimur: ueus hortatur ad bona, alter depravat ad mala, 
quibus assistentibus post mortem aut asserimur in meliorem vitam, 
aut condemnamur in deteriorem”. Horacy Epist. II, 187; Valer. 
Max. I, 7; Plutarch Brutus. Ob. Pauly Real - EncyclopSmith 
Die. of Biog. and Myth. pod wyr- Genius.

2) Acta Sanctorum Bolland.: S. Francisea Komana IX. Marl. 
Calmet Dissertation rozdz. IV, XXX.; Bastian Mensch II, l40, 
347, III, 10; Wright St. Patrick's Purgatory 33.

3) Kochholz, 93.
Cywilizacja pierwotna, t. II. 12



168

Nie nastaje on jednak na nieomylność tego twierdzenia, 
byleby uznawano wpływ aniołów wogóle '). Swedenborg 
posuwa się jeszczo dalej. „Każdy człowiek, mówi, ma du­
cha, który mu towarzyszy; bez takiego ducha człowiekby 
nie był w stanie myśleć analitycznie, racjonalnie i ducho­
wo” * 2). W dziś’ej szyn: cywilizowanym ś wiecie ta kategorja 
wierzeń przeszła do rzędu przeżytków. Pojęcie o dobrym 
i złym duchu człowieka, walczącym o niego przez całe ży­
cie, nie miało może nigdy głębszego znaczenia, nad to, któ­
re mu sztuka i poezja nadaje. Dziś jeszcze podróżnik może 
usłyszeć we Francji takie powitanie z ust wieśniaka: „Bon­
jour à vous et à votre compagnie!” (t. j. twemu aniołowi stró­
żowi) 3). Ludzie, obchodzący w Anglji uroczystość urodzin 
dziecka, jakże rzadko zdają sobie sprawę, że zwyczaj ten 
jest spuścizną historyczną po obrzędach tych, którzy wierzy­
li w klasycznego gienjusza i w średniowiecznego patrona. 
W czasach obecnych doktryna o aniołach stróżach spotyka 
się w komentarzach teologicznych, czasem w kazaniach; ale 
silna niegdyś wiara w nieodstępnego ducha opiekuńczego, 
wpływającego na każdego człowieka i działającego na jego 
korzyść, straciła moc dawną. Djabeł, który dawał wiedzę 
tajemną, wykonywał złe sprawki dla czarownika i wysysał 
krew z piersi nieszczęśliwych czarownic, wydawał się umy­
słom ówczesnym równie rzeczywistym, jak alembik, lub 
czarny kot, z którym go w myśli kojarzono. Wiarę tę za­
rzucono obecnie, jak wiele innych grubych przesądów.

Ale zwróćmy się teraz od człowieka do przyrody. 
Wspominaliśmy już w sposób ogólny o duckacn miejsco- , 
wych, przywiązanych do gór, skał i dolin, do źródeł, rzek 
i jeziór, słowem do wszystkich tych miejsc i przedmiotów, 
które wzbudzały niegdyś myśii mitologiczne w dzikich 
umysłach. Podobne wyobrażenia rodzą się też w umysłach 
poetów nowożytnych, powtarzających je w zupełnie odmien­
nej atmosferze duchowej Badając istoty, wytworzone przez 
wyobraźnię, należy przedewszystkiem uzbroić się w uczucia 
przychylne dla niższej filozofji. Trzeba usiłować uprzytomnić 
sobie istotę duchów przyrody, pomyśleć, z jak głębokiem 
i szczerem przekonaniem dzika filozof ja wierzy w ich istnie­
nie i zrozumieć, do jakiego stopnia grają one rolę rzeczy­
wistych przyczyn i potrzeb codziennych w poglądzie na

*) Bull Sermons, wy cl. 2-gie, Lonćyn 1714, t. II, 506.
2) Swedenborg True Christian Religion 380. Ob. również 

A. J. Davis Philosophy of Spiritual Intercourse 38.
3) D. Monnier Traditions Populaires 7.



169

przyrodę człowieka pierwotnego. Widząc Iroków dzięki czy­
niących niewidzialne] pomocy dobrych duchów, a zarazem 
drzewom, krzakom, roślinom, źródłom, strumieniom, ogniowi, 
wiatrowi, słońcu, księżycowi i gwiazdom, słowem wszystkim 
przedmiotom, które odpowiadały ich potrzebom, możemy 
osądzić, do jakiego stopnia uważali oni za odrębne istoty 
owe miljony duchów, które myśleli iż dawały życie otacza­
jącemu ich światu zewnętrznemu '). Imieniem pospolitém 
dla ducha-fetysza jest u Murzynów Złotego Wybrzeża rze­
czownik „wong”; istoty te naćpowietrzne mieszkają w cha- 
tach-świątyniach, otrzymują ofiary, napełniają kapłanów, da­
jąc im natchnienie, są przyczyną zdrowia, lub chorób u lu­
dzi i spełniają rozkazy potężnego bóstwa nieba. Część tych 
duchów zostaje w związku z przedmiotami, tak, iż Murzyn 
może powiedzieć: „W tej rzece (drzewie, amulecie) jest
wong.” Wongami kraj o we jn i bywają rzeki, jeziora, źródła, 
pewne okolice, kopce termitów, drzewa, krokodyle, małpy, 
węże, słonie, ptaki 2); słowem wyobrażenia o duszach oży­
wiających i o duchach rządzących stanowią dwie grupy po­
jęć, które bardzo trudno rozróżnić, gdyż są one tylko od­
mianami rozwoju tegc samego animizmu podstawowego.

U ludów, które stanęły na wyższym stopniu kultury, 
w nauce o duchach przyrody znajdują się ślady takich pier­
wotnych pojęć i przemiany ich, zastosowane do nowych wa­
runków umysłu. Znając pojęcia dzikich plemion turańskich 
Syberii o duchach, przenikającyeh przyrodę, mamy prawo 
szukać wyobrażeń pokrewnych u ludu, którego religja nosi 
na sobie cechy pochodzenia turańskiego, tj. u Chińczyków. 
Odwieczna zasada czci cieniów przodków i czci przyrody, któ­
ry trwa jako przeżytek w religji państwowej Chińczyków, 
■obejmuje też cześć niezliczonych duchów, przenikających 
wszechświat. Wiarę w ich istnienie stwierdzają poświęcane 
im ofiary. „Trzeba składać ofiary duchom, tak, jakgdyby 
były obecne ofierze”, uczy Konfucjusz. Duchy uważane też 
są za wcielające się przedmioty materjalne. Tenże Konfu­
cjusz powiada: „Działanie duchów jakże jest doskonałel
Dostrzegasz je, a jednak widzieć go nie możesz! Są one 
wcielone i zespolone z rzeczami i nie mogą ich opuścić. 
Skłaniają ludzi, że czyści, chędodzy i lepiej ubrani przyno­
szą im ofiary. Wielką, wielką jest ich liczba, jak szerokie

J) L. II. Morgan Iroquois 64. Brebeuf w Rei. des Jćs., 
1636. su-. 107. Ob. Schoolcraft Tribes III, 337

2) Steinhäuser Religion des Negers w Magas,. der Evang. 
Missionen, Bazyleja 1856; Nr. 2, str. 127 i dalsze.



170

morze, jak żeby byli w górze, na prawo i na lewo.” Widzi­
my tu ślady owej pierwotnej wiary w odrębne, wcielone 
duchy przyrody, którą znajdujemy w religji dzikich hord 
syberyjskich. Było rzeczą najzupełniej naturalną, że filo­
zofowie chińscy potrafili wyidealizować nieco te dzikie twory 
animizmu. Duch (szin), utrzymują oni, jest najsubtelniejszą 
częścią wszystkich dziesięciu tysięcy rzeczy. Wszystko, co 
jest nadzwyczajne i nadprzyrodzone, nazywa się duchem. 
To, co niezbadane w pierwiastkach męskim i żeńskim, zowie 
się duchem. Ten, kto zna drogi przeszłe i przyszłe, zna 
działanie duchów ’).

Klasycy greccy oddziedziczyli po przodkach barbarzyń­
skich pojęcia o wszechświeci e bardzo zbliżone do wyobrażeń 
Indjan północno-am ery kańskich i mieszkańców Afryki za­
chodniej, oraz Syberji. Znamy lepiej niż wiarę pogańską 
naszego kraju starogrecki schemat duchów przyrody, które 
własną wolą i władzą zawiadują i kierują sprawami wszech­
świata; znamy wybornie starogrecką religję przyrody, rozwi­
niętą przez wyobraźnię, ubarwioną przez poezję, a poświęco­
ną przez wiarę, Historja pokazuje nam, jak z tej świetnej 
i szanownej wiary wyrosły zarodki filozofji nowszej. Wie- 
dzeni bardziej drobiazgową analizą i głębszem zastanowie­
niem, myślący Grecy poczęli wypierać stopniowo przestarza­
łe zasady i wzbudzili tuch przemiany wiedzy animistycznej 
w fizyczną, który to ruch rozszedł się po całym świecie 
ucywilizowanym. Takim jest ogólny zarys historji wiary 
w duchy przyrody. Postarajmy się zrozumieć stanowisko 
jej w dziejach ducha ludzkiego i przejrzyjmy poszczególnie 
w tym celu niektóre główne jej gałęzie.

Jak powstają wulkany? Australczycy mają w odpowie­
dzi na tc pytanie podanie o złych duchach podziemnych, 
„ingnach”, które palą wielkie ognie i wyrzucają rozżarzone 
kamienie * 2). Kamczatczycy twierdzą, że tak, jak oni grzeją 
zimowe chaty swoie, tak samo „kamuli’owie”, czyli duchy 
gór, ogrzewają góry, w których mieszkają i wyrzucają głow­
nie przez komin 3). Nikaraguańczycy składają ofiary ludz­
kie Masajom, czyli Popogatepekom (górom dymiącym), wrzu­
cając ciała do kraterów. Zdaje się jednak, że czczą oni 
jakieś rząozące górą bóstwo, ale nie gó~ę> gdyż dowiaduje­
my się, że wodzowie schodzą do krateru, a z niego wycho­
dzi do nich brzydka naga baba; udzielająca im rad i prze-

') Plath Religion der alten Chinesen część I, 44.
2) Oldfield Abor. of Austr. w Tr Eth. Soc. III, 232.
3) Steller Kamtschatka 47, 265.



171

powiedni. Krajowcy stawiają też na brzegu otworu naczy­
nia gliniane ze strawą, aby się przypodobać owej kobiecie 
i aby ją przejednać w czasie burzy, lub trzęsienia ziemi '). 
Tak więc animizm dostarczył teorji wulkanów, podobnie, jak 
skał i wirów. W Afryce zachodniej, w państwie Wei, znaj­
duje się niebezpieczna skała podwodna w rzece Mafa; gdy 
kto mija tę skałę, nie omieszka złożyć daniny duchowi 
rzeki, rzucając liść tytuniu, garść ryżu, lub łyk rumu * 2). 
Opowiadanie misjonarza o duchu skalnym, czczonym przez 
Indjąn z nad jeziora Huron, jest dowodem, do jakiego stop­
nia dzicy uosabiał ą takie istoty. Czytamy, że w pewnej 
świętej skale mieszka „oki”, duch, który może pomagać 
podróżnym, to też kładą oni tytuń w szczelinę, modląc się 
w następujący sposób: „Duchu, który mieszkasz w tem
miejscu, przyjmij tytuń który ci daję; pomóż nam, chroń 
nas od utonięcia, broń od nieprzyjaciół i spraw, abyśmy, 
załatwiwszy pomyślnie sprawy, wrócili zdrowo i szczęśliwie 
do wsi naszej.” Ksiądz Marquette opowiada, że podróżując 
po pewnej rzece w mało znanej w owe czasy okolicy Ame­
ryki północnej, słyszał od krajowców o strasznem miejscu, 
do którego zbliżała się właśnie łódź jego, a w którem 
mieszkał djabeł, czyhający na tych, którzy ośmielają się 
wkroczyć w jego dziedzictwo. Pokazało się, że przerażają­
cym tym manitu’em były wysokie skały na skręcie rzeki, 
o które woda biła gwałtownie 3). Misjonarz odnalazł w;ęc 
u dzikich Indjan to samo wierzenie, które oddawna znalazło 
wyraz w klasycznem podaniu o Scylli i Charybdzie.

W chwilach, gdy człowiek ucywilizowany zrzuca z sie­
bie więzy ścisłej wiedzy i wraca do snów dzieciństwa, 
otwiera się przed nim stara jak świat księga przyrody uży- 
wotnionej. Przebrzmiałe myśli nabierają wtedy nowego ży­
cia, bieg rzeki wydaje się mu wielce podobnym do biegu 
jego żywota. Patrzy wtedy na strumyk, zbiegający ze stoku 
wzgórza, jak na dziecię, które bieży bawić się wśród kwia­
tów, patrzy jak strumyk rośme i zamienia się w rzekę, jak 
się przedziera przez górską gardziel, by płynąć potem wol­
niej, lecz z siłą, zdolną dźwigać ciężkie brzemiona i nieść je 
w równiny. We wszystkiem, co woda zdziała, wyobraźnia

•) Oviedo Nicaragua, w Ternaux-Compans, część XIV, 
132, 160. Por. C&tlin N. A. Ind. II, 16C.

2) Creswick Veys w Tr. Eth. Soc. VI, 359. Ob. Du Ckaillu 
Ashango-land 106.

3) Brebeuf w Rei. des Jés., 1636, str. 108. Long Expedi­
tion I, 46. Ob. Loskiel Indians of N. A. część I, 45.



172

po ety widzi osobiste jej życie. Daje ona połów rybakowi,, 
a zbiór rolnikowi; wzbiera ze złości i pustoszy krainę; ką­
piącego się obdarza zimnem i kurczami, a ofiarę swą 
pochłania z nieubłaganą potęgą:

„Tweed said to Till,
„What gars ye rin sae still?”

Till spîd te Tweed,
„Though ye rin wi’ speed,

And I rin slaw,
Yet, where ye drown ae man,

I drown twa” ')•

Etnografja może tylko to powiedzieć o tym wielkim 
czynniku religji ludzkości, o czci źródeł, jeziór, strumyków 
i rzek, iż co jest dzisiaj poezją, to było niegdyś filozof ją 
człowieka pierwotnego; że według niego działanie wody było 
życiem i wolą, ale nie prawem siły; że wodriki mitologji 
pierwotnej były pewnego rodzaju duszami, sprawiającemi, 
iż woda płynie, lub stoi, jest łakawą, lub nieprzyjazną; że 
wreszcie człowiek w istotach, mogących tak oddziaływać na 
dolę jego, lub niedolę, widział bóstwa, których się bał, 
które kochał, czcił, wielbił, zjednywał ofiarami i do których 
się modlił.

W Australji słyszymy o oddzielnych duchach wodnych, 
które się gnieżdżą w stawach i zbiornikach wody, W wy­
obrażeniach krajowców o chorobie i śmierci najwybitniejsze 
stanowisko zajmuje wodnik, który karze idących samowolnie 
do cudzych stawów, lub kąpiących się w czasie zakazanym. 
On to sprawia, że kobiety nędznieją i umierają; kto go 
zooaczy, musi umrzeć, wyjąwszy znachora-krajowca, który 
może go nawet odwiedzać w podwodnej siedzibie i wrócić 
z kaprawemi oczyma i mokrą odzieżą, aby opowiadać o cu­
dach przybytków jego * 2). Zdawałoby się, że tak usposobio­
ne istotjr muszą należeć do rzędu duchów; ale już w poda­
niach o bunyipie, żyjącym w jeziorach i rzekach, pływają­
cym po wodzie w postaci dużego cielęcia i porywającym

') Szczegóły wiary w duchy wodne, topiące ludzi, ob. wyżej 
t. I, str- 102. (Ezeka Tweed powiada do rzeki Till: „Co c' każe 
płynąć tak wolno?” Till odpowiada: „Chociaż ty płyniesz wartko, 
a ja wolno, to dwóch utopię, zanim ty utopisz jednego człowieka).

2) Oldfield w Tr. Eth. Soc ÍII, 328; Eyre, II, 362; Grey, 
II, 339; Bastian Vorstellungen -von Wasser und Feuer w Zeit­
schrift für Ethnologie I (zbiór szczegółów o czci wody).



173

kobiety do podwodnego swego królestwa, ukazuje się owo 
zmieszanie ducha wodnego z cielesnym potworem wodnym, 
który żył w mitologji europejskiej pod postacią konia wod­
nego (water-kelpie) i węża morskiego I). Ameryka dostar­
cza nam przykładów innych prastarych pojęć animistycz­
nych, dotyczących wody. Cranz pisze, że, według Gren- 
landczyków, woda ma swoje własne duchy, to też gdy 
odkrytem zostaje nowe źródło, ta angekok, czyli najstarszy 
z drużyny, musi napić się pierwszy, aby uwolnić wodę od 
szkodliwego ducha 2). „Kto każe płynąć rzece?” zapytuje 
myśliwiec algonkiński w pieśni znachorskiej. Odpowiedź 
brzmi: „Duch sprawia, iż rzeka płynie.” W każdej wielkiej 
rzece, w wodospadzie, jeziorze mieszkają takie duchy, uważane za 
potężne manitu’y. Carver wspomina o zwyczaju Czerwono- 
skórych, że gdy znajdą się na brzegach jeziora Wyższego, 
Misisippi, lub innej większej wody, składają ofiarę ducho­
wi, który tam przemieszkuje; widział tez, jak zwyczajowi 
temu czynił zadosyć wódz ze szczepu Winnibegów, który 
towarzyszył mu do wodospadu św. Antoniego. Franklin wi­
dział, jak ofiarę taką składał Indjanin, którego żona dotknię­
tą została chorobą od duchów wodnych i który, chąc je 
przebłagać, związał w paczkę nóż, trochę tytuniu i inne 
drobne przedmioty i rzucił je do wody 3). Peruwjarie 
czerpali nad brzegiem rzeki garścią wodę i pili ją, błagając 
bóstwo wodne, aby im pozwoliło przebyć rzekę, albo 
nałapać ryb; rzucali też ryż do wody, aby zjednać sobie 
bóstwo Indjanie z Kordyljerów Zachowują do dziśdnia 
zwyczaj picia wody przed puszczeniem się wpław, lub wbród 
przez rzekę ł). Cześć wody rozwinęła się też znakomicie 
w Afryce. Wanikanie na wschodzie utrzymują, że każde 
źródło ma swego ducha i temu składają ofiary. Akranie na 
zachodzie oddają cześć jeziorom, stawom i rzekom, jako 
bóstwom miejscowym. Kafrowie na południu czczą rzeki, 
jako istoty żyjące, albo siedliska bóstw, a człowiek, który 
chce przebyć rzekę, prosi wpierw ducha o pozwolenie, albo

') Por. John Morgan Life of William Buckiey; Bonwick 
203; Taylor New Zealand 48, oraz Forbes Leslie, Brrnd itd.

2) Cranz Grönland 267.
3) Tanner Narr. 341; Carver Travels 383; Franklin Jour- 

ney to Polar Sea II, 245; Lubbock Origin of Cioihzation, 
213—20 (szczegóły o czci wody); ob. Brinton, 124.

ł) Rivero i Tschudi Peruvian Ant. 161; Garcilaso de la 
Vega Comm. Real. I, 10. Ob. również J. G. Müller Amer. Urrelig. 
258, 260, 282.



174

przebywszy ją, rzuca w nią kamień, a mieszkańcy nadrzeczni 
ofiarowują bóstwu wodnemu zwierzę jakieś w czasie powodzi, 
albo rzucają do wody garść prosa, lub wnętrzności zabitego 
wołu '). Niemniej silnie uwydatniają się pojęcia takie u lu­
dów tatarskich na północy. Ostjacy czczą rzekę Ob; gdy 
ryb zabraknie, rzucają w nurty rzeki rena z kamieniem 
u szyi, aby przebłagać bóstwo. Burjaci, wyznawcy buddy­
zmu, trzymają się jeszcze dawnej wiary 1 nad brzegiem ma­
lowniczego górskiego jeziora Ikeugun zgromadzają się w drew­
nianej świątyni i przynoszą chary z mleka, masła i tłuszczu 
zwierzęcego, które palą na ołtarzach. W północnej Europie 
prawie każda wieś eskimska ma swoje źródło święte. Estoń­
czycy widywali czasami „człowieczka w niebieskiej i żółtej 
pończosze”, wynurzającego się ze świętego źródła Wöhbanäo; 
był to bez wątpienia ten sam duch źródła, któremu ofiaro­
wywano niegdyś zwierzęta i małe dzieci Niezbyt dawno 
jeszcze, gdy właściciel ziemski w Niemczech zbezcześcił 
świętą wodę, stawiając młyn na niej, następowały słoty 
i niepogody i powtarzały się rokrocznie, dopóki lud oko­
liczny nie podpalił wstrętnej budowli 2). Cześć wody, roz­
powszechniona wśród nie-aryjskich krajowców Indji brytań- 
skich, dochodzi do szczytu u Bodów i Dhimalów północo- 
wschodu, dla których rzeki krajowe są bóstwami miejsce- 
wemi 3): tak, że ludzie ci stosują cześć swoją do swego upo­
sażenia hidrograficznego, a mapa jest ich panteonem.

Cześć ta nie "est obcą ludom aryjskim. Dla Inda no­
wożytnego, który zawsze jeszcze pojmuje rzekę, jako istotę 
żywą, wymagającą hołdów i ślubów, Gangies nie jest jedy- 
nem bóstwem wodnem, lecz tylko najbardziej znaném i pierw- 
szem w szeregu rzek świętych 4)( W świecie klasycznym 
odnajdujemy wierzenia te i obrzędy niższej, barbarzyńskiej 
kultury, uświęcone przez czas, upiększone nowszą poezją 
i sztuką. Na wielkie zgromadzenie na Olimpie, w pałacach 
Zeusa gromowładnego stawiły się wszystkie rzeki, z wyjąt­

’) Krapf E. Afr. 198; Steinhäuser, 1. c. 131; Yiilault, u As- 
tleya, I, 668; Backhouse Afr. 230; Callaway Zulu Tales I, 90; 
Bastian, 1. c.

2) Castrén Vorlesungen über die Ætaischen Völker 114; 
Finn. Myth. 70. Atkinson Siberia 444. Boeder Ehsten Aber glaub. 
Gebräuche, wyd. Kreulzwalca, o.

3) Hodgson Abor. of India 164; Hunter Rural Bengal 
184. Ob. Lubbock, 1. c.; Forbes Leslie Early Races of Scotland 
I, 163, II, 497.

4) Ward Hindoos II, 206 itd.



175

kiem Oceanu, wszystkie nimfy, mieszkające w ślicznych ga­
jach, przy źródłach strumieni i na trawą pokrytych łąkach; 
wszystkie usiadły na gładkich krzesłach:

„Oute Tię ouv i loxapAv áná/jv, vóaip’ ’üxEavoîb,
Out’ àpa Nü])'pà(uv xai t’ aXasa v.’J.Xo. vÉp-ovxai,
Kai gqyàç 7toxap.ä>v, v.w. m'osa Troi^Evxa.
’2X9ovteç ô’ âç ôwp-a Atoç vsipeX^yspeTao,
Eeot'(|Ç aiOoóa^tv âcpt'Çavov, a? Ad xuaxpt 
“'JcpaiCToç ttoîtjoev tôurflci TipamoEcaiv.”

łlefajstowi, bóstwu ognia, śmiał się nawet sprzeciwić 
bóg jednej rzeki, głęboko nurtujący Ksantos, zwany przez 
ludzi Skamandrem. Rzucił się on na Achillesa, chcąc go 
pogrzebać w piasku i mule, a chociaż Hefajstos raził go 
płomieniami i wstrzymał, podczas gdy ryby we wrących 
falach pływały ogłuszone, nie mogąc sobie znaleźć miejsca, 
a wierzby na brzegu wyschły, ale na słowo białoramiennej 
Hery, że nie wypada nieśmiertelnemu bogowi postępować 
tak niemiłosiernie z powodu zwykłego śmiertelnika, Hefaj­
stos zgasił swój wściekły ogień, a wody wróciły szybko 
do łożyska: •

iłęaifjTE, ayj.o, xéxvov fiqaxXÉsç' ou yàfi soixsv 
’A&avaxov &eov ome ßpoxiLv svsxa axucpsXiÇsiv.

J Qç Ecpah*’ "Hcpaiaxoç ôs y.axsoßEOE &E0m8aàç xuup*
"Aóoppov ô’ oipa xûjia xaxÉaaoxo xaXà pÉE&pa.”

Istoty, uważane za bóstwa żyjące, odbierały cześć na­
leżną. Odyseusz modli się do rzeki Scheria; Skamandros 
ma kapłana swego, a Spercheios gaj sobie poświęcony. 
Składano też ofiary współzawodnikowi Heraklesa, bogowi 
rzeki, Acheloosowi, najstarszemu z trzech tysięcy rzek, 
dzieci starego Okeanosa ‘). Bóstwa rzeczne i nimfy wodne 
utrzymały się przez wszystkie wieki klasyczne i dopiero 
chrześcjaństwo przyłączyło je do podobnych im istot mitolo­
gicznych narodów północnych, jako dobre duchy, którym 
składano ofiary przy źródłach i jeziorach i jako podstępne 
rusałki, które uwodziły ludzi, gotując im śmierć w falach. 
W epoce przejściowej coraz to nowe powagi chrześcjańskie 
występowały przeciw staremu przesądowi, wydając zakazy 
przynoszenia ofiar i oddawania czci źródłom. Książę Brze-

*) Homer II. XX, XXI. Ob. Gladstone Juventus Mundi 
190, 345 itd. itd.



176

tysław zabronił napół pogańskim Czechom składać obiaty 
i zabijać ofiary dla źródeł *), a „Poer.itentiale” Egberta po- 
tępin w Anglji tego rodzaju zwyczaje: „jeżeli kto skrada 
źródłom przysięgi, lub ofiary” i „jeżeli kto stoi na straży 
przy źródle” * 2 3). Ale stara cześć wody była zbyt silną, aby 
ją można było wyplenić i utrzymała się do dni naszych, 
zdobywszy sobie zabarwienie chrześcjańskie, lub przybrawszy 
imię świętego. Czesi chodzą modlić się na brzeg rzeki 
w miejscu, w którem ktoś utonął i rzucają do wody ofiarę 
z bochenka świeżego chleba i z dwóch świec woskowych. 
W wilję Bożego narodzenia odkładają na miskę łyżkę każ­
dej potrawy i po wieczerzy wrzucają wszystko to do wody, 
powtarzając formułkę następującą:

Gospodarz cię pozdrawia,
Przeze mnie cię zaprasza:

„Kryniczko, ucztuj z nami,
A daj obfitość wody;
Gdy susza zapanuje,
Odpęd# ją wody swemi” ?)-

W krajach słowiańskich spotykamy niezmieniony prze­
żytek dzikich wyobrażeń. Istnieje tam ta sama obawa wy­
picia z wodą złego ducha, którą zauważyliśmy u Eskimów. 
Bulgarowie uważają sobie za grzech, jeżeli nie wyleją tro­
chę wody z każdego naczynia przyniesionego ze studni; 
jakikolwiek duch żywiołowy mógłby się unosić na powierzch­
ni i gdyby nie został wylany, mógłby zamieszkać w do­
mu, lub, co gorsza, wejść w ciałc osoby, która pierwsza na­
pije się z naczynia 4). Możemy pomnożyć szereg istniej ą-

ł) Kozmas, ks. III, 197: „superstitiosas instltutiones, cpas 
villani adhuc semipagani in Pentecosten tertia sivé quarta feria 
observabant offerentes libamina super fontes mactabant victimas et 
daemonibus immolabant.”

2) Poenitentiale Ecgberti IJ, 22: „gif bwilc man his aelmessan 
gehâte oththe bringe to hwilcon wylle”; IV, 19, „gifbwâliis waeccan 
aet aenigum wylle haebbe.” Grimm D. M. 549 itd. Ob. Ilyltśn- 
CavaUius War end och Wirdarne część I, 131, 171 (Szwecja).

3) Grohmann Aberglauben aus Böhmen und Mähren 
43 i dalsze. Hanuseh Slaw. Myth. 291. Kaoston Songs of Russian 
People 139, itd.

4) St. Clair i Erophy Bułgaria 46. Podobne pojęcia znaj­
dują się u Grohmanna, str. 44. Eisenmenger Entd. Judenthum 
część I, 426.



177

cych jeszcze obrzędów, pozostałych po czci wody, zajrzawszy 
do innych okolic Europy. Dawne ofiary dla jezior we 
Francji południowej nie zostały jeszcze zapomniane w La 
Lozère; Bretończycy czczą jak dawniej źródła święte; Szkoci 
i Irlandczycy mogą w każdej parafji pokazać ślady, a nawet 
rzeczywiste przeżytki wiary w świętość źródeł. Może Walij­
czycy nie ofiarowują już świętej Tekli kur i kogutów w po­
święconej jej studni i świątyni w Llandegla; ale przesądni 
Kornwalijczycy rzucają dotąd szpilki, gwoździe i szmaty na 
dno świętych źródeł, oczekując cd wód uzdrowienia w cho­
robie, albo z baniek na powierzchni wody wyprowadzając 
wnioski o zdrowiu, lub przyszłości l).

Duchy drzew i g a1 ów zasługują również na uwagę, 
gdyż są okazami pierwotnej reorji animistycznej. Najbar­
dziej znamiennym jest ten stan pojęć, który uznaje drzewa 
pojedyńcze za osobniki myślące i, jako takie, odbierające 
cześć i ofiary. W wielu razach trudno orzec, czy drzewo 
uchodzi za ciało, zamieszkane, jak człowiek, przez własną 
jaźń lub duszę, czy za nawiedzane, jak fetysz, przez nineg'o 
ducha, który je bierze za ciało. Shelley oddał bardzo dob­
rze tę niepewność, właściwą myślom barbarzyńców:

„Whether the sensitive plant, or tbat 
WJiicli within its bouglis like a spirit sat 
Ere its outward form liad kuown decay,
.Now felt tliis change, I cannot say.” 2)

Ale i ta niepewność jest jednym dowodem więcej dla 
zasady, którą tu wyraziłem w przekonaniu, że pojęcia o du­
szy własne;: i odrębnej, oraz o wcielonym duchu są tylko 
odmianami jednej i tej samej głęboko zakorzenionej myśli 
animistycznej. Mintiranie półwyspu Malajskiego wierzą 
w „hantu kaju”, tj. w „duchy drzewne”, zamieszkujące każ­
dy gatunek drzewa i rozdające ludziom choroby. Niektóre 
drzewa odznaczają się złośliwością demcnów swoich 3). 
Dajakowje z Borneo nie ścinają nigdy pewnych drzew, po­
siadających duchy; jeżeli misjonarz odważy się to uczynić,

‘) Maury Magie itd. 158. Brand Pop. Ant. II, 366 itd. 
Hunt Pop. Rom. ser.ja 2-ga, 40 itd. Forbes Leslie Early Races 
of Scotland, I. 156, itd.

2) Czy czująca roślina, czy coś, co w gałęziach podobnego 
do ducha siedzi, uczuwało tę zmianę, zanim postać zewnętrzna 
śmierć poznała, tego nie wiem.

3) Journ. Ind. Archip. I, 307



178

to każdy zgon, który potem nastąpi, jest skutkiem tej zbrod­
ni J). Wyraźnie też występuje wiara niektórych Malajów 
na Sumatrze, że pewne czczony drzewa są siedliskiem, albo 
raczej cielesną powłoką du nilów lasów * 2). Na wyspach 
Tonga krajowcy składają ofiary u stóp pewnych drzew, któ­
re uchodzą za zamieszkałe przez duchy 3 4). W Ameryce 
znachor z plemienia Odżybwa słyszął skargę drzewa, które 
ścinano i). Zajmujący i pouczający oois, dotyczący przed­
miotu tego, znajduje się w opowiadaniu braciszka Romana 
Panego o religji krajowców wysp Autylskich, napisanem na 
rozkaz Kolumba. Niektóre drzewa, czytamy, sprowadzały 
sobie czarowników i dawały im rozkazy, jak zrobić posągi 
z pni ich; „cemi” te ustawiano w świątyniach, oddawano im 
cześć, a kapłani odbierali od nich nawet natchnienia,5). 
Afryka dostarcza nam również wybitnych przykładów. 
Drwal murzyński jest w strachu, gdy ścina pewne drzewa 
i obawia się złości ducha, który w nich mieszka, ale umie 
zaradzić złemu, składając ofiarę swemu dobremu duchowi; 
albo też gdy czyni pierwsze zacięcie w wielkiem drzewie 
asorin i zamieszkujący je duch wyjdzie, aby go wypędzić, 
człowiek leje na ziemię kilka kropel oleju palmowego i ucie­
ka, a duch liże olej tymczasem 6). Ktoś zwrócił raz uwagę 
Murzyna, który oddawał cześć drzewu, składając mu ofiarę 
ze strawy, że drzewa nie jadają; Murzyn odpowiedział: 
„O, drzewo to nie jest fetyszem; fetysz jest duchem niewi­
dzialnym, ale zstąpił w tc drzewo; naturalnie, że nie może 
on spożywać podpadającej zmysłom części strawy : pozosta­
wia ją, używszy część jej duchową” 7), Drzewochwalstwo 
rozpowszechnione jest w Afryce i ma przeważnie charakter 
animistyczny. Bosman powiada, że w Whidah „drzewa są 
bogami drugiego rzędu i otrzymują rnodły, oraz ofiary tylko 
w czasie, gdy panują choroby, a szczególnie gorączki; dzieje 
się to w celu przywrócenia zdrowia chorym” 8). W Abisy- 
nji Gallanie odbywają co kwartał pielgrzymkę do świętego 
drzewa Wodanabe na brzegach rzeki Hawasz; drzewo to

') Becker Dyaks w Journ. Ind. Ar chip. III, 111.
2) Marsden Sumatra 301.
3) S. S. Farmer Tonga 127.
4) Bastian Der Baum in -vergleichender Ethnologie w La- 

zarusa i Steinthala Zeitschr. für Völkerpsychologie itd. t. V, 1868.
5) Ghr. Colombo, rozdz. XIX; u Pinkertona, XII, 87.
6) Bnrton W. & W. fr. W. Afr. 205, 243.
’) Waitz, II, 188.

Bosman, list 19, oraz u Piukertona, XVI, 500-



179

odbiera cześć i modły o bogactwa, zdrowie, życie i dobro 
wszelakie '). Stanowisko drzewochwalstwa w Azji południo­
wej względnie do buddyzmu jest wyjątkowo zajmujące. Do 
dziśdnia znajdują się tam okolice buddyjskie, albo zostające 
pod wpływem buddyzmu, w których drzewochwalstwo utrzy­
muje się dotąd w pełni rozwoju. Według podania tamecz­
nego, drjady są istotami, zdolnemi łączyć się małżeństwem 
z człowiekiem i są uważane za tak ludzkie, że można je za­
bawić, kołysząc im lalki na gałęziach. Taleinowie birmań­
scy modlą się przed ścięciem drzewa do zamieszkującego je 
„kaluka” (= „kelah”) czyli ducha, lub duszy. Sjamczycy 
ofiarowują ryż i ciasta drzewu „tachien”, które ściąć zamie­
rzają i wierzą, że mieszkające w niem nimfy, czyli matki 
drzew, stają się bogami opiekuńczemi czółen, wyciosanych 
z pni świeżo zrąbanych i na tej zasadzie składają duchowi 
ofiary, pomimo, że zmienił dotychczasową istotę swoją * 2). 
Ludy te nie mają nic prawie do nauczenia się od najdzik­
szych plemion w zakresie zasad animizmu pierwotnego. Na­
suwa się przeto pytanie, czy wyżej wspomniane drzewo­
chwalstwo należy do religji miejscowych, wśród których za­
panował buddyzm? Przypuszczenie to ma dużo prawdopo­
dobieństwa. Filozofja buddyzmu, znana nam z ksiąg teolo­
gicznych, nie zalicza wprawdzie drzew do istot, obdarzonych 
czuciem i duchem, lecz uznaje istnienie ducha drzewnego, 
zwanego „dewa”. Czytamy, że Budda opowiedział historję
0 drzewie, przemawiającem do cieśli, bramina, który chciał 
je zrąbać: „Mam ci słówko powiedzieć, posłuchaj słowa me­
go!” Ale mistrz tłumaczy zaraz, że to nie drzewo mówiło, 
lecz mieszkający w niem dewa. Budda sam w czasie wę­
drówki swej duszy był czterdzieści trzy razy gienjuszem 
drzewnym. Podanie głosi, że podczas jednego takiego wcie­
lenia pewien bramanin modlił się o pomoc do drzewa, 
w którem Budda przebywał, ale mistrz utajony skarcił to 
zwracanie się do bezdusznej rośliny, która nic nie rozumie
1 nic nie słyszy 3). Co do sławnego drzewa Bo, to rozgłos 
o cudowności jego nie ogranicza się tylko starożytnemi 
rocznikami buddyjskiemi, albowiem potomek jego, wyrosły

') Krapf E. Afr. 77; Pricharć N. H. of Man 290; Waitz, 
II, 518. Ob. Merolla Congo, u Pinkertona, XYI. 236-

2) Bastian Oestl. Asien H, 457, 461, III, 187, 251, 289, 
497. Co do szczegółów drzewochwalstwa w innych okolicach azja­
tyckich, ob. Ainswortha Yezidis w Tr. Eth. ,Soc. I. 23; Ino. 
Wilson Pan si Religion 262.

3) Hardy Manual of Budhism 100, 443.



180

z gałęzi praojca, wysłanej w III wieku przed Chr. przez 
króla Asokę z Indji na Cejlon, otrzymuje do dziśdnia cześć 
pielgrzymów, odwiedzających go setkami, aby mu zanieść 
modły i ofiary. Oprócz tych wskazówek : zabytków dawnej 
czci, wiemy, dzięki poszukiwaniom Fergussona, ogłoszonym 
w dziele jego „Tree and Serpent Worship”, że istniał jeszcze 
inny stan rzeczy, o którym prawowierna literatura buddyj­
ska daje słabe pojęcie. Pokazuje się z rzeźb na grobowcach 
(topach) w Indjach środkowych, że w pierwszym wieku no­
wej ery święte drzewa zajmowały wybitne stanowisko i były 
uznawane przez buddyzm. Naj godni ej szem uwagi jest to, że 
postaci, wyobrażające religję i rasę krajową w Indjach, 
a należące do plemienia Naga, przedstawiane są z opiekuna­
mi swemi, wężami, które wychodzą z ramion ich między ło­
patkami i zwijają się na głowacn, oraz że inne plemiona, 
wystawiane jako ludzie-małpy, modlą się do drzewa w nie­
wątpliwie buddyjskiem otoczeniu *). Najwidoczniej tedy 
drzewochwalstwo, istniejące dziś jeszcze u plemion tubylczych 
w Indjach, nie zostało wyparte, pomimo nawrócenia na 
buddyzm. Nowa religja filozoficzna połączyła się prawdopo­
dobnie ze staremi, krajowemi obrzędami i pojęmami, a zja­
wisko to powtarza się często, Zgadza się to zresztą ze zwycza­
jami teologów i uczonych buddyjskich, że choć zabraniali 

• drzewochwalstwa, lecz zamykali oczy na dawniejsze jego 
znaczenie i powrót do niego przypisywali wpływowi wrogich 
sobie braminów.

W mitologji Greków i Rzymian znajdują się pojęcia, 
podobne charakterem i współzawodniczące żywością z wyob­
rażeniami ras niższych. Myśl klasyków, że w drzewie prze­
bywa bóstwo i że jest ono wyrocznią, nie różni się w zasa­
dzie od pojęć innych ludów. Wszak święta palma w Negrze 
(w Jemenie) miała ducha swego, którego skłaniano modłami 
i ofiarami do dawania proroczych odpowiedzi * i 2), ludy staro­
słowiańskie wierzyły w bogów, mieszkających w starych dę­
bach, zadawały im pytania i odbierały odpowiedzi 3), 

-a w proroczym, dębie w Dodonie mieszkało bóstwo, „vc/.Tev 
o’ èv'i Truôjxévt (pjyoS” 4) Hymn Homera do Afrodyty mówi 
o nimfach drzewnych, długowiecznych, ale śmiertelnych.

’) Fergasson Tree and Serpent Worship, tąb. XXIV, XXVI
i dalsze.

2) Tabary, u Bastiana, 1. c. str. 295.
3) Hartknoćb Alt-und Neues Preussen część I, rozdz. V.
4) Cb- Pauly Real-Encycloped‘,e Homer Odys XIV, 327, 

XIX, 296,



181

Rosną one na górach jako wyniosłe i liściem pokryte dęby 
i sosny, a gdy śmierć się zbliży i piękne drzewa postradają 
soki, kora na nich zgnije i gałęzie opadną na ziemię, wtedy 
duchy żegnają się ze światłem słońca:

„Nópupftl [itv öpliJ/Oüdv opeC/woi ßaöozoXiTOi, 
di to8e vaiexáooaiv opoç jiéya te Çaôsôv te'
OA p’ COTE ÔVTjTOÎç OUT* d.9aVaT0..GlV E7TGVTCÍI"

cr(pcv |AEV Çiôooai y. ai apßpoxov sio a. p eSouai,
'/ai TE PET a&OtVCÎTOlGt zaXôv yopov EppiÙoaVTG. 
xfjGi 8e SeiXxvoi te /al eumomç’ ’ApYEicpovnjç 
piayovT’ èv (ptXôr/jxt poytp Gttelwv èpoÉvxtuv. 
xjjct 8’ay 75 zkázat r^s 8pùsç ötju/dpvjvoi 
YElVOpÉVÎjGlV EÇüGaV ETlî yôovi ßumaV£Lp-fl, 
v.akai, TïjleôaouGai, iv oupsciv u^XoÎGiv'

àkïl ôte /èv o7( [ioTpa TtapsGvij/Tf] ôavâxoïo, 
áCávExai psv TiptoTOV èrul y&ovt oévôpEa v.alà, 
tpXotoç o’ dpyMTEpi'pîiivùilEt, ttóitoogi 8’ àV ô£oi, 
xiov os 0’ époù <{/uyvj XeúrEt çaoç fjeXioto.’ *).

Życie hamadrjady związane jest z drzewem: boli ją ra­
na zadana drzewu, krzyczy ona, gdy jej grozi siekiera 
i umiera, gdy pieśń upada:

„Non sine hamadryadis fato cadii, arborea trabs” * 2).

Jak żywo starożytni uosabiali nimfy drzewne, okazuje 
się z podań takich np., jak legienda o Parajbjosie, którego 
ojciec, me bacząc na błagania hamadrjady, ściął stary pień 
jej i tem ściągnął na siebie i potomków straszną jej zemstę 3).

Dla etnografa bardzo zajmujące są mity o przemia­
nach, jak np. Owidjusza, gdyż zawierają ślady filozotji sta­
rożytnej. Dafne zamieniła się w wawrzyn, który na jej 
cześć odbierał hołdy Apolla; w żałobie pogrążone siostry 
Faetona obróciły się w drzewa, lecz mimo to krew z nich 
ciekła i błagały miłosierdzia, gdy kaleczono ich gałęzi 4).

') Hymn Homera do Afrod., 257.
2) Auzonjusz Idyll. De Hislor. 7.
3) Apollonjusz Hod. Jirgonautica II, 476. 

Griech. Gott er l. III, 57.
“) Ovid. Metamm. I, 452, II, 345, XI, 67.

Ob. Welcker



182

Poezja średniowieczna nie gardziła takiemi wątkami; w nie­
przebytym lesie świata podziemnego węzłowate i ciemną 
zielenią pokryte drzewa objawiły Dantemu ludzką swą du­
szę, kiedy zerwał gałązkę:

j. Allor porsi la mano un poco ayante,
E Colsi un ramoscel da un gran pruno:
E’ 1 tronco suo gridô: Perché mi schiante?” *).

Mirt'zaś, do którego Ruggiero przywiązał swego hipo- 
gryfa, czując u pnia szarpanie, zaszemrał, otworzył usta 
i żałosnym głosem opowiedział, że jest Astolfem, zaczarowa­
nym przez złą Alcynę wraz z innemi jej zalotnikami:

„D’entrar o in fera o in fonte o in legno o in sasso.” z)
Wyznajemy śmiało i szczerze, iż obrazy te zdają się 

nam zbyt wyszukanemi, iżby mogły być pięknemi. Nie są 
to pomysły Dantego i Arjosta, lecz raczej przeróbki wzorów 
klasycznych, a pomimo, że starożytny oryginał stracił dla 
nas wdzięk dawny, to przecie nie mamy prawa narzekać na 
upadek smaku poetyckiego. Straciliśmy coś, to prawda i strata 
ta nie pozwala nam smakować w wielu starożytnych tematach, 
ale przyczyną tego nie jest zanik zmysłu piękna, lecz opu­
ściła nas stara animistyczna filozofja przyrody, przestaliśmy 
jej znaczenie i co za tern idzie jej wdzięk odczuwać. Ale 
i dziś jeszcze możemy wśród współczesnych znaleźć ludzi, 
dla których drzewa są, jak dla przodków naszych, wciele­
niem duchów, lub ich mieszkaniem. Lud Europy zna dotąd 
wierzby płaczące, krwawiące się i mówiące przy ścięciu; 
piękną dziewczynę, siedzącą w sośnie; stare drzewo w lesie 
Rugaar, w którem przemieszkuje elf i którego ściąć nie 
wolno; prastare drzewo w Heinzenbergu, pod Zell, które na­
rzekało, kiedy drwal je ścinał, bo przebywała w niem 
Najśw. Panna; postawiono kaplicę na tern miejscu 3). Wszak 
można jeszcze widzieć we Frankonji dziewczęta, idące w dzień 
Sw. Tomasza do drzewa, w które pukają trzykrotnie i na­
słuchują, czy duch drzewny da im pukaniem odpowiedź, 
jakich mężów dostaną 4). * 2 3

!) Dante Dimna Commedia, Inýerno, canto XIII.
2) Ariosto Orlando Furioso, canto YI.
3) Grimm D. M. 615 itd. Bastian Der Baum 1. c. 297; 

Harusih Siaro. Myth. 313.
Wuttke Volksaberglaube 57, ob. 183.



183

W znakomitym dokumencie kosmogonji mitycznej, prze­
kazanej przez Euzebjusza (rzekomo jako dzieło Fenicjanina 
Sarchonjatona) znajduje się ustęp następujący: „Ale ci pier­
wsi ludzie uświęcili rośliny ziemskie i uczynili z nich bogów 
i czcili rzeczy, któremi wyżywiali się sami, przodkowie ich 
i potomkowie i składali rzeczon tym obiaty i ofiary '). 
Przykłady tego rodzaju świadczą, że szczere a jawne drze- 
wochwalstwo wrosło głęboko w pierwotną historję religji. 
Nie można jednak zaliczać do tej jednej kategorji kultu 
drzew na całym świecie. Opierając się jedynie na wyraźnych 
przykładach, można twierdzić, że drzewo święte poczytywa­
ne jest za mające ducha wcielonego, albo złączonego ze so­
bą. Oprócz tego istnieje szereg pojęć animistycznych, przy­
wiązanych do drzew, lub drzewochwalstwa. Drzewo bywa 
ulubionem schronieniem, albo siedliskiem ducha. Do tego 
rzędu należą też drzewa, obwieszane różnemi przedmiotami, 
a uchodzące za miejsce pobytu duchów choroby. Niema też 
istotnej różnicy między świętemi drzewami i takiemiź gaja­
mi. Drzewo służy często za ołtarz, lub miejsce ofiarne, na 
którem można składać dary dla istoty, będącej duchem 
drzewa, albo mcże bóstwem miejscowem, przebywającem 
tam, tak jakby człowiek tam przebywał, gdyby tam miał 
chatę i kawał ziemi. Cień jednego drzewa, albo pewna 
część lasu była poniekąd przyrodzoną świątynią, która sta­
nowiła jedyny święty przybytek dla wielu plemion, a dla 
innych prawdopodobnie najpierwotniejszy. Wreszcie drzewo 
mogło też być świętym przedmiotem, znajdującym się pod 
opieką, lub w styczności z bóstwem, mogło być symbolem 
jego; bóstwo zaś nieraz należało do rzędu tąkich, które pa­
nują nad całym gatunkiem drzew, lub też innych rzeczy. 
Kilka przykładów przekona nas lepiej, niż jakiekolwiek roz­
trząsania teoretyczne, w jaki sposób wszystkie te pojęcia, 
począwszy od rzeczywistego wcielenia, zamieszkania, lub od­
wiedzin ducha, czy bóstwa, a kończąc na zupełnie ideálnem 
kojarzeniu, mogą się zlewać z sobą i jednoczyć tak ściśle, 
że trudno je rozróżnić. A jednak pomimo wszystko odnoszą 
się one do teologji animistycznej, z której wychodzą główne 
ich zasady * 2). Gromada złośliwych djabłów leśnych wyrosła 
najwidoczniej w celu wyjaśnienia tajemniczych wrażeń, któ­
rym podlega podróżnik w lesie. W Australji duchy szepczą

') Euzeb. Praep. Evang., I, 10.
2) Dalsze szczegóły co do drzewochwalstwa u Rasi '.ara, Der 

Baum, itd.; Lubbock Origin of Civilization 206 itd-; Fergusson 
Tree and Serpent Worship, itd.

Cywilizacja pierwotna, t. II ; 13



184

w gałęziach i z wyciągniętemi ramionami prześlizgują się 
między pniami, usiiując pochwycić wędrowców. Djabeł ku­
lawy w lasach brazylijskich prowadzi myśliwca na manowce. 
Karen, przebywający gorączką ziejące dżungle, dostaje dre­
szczów pod wpływem złośliwego „phi1’ i śpieszy złożyć ofia­
rę przy drzewie, pod którem ostatni raz spoczywał, a z któ­
rego gałęzi rzucił się na niego duch malarji. Murzyn w Se- 
negambji dokłada wszelkich starań, aby ułagodzić długowło­
se duchy drzewne, zsyłające choroby. W lasach fińskich 
rozlega się przeraźliwy krzyk djabła leśnego, a współcześni 
chłopi i poeci znają ohydne straszydła, przemykające się 
w nocy przez puszcze '). Indjanie północno - amerykańscy 
z zachodnich kresów zawieszają na drzewach ofiary, lub 
składają je na skałach w wąwozach Czarnych Gór w Ne- 
brasce, aby zjednać sobie duchy i uprosić pogodę, oraz 
dobre polowanie 2). W Ameryce południowej Darwin wi­
dział Indjan, z głośnym krzykiem składających cześć i ofiary 
na widok świętego drzewa, stojącego samotnie na wyniosło­
ści pampów, a stanowiącego może niegdyś słup graniczny. 
Drzewa te obwieszone są niezliczonemi ofiarami na nitkach 
jak np. cygarami, chlebem, mięsem, ubraniem itd., a nawet 
samemi tylko nitkami, przyczepionemi przez ubogich piel­
grzymów, którzy je z opończ swych wyciągali, w braku 
innej ofiary. Nalewano też spirytusu i „maté” do dziupli 
i usiłowano, aby dym podnosił się w górę i cieszył Walli- 
czua, a wokół leżały wybielałe kości koni zabitych w ofie­
rze. Wszyscy Indjanie składali tam ofiary, aby konie się 
nie męczyły i żeby ofiarodawcom się szczęściło. Darwin 
wyprowadza słuszny wniosek, że czczono tak bóstwo Walli- 
czu, którego ołtarzem było święte drzewo. Wspomina on 
jednak, iż Gauczowie myślą, że Indjanie uznają drzewo za 
boga, a fakt ten jest wybornym przykładem, jak w takich 
razach łatwo o nieporozumienie 3 4). Nowo-Zelandczycy za­
wieszali ofiary ze strawy, lub kosmyk włosów na gałęzi 
drzewa nad przystanią, albo składali pęczek sitowia w darze 
duchowi, mieszkającemu w potężnej skale, lub w drzewie i). 
Dajakowie przyczepiają do drzew na drogach rozstajnych 
strzępy ze swej odzieży, bojąc się o zdrowie w razie zanie­
dbania tego zwyczaju 5); Makasar zaś, zatrzymując się w lesie

') Bastian Der Baum, 1. c. i dalsze.
2) Irving Asłoria II, rozdz. VIII.
3) Darwin Journal 68.
4) Polack New Z\ II, 6; Taylcr, 171, ob. 99.
6) St. John Far East I, 89.



185

•dla posiłku, kładzie trochę ryżu i ryby na liściu, który zo­
stawia na pniu, lub kamieniu '). Bóstwa plemion afrykań­
skich przebywają w drzewach, odznaczających się wiekiem 
i grubością, albo w gajach, dostępnych tylko kapłanom I 2). 
Szczepy kongoańsloe obchodzą się z drzewami, jak z bożka­
mi: stawiają u stóp ich tykwy z winem palmowem dla uga­
szenia pragnienia 3), a Murzyni w Afryce zachodniopółnocnej 
obwieszają drzewa szmatami i wbijają gwoździe w wielkie 
baobaby do zawieszania ofiar, drzewa zaś te uchodzą za 
świętości, którym składają owce w ofierze 4). Wszystko to 
są przykłady drzewochwalstwa, ale nie wyjaśniają ścisłego 
stosunku bóstwa do drzewa.

Teologja ta leśna, odpowiednia dla plemion myśliw­
skich, panuje dotąd u szczepów turańskich, zamieszkujących 
Syberję, tak jak panowała niegdyś w Laponji. Ludy te 
wybornie znają bogów lasu. Jakuci zawieszają na każdem 
wyjątkowo pięknem drzewie żelazo, miedź i t. p. świecidła; 
wybierają oni miejsce zielone, cieniste, aby na niem składać 
cfiary wiosenne z koni i wołów, których łby umieszczają wy­
soko w konarach; śpiewają wtedy umyślnie ułożone pieśni 
•do ducha lasu i zawieszają mu na gałęziach ofiary z włosie­
nia, jako okazu najkosztowniejszej ich własności. Gromada 
modrzewi na stepach syberyjskich i gąszcz w głębi puszczy 
są świątyniami szczepów turańskich. Bogato przybrane po­
sągi, otulone w ciepłe futra i ustawione pod rozłożystemi 
drzewami, okręconemi odzieżą, lub blachą, niezliczone skóry 
renów i różne futra, rozwieszone na drzewach dokoła, kotły, 
łyżki, tabakiery i sprzęty domowe, złożone bogom w ofierze, 
oto obraz świętego gaju w Syberji, gdzie styczność z obcą 
cywilizacją wpłynęła na ozdobienie dawnych dzikich obrzę­
dów, by je w końcu obalić 5). Plemię, spowinowacone z te- 
mi szczepami, lecz stojące na wyższym szczeblu Kultury, 
przechowuje zabytki drzewochwalstwa w Europie północnej- 
W Estonji można jeszcze widzieć święte drzewo, zwykle sta­
rą lipę, dąb, lub jesion, rosnące w miejscu zasłoniętem nieo­
podal domu mieszkalnego, a starzy ludzie wspominają jeszcze 
czasy, gdy pierwszą krew zabitego zwierzęcia wylewano na 
korzenie, aby bydło się chowało, gdy składano ofiarę na ka-

I Wallace Eastern Archipelag o I, 338.
2) Pricbard Nat. Hist, of Man 531.
3) Merolla, u Pinkertona, XVI 236.
4) Lubbock, 193; Bastian, 1. c.; Park Travels I, 64, 106.
5) Castrén Firm. Mylh. 86, itd., 191, itd.; Latham Deser. 

Eth., I, 363; Simpson Journey II, 261.



186

mieniu pod lipą, gdzie czciciel klękał na nagich kolanach, 
poruszając się ze wschodu na zachód i odwrotnie; całował 
on ów kamień po trzykroć, mówiąc: „Przyjmij strawę
w ofierze!” Cześć ta miała zapewne ducha drzewnego na 
celu; mamy nawet dowody, że Estowie mieli wyraźne poję­
cie tego. Posiadają oni podanie o elfie drzewnym, ukazują­
cym się ludziom z krzywego pnia brzozy, w który pukano 
trzykrotnie i wywoływano go zapytaniem: „Czy krzywy
w domu?” Mógł to być jednak równie dobrze „Ojciec-La- 
su,” albo „Król-Drzew”, lub inne bóstwo, które odbierało 
ofiary i odpowiadało na modlitwy, składane u stóp świętego 
drzewa, jak w świątyni '). Rzut oka na cześć drzew i gajów 
u plemion nie aryjskich w Indjach Angielskich dostarczy nam 
jasnych i pouczających wskazówek o pierwotnem jej znacze­
niu. Na podwórzu domu Bodów rośnie święta „sidż”, czyli 
euforbja boga krajowego, imieniem Batc, a pod drzewem 
tern, przedstawiającem bóstwo, kapłan „deoszi” wypowiada 
modlitwy i zabija świnię 1 2). Chondowie, zakładając wioskę, 
zasadzają święte'drzewo bawełniane z uroczystemi obrzędami 
i kładą pod niem kamień, zawierający bóstwo wioskowe 3). 
Najbardziej obrazowo przedstawia się może w czasach nowo­
żytnych pierwotne znaczenie gajów świętych u Mundan 
z Czota - Nagpur: osady ich posiadają gaje drzew shorea 
robusta, szczątki odwiecznych lasów, ocalałych od siekiery' 
drwala i zostawionych na mieszkanie dla duchów, które tam 
niegdyś otrzymywały ofiary 4).

Rasy niższe dostarczają nam tedy dostatecznej ilości 
dowodów, potrzebnych do umieszczenia na właściwym szcze­
blu dziejowym obrzędów, dotyczących drzew i gajów, a kwit­
nących, lub utrzymujących się jako przeżytek w kulturze, 
semickiej i aryjskiej. W Starym Testamencie jest wzmianka 
o chanaanejskiej czci Aszery, o ofierze pod zielonem drze­
wem; dym jej wznosił się zpod dębów, wierzb i cienistych 
terebintów. Uparte odradzanie się tych obrzędów świadczy 
jak głęboko wrosły w religję krajową s). Obok tego przy-

1) Boeder Ehsten Abergläubische Gebräuche, itd., wyd. 
Kreutzwalda, 2, 112, 146.

2) Hodgson Abor. of Indm 165, 173.
3) Macpherson, 61.
4) Dalton Kols, w 7'r. Eth. Soc., VI, 34. Bastian Oesll. 

Asien. I, 134, III, 252.
s) Dent. XII, 3; XVI, 21. Ks. Sędziów VI, 25- 1 Królów 

XIV, 23; XV, 13; XVIII, 19- 2 Królów XVII, 10; XXIII, 4. Iz. 
LVII, 5. Jerem. XVII, 2. Ezeck. VI, 13; XX, 28. Oz. IV, 13, itd. itd.



187

"da^.u biblijnego posiadamy inny z krain semickich: Syljusz 
Italikus wspomina modły i ofiary Numidów w świętych ga­
jach, a z akt Soboru w Kartaginie dowiadujemy się, że 
w 5-týni wieku, który nastąpił przecie po czasach Augusta, 
trzeba było występować przeciwko zabytkom bałwochwalstwa 
w świętych drzewach i gajach '). Dla utworzenia dokład­
niejszego obrazu różnego rodzaju wierzeń i obrzędów leśnych, 
przytoczymy tu przykłady pochodzenia aryjskiego. Hinduizm 
nowożytny pochodzi w tak znacznej mierze od wyznań kra­
jowców nie aryjskiego pochodzenia, że w sposób powyższy 
wytłumaczyć możemy znaczną część objawów drzewochwal- 
stwa w Indjach nowożytnych. W okręgu bengalskim Bir- 
bhûm odbywa się wielka doroczna pielgrzymka do świątyni 
w dżunglach; mieszka tam w drzewie bela pewien duch, 
któremu składają ofiary z ryżu, pieniędzy i zwierząt * 2). 
W nawskróś indyjskich okolicach sadzą pippalę (ficus reli- 
giosa), jako drzewo wioskowe, „czai tjata.ru” sanskryckie, 
a Ind sadzi dla siebie wyłącznie banan, lub inne drzewo 
i czci je, jak bóstwo 3 4). Zarówno grecka, jak rzymska mito- 
logja posiadają wyraźne typy nie tylko bóstw, przywiązanych 
do pojedyńczych drzew, ale takich istot, jak drjady, łauny, 
satyry, żyjące i błądzące po lasach. Istotom tym odpowia­
dają nasze elfy i chochliki leśne. Ponad temi fantastycznemu 
istotami znajdują się wyższe bóstwa, mające drzewa za przy­
bytki, a gaje za świątynie. Przypominamy ustęp z opcwia- 
daira Owidjusza o Eryzychtonie:

Ille etiam Cereale nemus violasse securi 
Dicitur, et lucos ferro teme'-asse veiustos.
Stabat in bis ingens anoso robore quercus,
Una nemus; vittae mediam, memoresque tabellae 
Sertaque eingebaut, voti argumenta potentis.
Saepe sub liâc Dryades festas duxere eboreas,
Saepe etiam manibus nexis ex ordine, trunci 
Circumiere modum. . .

Katon poucza, w sposób znacznie prozaiczniejszy, jak 
drwal może zdobyć przebaczenie za przerzedzenie gaju świę­

') Sil. Ital. Piinicä III, 675, 690. Harduin Acta Concilio- 
rum, I. Inne przykłady semickie ob. Movers Phönizier I, 500 itd.

2) Hunter Pural Bengal 131, 194.
3) Boehtlingk i Eotb, ob. wyraz „czaitjataru”. Ward Hin- 

doos II, 204.
4) Ovid. Metom. 7111, 741.



188

tego: powinien on złożyć świnię w ofierze, mówiąc: „Ktoś- 
kolwiek jest, bożku, lub bog:ni, któremu poświęcony jest gaj 
ten, pozwól mi, przejednany ofiarą tej świni, ukrócić nad­
mierne wybujanie lasu tego, i t. d.” ')• Kraje słowiańskie 
miały gaje, w których płonął wieczny ogień Pioruna, boga 
nieba; ^ dawni P-usacy czcili święty dąb w Romowe z osło­
nami i posążkami bogów, stojący w głębi świętego i niety­
kalnego lasu, gdzie nie wolno było ułamać gałązki, ani zabić 
zwierzęcia, a pod bzem w gaju czczono Puszkajta ofiarami 
z chleba i. piwa * 2). Przykładem czci tej u ludów innego 
plemienia jest celtycki bóg nieba, którego obrazem był dąb 
potężny; druidowie w białych szatach wchodzili na święte 
drzewo, aby zdejmować jemiołę i składali u stóp jego dwa 
białe byki w ofierze 3 4 5). Już Tacyt pisał o Teutonach: „Lu- 
cos ac nenio ra consecrant, deorumque nominibus adpellant 
secretum illud, quod sola reverenda vident.’’ Godnym uwa­
gi jest też ustęp, który opisuje Semnonów, wchodzących 
w więzach dc świętego gaju, aby okazać cześć będącemu 
tam bóstwu. W wiele wieków potem Szwedzi składali jesz­
cze uroczyste ofiary i zawieszali kościotrupy zabitych zwie­
rząt na drzewach^, otaczających świątynię Upsalską % Wraz 
z chrzescjanstwem wszczęła się krucjata przeciwko świętym 
drzewom i gajom. Bonifacy w obecności kapłanów ściął 
potężny dąb heskiego boga nieba i z drzewa tego wybudo­
wał kapliczkę św. Piotra; Amator dysputo wał z myśliwemi, 
którzy zawieszali głowy dzikich zwierząt na gałęziach świę­
tej gruszy w Auxerre: „Hoc opus idolatriae culturae est, 
non christianae elegantissimae disciplinae;” gdy jednak ła­
godne namowy nie poskutkowały, ściął drzewo i spalił. 
Pomimo wszystkie te usiłowania, dawna religja i obrzędy 
przetrwały w Europie w najpierwotniejszej formie. W ostat­
nich dwóch wiekach spotykano wśród Gotów ludzi, którzy 
chodzili „modlić się pod wielkiem drzewem, bo niegdyś 
przodkowie ich tak robili,” a zagrodnicy szwedzcy zachowa­
li podobno aż do dni naszych zwyczaj wylewania mleka 
i piwa na korzenie drzewa s). W Rosji Leśny, czyli duch 
drzewny strzeże do dziśdma ptaki i zwierzęta w ich siedli­
skach i prowadzi z lasu do lasu stada wiewiórek i myszy

ł) Kato de Re Rustica 139; ?lin. XVII, 47.
2) Harnisch Sław. Mytli. 98, 229- Hartknoch, część I, 

rozdz. V, VII; Grimm D. M. 67.
3) Maxim. Tyr. VIII; Plin. XVI, 95.
4) Tacyt Germania 9, 39 itd.; Grimm D. M. 66.
5) Hylten Cavallius Wärend och Wirdarne, część I, 142.



193

dzy i tkanin. Cześć wężów tak głęboko zapuściła korzenie 
w serca krajowców, że Holendrzy używali jej za broń prze­
ciwko natrętem, odwiedzającym sklepy. Oto słowa Bositif,- 
na: „Gdy krajowcy nam się narzucali i pragnęliśmy pozbyć 
się ich, zaczynaliśmy złorzeczyć wężowi, a czarni, zatkawszy 
sobie uszy, uciekali natychmiast” '). Co zaś do plemion ta­
tarskich w Syberji, Castrén znajduje wytłumaczenie czci, 
którą plemiona koczujące otaczają niektóre zwierzęta, w swo­
jego rodzaju teorji fetyszów i streszcza ją następnie: „Dokła­
dają też oni usiłowań, aby zjednać sobie węże, wilki, niedź­
wiedzie, łabędzie i inne ptaki powietrzne i zwierzęta polne, 
widząc w nich dobrych opiekunów, w których ukrywają się 
potężne duchy” * 2).

Cześć dla duszy przodka, wcielonej w ciało zwierzęce, 
stanowi ogniwo, łączące cześć przodków z czcią zwierząt. 
Łącznik ten objawia się w innej dziedzinie religji ras niż­
szych, w czci jednej rodziny, pokolenia, plemienia dla pew­
nego gatunku zwierząt. Wiadomo, że wiele plemion uważa 
się za będące w związku ze zwierzęciem, rośliną, lub jakimś 
przedmiotem, ale najczęściej ze zwierzęciem; że przybiera 
imię jego, a nawet przodków swoich odeń wyprowadza. 
U Indjan Algonkinów w Ameryce północnej plemienne na­
zwy od zwierząt, jak Niedźwiedź, Wilk, Żółw, Jeleń, Królik 
i t. p. służą za nazwiska'1 dla pokoleń, na które plemię się 
dzieli. O człowieku, należącym dc jednego z tych pokoleń, 
mówią, jak o wilku, niedźwiedziu i t. p., a wyobrażenia 
zwierząt tych oznaczały te pokolenia w piśmie obrazowem 
krajowców. Zwierzęta te należy ile możności odróżniać od 
zwierzęcia opiekuńczego każdego osobnika, od tak zw. „me­
dycyny”, o czsm niedawno mówiliśmy z powodu Indjan 
amerykańskich, Algonkińska nazwa, czy też godło pokole­
nia brzmi „dodaim”; w postaci „totemu” weszła ona do 
etnologji na oznaczenie podobnych zjawisk całego świata; 
„totemizmem” zaś nazywają system powyższy dzielenia ple­
mion na pokolenia. Początek totemizmu znajduje się oczy­
wiście w mitologji, a urządzenia społeczne, małżeństwo i t. p., 
które są z nim w związku, stanowią niesłychanie ważną ga­
łąź prawa i zwyczajów ludzkości na pewnym stopniu kultu­
ry. Należy cn do dziedziny relxg’i tyle tylko, ile zwierzęta

*) Bosman Guinea, list 19, u Pinkertona, XVI, 499. Ob- 
Burton Dałiome, rozdz. IV, XVII. Opowiadanie o czci wielkiego 
boga węża żyje dotąd wśród Murzynów na Haiti, patrz Lippincotta 
Magazine, Filadelfia 1870.

2) Castrén Finn. Myth 196, ob. 228.



194

pokoleniowe i t. d. są przedmiotem czci religijnej, lub ucho­
dzą za bóstwa opiekuńcze. To ostatnie zdarza się nawet 
u Algonkinów, gdyż zwierzę totemowe jest w istocie u nich 
uważanem za świętość, za „medycynę”, czyli opiekuna ro­
dziny, noszącej imię jego i symbol ’). Widzimy to u nie­
których plemion australskich: każda rodzina ma za „kobon­
ga”, tj. za przyjaciela, opiekuna, jakiekolwiek zwierzę (lub 
roślinę), a tajemniczy łącznik jakiś wiąże człowieka ze zwie­
rzęciem plemiennem. To też człowiek oszczędza wszystkie 
zwierzęta z rodzaju kobonga, aby nie zabić własnego opie­
kuna i nie zbiera roślin z rodzaju kobonga * 2). W Afryce 
południowej Beczuanie podzielili się na pokolenia: Bakuenan, 
ludzi krokodyla; Batlapian, ludzi ryby; Bataungów, ludzi 
lwa; Bamoraran, ludzi dzikiego winogradu. Nikt nie jada 
zwierzęcia swego plemiennego i nie odziewa się w skóry 
jego, a jeżeli musi je zabijać, z powodu drapieżności, jak 
lwa np., to błaga o przebaczenie i oczyszcza się z święto­
kradztwa 3). Pokolenia Oraonów i Mundan z plemienia Kol 
w Chota-Nagpur w Azji noszą przeważnie imiona zwierząt, 
jak Węgorz, Sokół, Wrona, Czapla i nie mają prawa zabijać 
współimienników swoich. Jest to jednak tylko jeden z powo­
dów, tworzących cały system wstrzymywania się plemion od 
wielu artykułów spożywczych 4). Każde plemię jakuckie 
w Sybevji obiera sobie zwierzę, które uważa za święte i któ­
rego nie jada 5). Fakty te nie są zjawiskami wypadkowemi, 
lecz bardzo rozpowszechnioną zasadą ogólną, działającą na 
wyobrażenia ludzi, należących do niższej kultury. M’Lennan 
w znakomitej swej pracy usiłował wyjaśnić znaczną część 
szeroko rozpowszechnionej czci zwierząt, uważając ją za dzie­
dzictwo pierwotnego „totemistycznego okresu społeczeństwa” 
(totem-stage of society) 6). Jeżeli uznać pogląd ten za słusz­
ny, to w ślad za nim nasuv,'a. się pytanie, co było początkiem 
totemizmu? Jan Lubbock w dziele o Początkach Cywilizacji 7) 
i Herbert Spencer 8) skłonni byli przypisywać początek 
totemizmu ogólnemu zwyczajowi nazywania ludzi imionami

*) James Long's Lxp. I, rozdz XV; John Long Voyages 
and Travels 86. Waitz, III, 190. Ob. Early Hist, of Mankind 286.

2) Grey Australia II, 228.
3) Casalis Basutos 211; Livingstone, 13.
ł) Da'.ton w Tr. Eth. Soc. VI, 36.
5) Latham Deser, Eth. I, 364.
’) J. F. M’Lennan w Forthnightly Review, 1839—70.
7) Lubbock Origin of Civilisation 183.
8) Spencer w Forinightly Review, 1870.



195

zwierząt, Niedźwiedziem, Jeleniem, Orłem i t. d., które to 
imiona stały się dziedzicznemi imionami plemiennemi. Moż- 
liwem jest, że takie przydomki osobiste stawały się nazwi­
skami rodzin i w danym razie dawały początek mitom o ro­
dzinach, pochodzących od zwierząt, a w dalszym ciągu mo­
gły powstawać liczne podania o dziwnych przygodach i bo­
haterskich czynach przodków nifcy-ludzkich stworzeń, któ­
rych imię przeszło na potomków, Z drugiej strony w umy­
śle dzikich mógł powstać zamęt i pomieszanie wielkiego 
przodka ze zwierzęciem, którego imię nosił i w ten sposób 
zrodziła się cześć zwierzęcia owego i wogóle ubóstwianie 
zwierząt. Przypuszczenia te są wistocie prawdopodobne 
i jeżeli tak było, to mogły tą drogą wytwarzać się przykła­
dy, które inne rodziny mogły naśladować i stosować do 
stałego dzielenia całego narodu na pewną liczbę pokoleń 
„totemowych”, wyprowadzanych od mitycznego przodka- 
zwierzęcia. Ale chociażby nawet teorję tę przyjęto, jako 
dającą racjonalne wytłumaczenie wielu przykładów totemiz­
mu, to jednak za pewnik uważać jej nie można, ze względu 
na brak dowodów i na łatwość, z jaką zaprowadzićby nas 
mogła na manowce. Dostarcza nam ona tłumaczenia praw­
dopodobnego, ale opartego na niedokładnym poglądzie na 
mitologję i teologję, które posiadają same w sobie dokładne 
a proste wyjaśnienie faktów. Powinniśmy mieć się na bacz­
ności wobec metody wykładu mitów, któraby zaprowadzić 
nas mogła do łączenia legiend słonecznych i księżycowych 
z podaniami o ludziach bohaterach i bohaterkach, którzy 
nosili nazwę Słońce, lub Księżyc. Co do czci dla zwierząt, 
to widzimy, że ludzie okazują wyraźną, i bezpośrednią cześć 
dla lwa, niedźwiedzia, lub krokodyla, że poczytują je za po­
tężne istoty nadprzyrodzone, albo ubóstwiają inne zwierzęta, 
ptaki, lub płazy, jako wcielenie bogów; nie wolno nam jest 
przeoczać tych tak wyraźnych objawów roligji animistycznej, 
szukając początku ich w imionach własnych zmarłych przod­
ków, którzy wypadkowo nazywali się Lew, Niedźwiedź, lub 
Krokodyl.

Trzy pobudki czci zwierzęcej, któreśmy tu opisali, 
a mianowicie: bezpośrednia cześć dla zwierzęcia, jako dla ta­
kiego, pośrednia cześć dla niego, jako dla fetysza, przez któ­
ry bóstwo działa i cześć dla zwierzęcia, jako dla totema, 
czyli przedstawiciela przodka plemienia, wszystko tc tłuma­
czy dostatecznie zjawiska zoolatrji u ludów niższych, przy 
czem uwzględniać należy działanie mitów i symbolizmu, 
z któremi spotkamy się niejednokrotnie. Choć to przedmiot 
ciemny i zawiły, lecz chęć wyrobienia sobie ogólnego poję­
cia o czci zwierząt usprawiedliwi nas, że postaramy się.



196

określić jeszcze stanowisko jej w historji z punktu etnogra­
ficznego. Jeżeli, począwszy od pojawiania się czci tej u lu­
dów mniej ucywilizowanych, przyjrzymy się postaci, którą 
przybierała u szczepów, mających pewien ustrój państwowy 
i ustaloną religję, to przekonamy się, że nowe jej stanowisko 
należycie się uzasadnić daje z teorji rozwoju i przeżytku; 
pojęcia, należące do dzikiej teologji, rozwijają się i utwier­
dzają w pierwotnej postaci, po części zmieniając się i przy­
stosowując do pojęć bardziej postępowych, albo też bronią 
się od napaści rozumu, otaczając się tajemniczą świętością. 
Dawny Egipt był krajem świętych kotów, szakalów i jastrzę­
bi, których mumje przechowały się do dziśdnia; ale przyczy­
na czci tej była przedmiotem zbyt świętym dla ojca historji, 
iżby miał ją roztrząsać. Egipska cześć zwierząt zdaje się 
wskazywać dwojako na ślady prastarych przodków, którzy 
żyli w czasach znacznie poprzedzających wiek piramid. 
Trudno nasamprzód o lepszy przykład bóstwa, wcielonego 
w zwierzę i będącego patronem jego, albo przybierającego 
jego postać, jak święta dynastja byków Apisów, jak święty 
jastrząb, karmiony w klatce w świątyni Horusa, jak Thot 
z cynocefalem i ibisem, jak Hator-krowa i Sebek-kroko- 
dyl. Powtóre, charakter miejscowy wielu świętych stworzeń, 
czczonych w pewnych okolicach, a zabijanych i jadanych 
gdzieindziej, zgadza się doskonale z naturą fetyszów plemien­
nych i ubóstwianych totemów, do których M' Lennan stosu­
je swoje dowodzenia. Przypomnijmy mieszkańców Oxyryn- 
chos, czczących i ochraniających rybę oxyrynchos, oraz 
mieszkańców miasta Latopolis, ubóstwiających podobnież 
rybę latoś- W Apollinopolis panowała nienawiść do kroko­
dylów i nikt nie opuszczał sposobności tępienia ich; a tym­
czasem mieszkańcy Arsinoe tuczyli gęsi i ryby dla tych 
świętych stworzeń, stroili je w naszyjniki i naramienniki 
i balsamowali, nie żałując niczego '). W świecie nowożyt­
nym naród najbardziej ucywilizowany, który się trzyma sil­
nie kultu zwierząt, należy do wyznawców Brahmy. Znajdu­
jemy tu wymowne przykłady bóstwa, -wcielonego w święte 
zwierzę, ukrywającego się w niem, lub wyobrażanego przez 
nie symbolicznie: święta krowa jest bóstwem, które nie tyl­
ko że jeet nietykalném, lecz odbiera cześć w obrzędach do­
rocznych i codzienne odwiedziny i ukłony od pobożnego 
ïnda, który zanosi jej świeżą trawę i kwiaty; Hanuman, bóg

’) Herod. II; Plutarch De Iside & Osïride; Strabo, XVII, 
1; Wilkinson Ancient Eg., wyd. Bircha, III; Bunsen, wyd. 2-gie, 
z uwagami Bircha, I.



197

małpi, ma świątynie i posążki, a Siwa wcielił się w niego, 
tak jak Durga w szakala. Mądry Ganesa nosi głowę słonia; 
boski król ptaków, Garuda, jest powłoką Wisznu; kształty 
ryby,.dzika i żółwia miały swoje stanowisko w tych poda­
niach „awatarów” Wisznu, które są na zupełnie równym po­
ziomie z mitami Czerwonoskórych i są do nich dziwnie po­
dobne ‘). Pojęcia, na których opiera się wiara Indów 
w święte zwierzęta, zostały wcale dobrze oddane przez owe­
go Inda, któremu pokazano obrazki św. Mateusza, Marka, 
Łukasza i Jana z towarzyszącemi im człowiekiem, lwem, wo­
łem i orłem i który oświadczył bez wah&ria, że muszą to 
być awatary, czyli wcielenia czterech ewangielistów.

Niektóre najgodniejsze uwagi przykłady rozwoju 
i przeżytków czci zwierzęcej należą do gromady, z której 
czerpaliśmy już uderzające przykłady. Cześć wężów wpadła 
przed laty pod pióro pisarzy mędrkujących, którzy pomieszali 
ją z filozolją tajemną, z tajemnicami druidycznemi i z tą 
dziwnie niedorzeczną teorją, zwaną „Arkite Synbolism” 
(tj. z Symboliką arki Noego i arki przymierza), tak, że dziś 
jeszcze dreszcze wstrząsają rzetelnego badacza, gdy usłyszy 
wyraz „Ofjola.trja”. A jednak cześć ta jest sama przez się 
racjonalną i pouczającą, szczególnie ze względu na wpływ jej 
na religję i mitologję. Zaczynamy od ras niższych i od ta­
kich opowiadali, jak o szacunku Czerwonoskórych dla grze- 
chotnika, jako dla dziada i króla wężów, a boskieg'o opie­
kuna, mogącego wzbudzać pomyślne wiatry i burze * 2). 
Wspomnieć tu też można o czci wielkiego węża u plemion 
peruwjańskich, która ustąpić musiała przed religją Inków. 
Starożytny pisarz mówi o niej: „Czczą oni djabła, pokazują­
cego się im pod postacią zwierzęcia, lub węża i z nim roz­
mawiają” 3). Po tych przykładach czystej ofjolatrji, możemy 
śledzić ją aż do Europy klasycznej i barbarzyńskiej. Wielki 
wąż bronił twierdzy Aten i otrzymywał co miesiąc placek 
z miodem 4); rzymski „genius loci” ukazywał się pod posta­
cią węża (Nullus enim locus sine genio est, qui per anguem 
plerumque ostenditur) 5); dawni Prusacy czcili węże i ofiaro­
wywali strawę wężom domowym 6). Lombardowie czcili 
złotą żmiję, którą wreszcie Barbatus zdobył i kazał złotnikom

*) Ward Hindoos II, 195, i dalsze.
2) Schoolcraft, część III, 231; Brinton, 108, itd.
3) Garcilaso de la Vega Comcntarios Reales I, 9.
4) Herodot, VIII, 41.
s) Servius ad Aeru, V, 95.
6) Hartknoch Pr eus sen, część I, 143, 162.



198

przerobić na patynę i kielich ’). Europa nie zapomniała bajki, 
opowiadanej przez piastunki, jak również poważnego wierzenia, 
że bywają, węże, które w złotej koronie na głowie przycho­
dzą pić mleko z miseczki dziecka; łagodne i łaskawe, cho­
ciaż rzadko widywane, opiekują się one krowami i dziećmi 
i wróżą śmierć w rodzinie; para zaś wężów domowych jest 
w mistycznym związku z życiem i śmiercią gospodarza i go­
spodyni domu * 2). Bezpośrednia cześć wężów uwydatniała 
się bardzo w religjach krajowych Azji południowej; zajmo­
wała ona prawdopodobnie niepoślednie miejsce w pierwot­
nym buddyzmie indyjskim, a rzeźby na grobowcu w Sanczi 
wyobrażają sceny oddawania czci bóstwu, pięciogłcwemu 
wężowi, znajdującemu się w świątyni. Otacza go tłum czci­
cieli wężów z wyrastającemi im z ramion żmijami, a radża 
ich ma w kształcie hełmu na głowie węża o pięciu łbach. 
Lecz tutaj i teorja totemistyczna łączy się z ofjolatrją. 
„Naga”, imię sanskryckie węża, staje się zwykłą nazwą i sa­
mych czcicieli, skąd wynika dla mitologji możność wykrycia 
istotnego znaczenia podań o plemionach wężowych, to jest 
o ludach, które były oczywiście czcicielami wężów, a które 
nazwisko swe rodowe, Nâga, od wężów otrzymały, wraz 
z urojonem pochodzeniem od płazów 3). „Nagowieże” ci 
z wielu względów podobni są do plemion Indjan Wężowych 
w Ameryce i do plemienia Wężów, czyli Ofjogienów tro­
jańskich, pokrewnych żmijom, których ukąszenie umieli le­
czyć dotknięciem, a pochodzących iakoby od starożytnego 
bohatera, zamienionego w węża 4 5).

Węże zajmują wybitne stanowisko w religjach różnych 
ludów, uchodząc za wcielenie, obsłonę lub symbol najwyż­
szych bogów. Przypominamy tu grzechotnika, czczonego 
w świątyni słońca u Naczów, craz węża, należącego imie­
niem i postacią do azteckiego bóstwa Kuecalkoatl 6); węża, 
czczonego dotyczas przez Murzynów na wybrzeżu Niewolni- 
czem, z powodu, że bóstwo ma w nim mieszkać 6); węża, 
chowanego i karmionego mlekiem w świątyni Potrimposa,

*) Grimm D. M. 648.
2) Grimm D. M. 650. Rochholz Deutscher Glaube itd., 

I, 146. Monnier Traditions Populaires 644. Grohmana Aber­
glauben aus Böhmen itd. 78. Ralston Songs of Russian People 175.

3) Fergusson Tree and Serpent Worship 55 itd., tabl. 
XXIV. M’ Lennan, 1. c. 563, itd.f

4) Strabo, XIII, 1, 14.
5) J. G. Mülier Amer. Urrelig. 62, 585.
°) J. B. Schlegel Ewe-Sprache XIV.



199

boga dawnych Słowian ’); Asklepjos, bóstwo uzdrawiające, 
wyobrażane było symbolicznie przez węża i przebywało 
w wielkůn, oswojonym wężu, chowanym w świątyni jego, 
albo przez węża tego się objawiało * 2) (wątpliwą jest rzeczą, 
czy istnieje związek kultu pierwotnego z późniejszą symboli­
ką, poczytującą węża, odnawiającego się przez zmianę skóry, 
za godło nowego życia, czyli nieśmiertelności); fenicki zaś 
wąż, trzymający ogon w pysku, symbol świata | boga nieba 
'' aauta, był może w pierwotnem znaczeniu mitycznym wę­
żem świata, jak skandynawski Midgard, płaz, którego wy- 
obraźi.-a wieków późniejszych zmieniła i obróciła w godło 
wieczności 3). Nie dowiedziono jednak, iżby rasy dzikie, za­
patrujące się tak mistycznie na węża, wysnuły kiedykolwiek 
z umysłów swoich pojęcie tak nam znane, mianowicie poczy­
tywanie węża za uosobienie zła 4 5). W starożytności przypi­
sywać może wolno taką rolę potworowi, którego kształty 
dobrze nam są znane z trumien z mumjami, a którego Egip­
cjanie znali, jako Apofisa piekielnego s), a także bez wątpie­
nia wężowi niszczycielowi Zaratustrjan, zwanemu Aży Daha- 
ka 6), który ma tyle podobieństwa do semickieg-o węża Ede­
nu, będącego z nim prawdopodobnie w związku historycz­
nym. Dziwne zlanie się dawnych obrzędów ofjolatrji z mi­
stycznemu pomysłami gnostycyzmu ukazuje się w' kulcie, 
znanym z tradycji (prawda, czy potwarz?) o napół chrześ- 
cjańskiej sekcie Ofitów, którzy czcili jakoby oswojonego 
węża; wywabiano go z klatki, aby się okręcił koło sakra­
mentalnego chleba i czczono go, jako przedstawiciela wiel­
kiego króla niebieskiego, który na początku świata dał mę­
żowi i żonie jeg-o znajomość tajemnic ?). Tak więc| w czci

') Harnisch Sław. Myth. 217.^[Nie Słowian, lecz Litwi­
nów.’—Przyp. tłumacza].

2) Pauzan., II, 28; Eljan, XVI, 39. Ob. Welcher Grïech. 
Götterl. Il, 734;.

3) Macrob. Saturnal. I, 9. Movers Phönizier I, 500.
4) Szczegóły w Schoolcrafta Ind. Tribes, część I, 38, 414, 

można przypisać wpływowi chrz-eścjan. Ob. Bricton, 121.
5) Lepsius Todtenbuch, oraz przekład Bircba w Bunsena 

Egypten V.
®) Spiegel Av es ta I, 66, III, lix.
T) Epiphan. Adv. Ilaeres. XXXVII. Tertuljtin De Prae- 

script. contra Haereticos 47.

Cywilizacja pierwotna, t. II 14



200

zwierząt spotykamy krańcowe typy czci religijnej, od grube­
go materjalizmu aż do wyDujałego mistycyzmu ').

W dotychczasowych badaniach naszych o teorji animi­
stycznej uwagę naszą pochłaniały szczególnie owe mniejsze 
duchy, których czynności dotyczą bliższych i drobniejszych 
szczegółów życia i warunków jego. Iśtnie;e wszakże osobny 
dział zjawisk, stanowiących ogniwo, łączące szereg poprzedni 
z pojęciami o istotach nadprzyrodzonych, mających ważniej­
sze zadanie. Trafne zdanie Augusta Comte’a zwraca uwagę 
naszą na ważny punkt w rozwoju pojęć teologicznych, który 
postaramy się najdokładniej tu wyświetlić. W swojej „Phi­
losophie Positive” odróżnia on bóstwa właściwe, w ich cha­
rakterze ogólnym i abstrakcyjnym, od fetyszów właściwych 
(tj. przedmiotów używotnionych;. Fetysz panuje tylko nad 
jednym przedmiotem, z którym jest nierozłącznym, a bogo­
wie rządzą całym szeregiem zjawisk w różnych ciałach. 
Gdy więc, ciągnie dalej, podobny rozwój wszystkich dębów 
doprowadził do teologicznego uogólnienia objawów życia te­
go drzewa, to istota naprzyrodzona, otrzymana w ten spo­
sób, nie była już fetyszem jednego osobnika, ale bóstwem 
lasu. Tutaj przejście myśli od fetyszyzmh do pcliteizmu 
uległo nieuniknionej przewadze pojęć ogólnych nad indywi- 
dualnemi * i 2). Spostrzeżenie tc Comte’a wolno jeszcze traf­
niej zastosować do całego szeregu istot nadprzyrodzonych, 
które nazwać można bóstwami gatunkowemi. Niezmiernie 
zajmującem jest badanie grubych usiłowań teologji barba­
rzyńskiej ku wytłumaczeniu jedności, ujawniającej się w wiel­
kiej liczbie przedmiotów. Do celu tego zdąża ona uogólnia­
jąc indywidualność i widząc w niej gatunek. Chcąc wyjaś­
nić istnienie teg-o, co nazywamy gatunkiem, teolcgja musi 
wprowadzić tu w grę jakiegoś przodka, jakiś pierwowzór, 
jakieś bóstwo całego gutunku, albo jakąś kombinację wszy­
stkich tych pojęć. Rodziny roślin i zwierząt były bez wąt­
pienia pierwszem i najdostępniejszem polem dla tego rodza­
ju teorji. Jednostajność każdego gatunku poddawała przy­
puszczenie wspólnego pokrewieństwa, a także myśl, że istoty 
tak dalece pozbawione indywidualności, obdarzone przymio­
tami tak podobnemi i jakgdyby wymierzonemi i określone- 
mi przez pewne prawa, nie mogą być niezawisłemi i samo-

’) Zbiory przykładów zoolatrji wogółe znajdziemy w Bastiana 
Das Thier in seiner mythologischen Bedeutung; ob. Bastian
i Hartmann Zeitschrift für Ethnologie I; Meiners Geschichte 
der Religionen ff.

2) Comte Philosophie Positive V, 101.



201

wolnemi działaczami, lecz tylko naśladownictwem jednego wspó­
lnego wzoru, lub poprostu narzędziami bogów. W Polinezji, 
jakeśmy wspominali, pewne gatunki zwierząt uchodzą za wcie­
lenie niektórych bóstw, a o Samoańczykach wiemy, że za­
dawali sobie pytania i dawali odpowiedzi co do indywidual­
ności tarach istot. Tak np. mieszkaniec wsi, której bóstwo 
ukazywać się zwykło pod postacią sowy, znalazłszy trupa 
sowy przy drodze, wyprawia świętemu ptakowi pogrzeb bar­
dzo ceremonjalny i oddaje się żalowi, chociaż nie przypusz^ 
cza, iżby bóg umarł, gdyż pozostaje on wcielonym we wszy­
stkich innych sowach '). Ks. Hjeronim Boscan dostarcza 
ciekawej paraleli do tego pojmowania rzeczy, mówiąc
0 plemieniu Akagczemen w górnej Kalifornji. Czci ono pta­
ka „panes”, prawdopodobnie sępa, lub orła i co rok zabija 
jednego z nich w świątyni wioskowej, nie przelewając krwi, 
lecz paląc ciało. Nadto krajowcy twierdzą, że jeden i ten 
sam ptak zabitym zostaje co roku, a nawet, że wszystkie 
wsi zabijają tego samego osobnika * 2). Z opisu Acosty zna­
my inną teorję boskich pierwowzorów, wytworzoną przez 
stosunkowo wysoko rozwiniętych Peruwjan. Mówiąc o bó- 
stwach-gwiazdach, opowiada on, że pasterze czczą pewną 
gwiazdę, zwaną „Owcą”; inna gwiazda „Tygrys” strzeże ludzi 
cd tygrysa i t. d. „I wogóle, dodaje, o wszystkich zwierzę­
tach i ptakach na ziemi mówią, że mają swoich przedstawi­
cieli w niebie, od których zależy wzrost ich i rozmnażanie 
się; za takich uchodzą różne gwiazdy, zwane Czakana, To- 
patorka, Mamana, Mizko, Mikikirej i t. p., tak, iż rzec można, 
że byli oni do pewnego stopnia zwolennikami „pra-idei” 
Platona” 3). Indjanie Ameryki północnej wyobrażali sobie 
wspólnych przodków, czy też bogów gatunkowych po swo­
jemu. Pewien misjonarz tak opisuje wyobrażenia ich z roku 
1634: „Mówią też oni, że wszystkie zwierzęta danego gatun­
ku mają starszego brata, który jest początkiem i źródłem 
wszystkich osobników; starszy brat jest niezwykle wielkim
1 potężnym. Starszy brat bobrów naszych jest może tak 
duży, jak nasza chatka.” Według innego dawnego opowia­
dania i), każdy gatunek zwierząt ma swój pierwowzór

*) Turnei Polynesia 242.
2) Brinton Myłhs of New World 105.
3) Acosta Historia de las Indias ks. V, rozdz. IV; Bivero 

i Tschudi, 161, 179; J. G. Müller, 365.
*) Le Jeune w Pel. des Jés. dans la Nouvelle France, 

1634, st.r. 13. Lafitau Moeurs des Sauvages I, 370. Ob. Waitz, 
III, 194; Schoolcraft, część III, 327.



202

w krainie duchów; istnieje tam między innemi manitu, czyli 
pierwowzór wszystkich wołów, który ożywia wszystkie woły. 
Pojęcia te są oczywiście w związku z wyobrażeniami innych 
ludów. Na rajskiej wyspie Bujanie mitów rosyjskich znajdu­
je się Wąż, starszy od wszystkich wężów, Kruk proroczy, 
starszy brat wszystkich kruków i Ptak, największy i najstar­
szy ze wszystkich ptaków, z żelaznym dziobem i miedziane- 
mi szponami, oraz Matka Pszczół, najstarsza z pszczół ’). 
W znacznie późniejszym opisie Iroków przez Morgana znaj­
dujemy wzmiankę o wierze ich w ducha Każdego gatunku 
drzewa i roślin, więc w ducha dębu, cykuty, wiązu, czerni­
cy, maliriy, mięty, tytuniu i t. d.; wszystkie prawie stworze­
nia i rośliny są pod opieką duchów * 2). Zasada takich du­
chów gatunkowych jest może najdokładniej wyłożona przez 
Castróna w dziele jego o mitologji fińskiej. Opisując sybe­
ryjski kult przyrody, stawia on Samojedów na najniższym, 
szczeblu kultury. Bezpośrednia cześć ich dla przyrody jest 
może zabytkiem pierwotnych wyobrażeń religijnych całego 
szczepu turańskiego. Pojęcia bardziej ucywilizowanych Fin- 
nów, aczkolwiek pogan, różniły się jednak znacznie. Kazda 
rzecz w przyrodzie ma ,.haltia”, bóstwo opiekuńcze, czyli 
gienjusza, istotę, która była stwórcą jej i pozostaje z nią 
w związku. Bóstwa te, czy gienjusze nie są przywiązane do 
każdego znikomego przedmiotu, lecz są istotami, obdarzone- 
mi wolnością i mającemi ruch, postać, oało i duszę. Istnie­
nie ich nie zależy bynajmniej od istnienia pojedyńczych 
przedmiotów, bo chociaż niema nic na świecie bez ducha 
opiekuńczego, to wszakże bóstwo to ogarnia cały rodzaj, 
czy gatunek. Każdy jesion, kamień, dom ma swego „haltia”; 
ale ten sam „haltia” związanym jest z innemi jesionami, ka­
mieniami, domami, które mogą ginąć pojedynczo, lecz duch, 
władający niemi, nie przestaje żyć w gatunku 3). Podobny 
pogląd istmał u wszystkich więcej ucywilizowanych ludów;, 
przypomnimy tu poglądy Egipcjan i Greków, według któ­
rych gatunki roślin i zwierząt były symbolami osobnych 
bogów i były pod ich opieką. Wyobrażenie to przebija się 
najsilniej w filozofji rabinów, która przypisuje każdemu z 2100

') Ralston Songs of the Russian People 375. Mit słowiań­
ski o Bujanie z ociekającym tłuszczem dębem i z- leżącym pod nim 
wężem Garafena, jest oczywiście podobnym do mitu skandynawskiego 
o jesionie Yggdrasill i o wężu Nidhögg u stóp jego, oraz o dwóch 
łabędziach Urdharfounta, rodzicach wszystkich łabędzi.

2) Morgen Iroquois 162.
3) Castrén FinnRh Myth. 106, 160, 189 itd.



203

gatunków roślin anioła przedstawiciela w webie i uważa to 
za przyczynę Lewickiego zakazu mieszania się pomiędzy 
zwierzętami i roślinami '). Ks. Acosta zauważył już cieka­
we podobieństwo, zachodzące między temi grubemi pomy­
słami teoicgicznenii, a ucywilizowanemi pojęciami iilozoficz- 
nemi, które je zastąpiły, a prezydent De Brosses wznowił to 
spostrzeżenie, porównywając prawzory Czerwonoskórych z na­
uką Platona o arcytypach * 2). Teorja taka odpowiada najzupeł­
niej dążeniom przyrodników, którzy chcą wyprowadzać każdy 
gatunek od jednej pierwszej pary; a chociaż nie można sto­
sować idei tej do przedmiotów martwych, jednak język zlek- 
ka odcieniowa! ją w przenośni, gdyż o tuzinie podobnych do 
siebie mieczów, ubrań, lub krzeseł mówimy, że według jed­
nostajnych patronów je wyrobiono (po angielsku pattern— 
patronus, niby ojciec) i to z pewnej mat erj i (ang. matter = 
materia, substancja macierzysta).

‘) Eisenmenger Ji 'denthum część II, 376. Bastian Mensch 
III, 194.

2) De Brosses Dienx Fétiches 58.



ROZDZIAŁ XVI.

A nirnizm (ciąg dalszy).

"Wyższe bóstwa politeistyczne- — Bóstwa posiadają, przymioty ludz­
kie. — Władcy hjerarchji duchów — Politeizm: przebieg rozwoju 
jego w niższej i wyższej kulturze. — Zasady badania: klasyfikacja 
bóstw podług ogólnego pojęcia o znaczeniu ich i działaniu. — Bóg 
nieba. — Bóg deszczu. — Bóg grzmotu. — Bóg wiatru. — Bóg 
ziemi. — Bóg wody. — Bóg morza. — Bóg ognia. — Bóg słoń­

ca. — Bóg księżyca.

Czyniąc przegląd religji całego świata i badając cpisy 
bóstw u wszystkich ludów, a chcąc określić myśl przewodnią 
teologji, możemy uciec się do utartego, polemicznego termi­
nu. Człowiek przypisuje zwykle bóstwom postać, namiętno­
ści i usposobienie ludzkie, więc nazwać go możemy albo 
antropomorfistą, albo antropopatystą, albo też (aby dopełnić 
szeregu) antropofizystą. Ten kierunek pojęć religijnych, 
mający taką przewagę w umysłach ludzkości, potwierdza 
teorję naszą o rozwoju animizmn. Mniemanie, że pojęcie 
duszy ludzkiej jest włstocie „fons et origo” (źródłem i po­
czątkiem) wyobrażeń o duchach i bóstwach, ma podporę 
w fakcie, który już znamy, że dusza ludzka może przecho­
dzić do rzędu złych, albo dobrych duchów, a wreszcie do 
rzędu bogów. Lecz prócz tego, gdy zbadamy naturę wiel­
kich bogów narodowych, w które się wcieliły wszystkie zja­
wiska i prawa przyrody, to i tu się przekonamy, że potężne 
te bóstwa wzorowane są na duszach ludzkich; że duch ludzki 
był pierwowzorem uczuć bogów i upodobań, ich usposobienia 
i zwyczajów, woli i czynów, a nawet ciała i postaci, pomimo



205

dodawanej zwykle przesady i potworności. Klucza do po­
znania bóstw najorum gentium szukać należy w odbiciu 
spraw ludzkich; to też gdy bliżej spoglądamy na postacie te 
w właściwerr. _m oświetleniu teologicznem, przychodzą nam 
na myśl słowa Psalmisty: „Myślałeś, żem podobny do
ciebie.”

Wyższe bóstwa politeistów zajmują odpowiednie miej­
sca w ogólnym animistycznym systemie całej ludzkości. Sa­
mo z siebie wypływa, że jak człowiek służył za wzór dla 
bóstwa, tak społeczeństwo ludzkie i urządzenia społeczne 
stały się wzorem społeczeństwa boskiego^ Czem dla ludzi 
są królowie i wodzowie, tern dla niższych duchów są wielcy 
bogowie. Różnią się oni od dusz i niższych istot naprzyro- 
dzonych, które dotychczas zajmowały głównie uwagę naszą, 
ale różnica ta i est raczej różnicą stanu, godności, niż natury. 
Są oni duchami osobowemi, rządzącemi takiemiż duchami. 
Potężne bóstwa panują nad duszami, które opuściły ciało, 
nad cieniami przodków, gienjuszami, przywiązanemi do miej­
scowości, skał, źródeł i drzew, nad zastępami dobrych i złych 
duchów i resztą społeczeństwa nadprzyrodzonego Wpływ 
bóstw tych dotyka tylko pośrednio potrzeb miejscowych, 
lub indywidualnych; mogą one natomiast działać dowolnie 
i bezpośrednio w obszernem swojem państwie i panować, 
oraz rządzić za pośrednictwem niższych istot swego rodzaju, 
które są sługami ich, pośrednikami i wykonawcami. Wielcy 
bogcwie politeizmu, liczni i ściśle określeni w teologii świa­
ta ucywilizowanego, nie są jednak jej wytworem. Główne 
ich typy zarysowują się już w religjach mższych ludów i od­
tąd postępująca, lub wstecz się cofająca cywilizacja posiada­
ła zawsze poetów swoich, kapłanów, baśniarzy, historyków, 
teologów i filozofów, którzy odnawiali, rozwijali, obalali, lub 
poniżali potężnych władców panteonu.

Prawie w każdym opisie dzikiego, lub barbarzyńskiego 
systemu religijnego występują wielcy bogowie w świecie 
duchów, jak wodzowie w społeczeństwach Judzkich. W rzę­
dzie ich spotykają się wielkie bóstwa, złe, lub dobre, które 
przybyły wraz z misjonarzami chrześcjańskiemi, lub w skutek 
zetknięcia się z innemi religjami. Trudno często odróżnić 
od nich prawdziwych, miejscowych bogów o postaci animi­
stycznej, pochodzenia krajowego, Przykłady zawikłań tego 
rodzaju, nasuwające zawiłe zagadnienia teologiczne, zaczerp­
niemy z niżej rozbieranych systemów politeistycznych. Na 
czele australskich istot nadludzkich, rojów dusz i duchów 
przyrody, stoją mityczne, wyższe bóstwa: Nguk-wonga, duch 
wód; Biam, twórca pieśni obrzędowych i sprawca chorób, 
który tożsamym jest może z Bajamem, stwórcą; Nambadżan-



206

di i Wanrngu.-a, panowie nieba i świata podziemnego *). 
W Ameryce południowej widzimy w teologji Manaoan (któ­
rych imię jest nam dobrze znane z głośnej legiendy o El Do­
rado i o złotem mieście Manoa) bogów Mauari i Saraua, 
których można nazwać dobrym i złym duchem, a także 
dwóch Gamainhaów, duchów wód i lasów * 2). W Ameryce 
północnej znajdujemy uroczystą ofiarę Algonkinów, a w po­
łączeniu z nią spis dwunastu głównych „manitu”, czyli bo­
gów: na czele stoi Wielki Manitu w niebie, potem Słońce, 
Księżyc, Ziemia, Ogień, Woda, bóg Domowy, Ryż i cztery 
Wiatry, czyli strony świata 3). W Polinezji tłum cieni 
przodków, oraz niższych bóstw ziemi, morza i powietrza pod­
legał wielkim bogom Pokoju i Wojny, imieniem Oro i Ta­
ne, bóstwom narodowym Tahiti i Huahine, a także Raitu- 
buowi, stwórcy nieba, Hinie, która pomagała mu w dziele 
tworzenia świata i ojcu jej Taaroaowi, „niestworzonemu 
stwórcy”, który mieszka w niebie 4 5 6). U Dajaków na Borneo 
pospólstwo duchów składa się z dusz zmarłych i z istot, 
mieszkających we wspaniałych starych lasach, na szczycie 
wyniosłych wzgórz, oraz duchów, unoszących się nad wios­
kami i pożerających zapasy ryżu. Nad duchami temi panu­
ją: Tapa, stwórca i opiekun człowiek; Jang, który nauczył 
De jaków religy; Dżirong, którego wydziałem są urodziny 
i śmierć człowieka i Tenabi, stworzyciel ziemi i wszystkich 
"zeczy, oprócz człowieka B). Teologja Afryki zachodniej na 
wybrzeżu Niewolniczem posiada systematyczny schemat, we- 
dług_ którego całą przyrodę ożywiają duchy, wrogo, lub 
przyjaźnie usposobione dla człowieka. Duchy te mieszkają 
w polu, w lesie, w górach i dolinach, żyją w powietrzu 
i wcdzie. Wiele z nich było duszami ludzkiemi, to też 
przebywają wpobliżu grobów i ludzi i mają wpływ na bo­
gów świata podziemnego, którym cześć oddają^ Do rzędu 
tych „edró” należą też bóstwa opiekuńcze ludzi, rodzin i ple­
mion. Ale nad wszystkiem:. temi podrzędniejszemu istotami 
panuje bóg najwyższy, Mawu. Misjonarz, który opisuje tę 
murzyńską hjerarchję bogów, widzi w nich poprostu szatana 
i aniołów jego °). W Azji niższe duchy Samojedów, przy­

') Ej i s Australia II, 362; Oldfield w Tr. Eth. Soc. III, 
228; Lang Queensland 444.

2) Martius Ethnog. Amer. I, 583.
3) Loskiel Ind. of N. America część I, 43.
4) Ellis Pclyn. Res. T, 322.
5) St. John Far East I, 180.
6) J. B. Scnlegel Schlüssel zur Freie Sprache str. XII; por. 

Bowena Yoruba Lang, w Smithsonian Contrib. I, str. XYI.



207

wiązane do małych fetyszów, oraz drobne chochliki leśne 
i wodne mają nad sobą wyższe bóstwa: Ducha lasów, Ducha 
rzeki, Słcńce, Księżyc, Złego Ducha i najwyższego ze wszy­
stkich Dobrego Ducha '). Niezliczona ilość bogów miejsco­
wych napełnia świat Chondów, rządzi życiem przyrody, czu­
wa nad życiem człowieka i ma swoich zwierzchników. Bo­
gowie ci podlegają ubóstwionym duszom ludzi, którzy się 
stali bogami opiekuóczemi plemion. Ponad duszami temi 
stoi sześciu wielkich bogów: bóg deszczu, bogini pierwszych 
owoców, bóg wzrostu, bóg myśliwstwa, żelazny bóg wojny, 
bóg granic i obok nich sędzia umarłych. Panem wszystkich 
bogów jest bóg-słoóce i stwórca, Boora Pennu, z żoną, po­
tężną boginią ziemi, Tari Pennu * 2). Zdobywcy hiszpańscy 
zasrali w Meksyku skończoną i doicłaciną hjerąrchję istot nad­
przyrodzonych. Niezliczone mnóstwo małych bogów odbie­
rało cześć po chatach i na drogach w gajach i świątyniach. 
Szły dalej szeregi rrogów kwiatów lub „pulque"', myśliwych 
i złotników, a wkońcu gromada wielkich bogów narodo­
wych, patiów świata, tak dobrze znana mitologom. Oto ich 
nazwy: Ceníeoť, bogini ziemi, Tlalok, bóg wody, Huicilo- 
posztli, bóg wojny, Miktlanteuktli, pan piekła, Tonatiuh, 
słońce i Mectli, księżyc 3). Wychodząc z teologji dzikich 
plemion, uczony przejść musi z kolei do hjerarchji politei- 
stycznej bogów aryjskich. W Grecji starożytnej gromadzą­
cy chmury bóg nieba panuje nad tak’emi bóstwami, jak bóg 
wojny, bogini miłości, bóg słońca, bogini księżyca, bóg 
ognia i król świata podziemnego, wiatry i rzeki, nimfy la­
sów, drzew i źródeł 4). W Indjach nowożytnych Brahma- 

risznu-Siwa króluje nad zastępem bóstw różnorodnych, czę­
sto nawet niewyraźnej natury, ale między któremi znajdują 
się postaci tak jasno określone, jak Indra, bóg nieba, 
Sûrya, bóg słońca, Agni, bóg ognia, Pawana, bóg wiatrów, 
Waruna, bóg wód, Jama, pan świata podziemnego, Kâma, 
bóg miłości i Kârttikeja, bóg wojny, Panczânana, który zsy­
ła epilepsję, Manasâ, który chroni od ukąszenia węża, boskie 
Rzeki i niżej stojące chochliki, nimfy, demony, duchy rzą­
dzące ziemią i niebem — Gandharwy, Apsary, Siddhy, 
Asury, Bhùty, Râkszasy 5).

Systematycznego porównania religji politeistycznych do­
konano w ostatnich czasach; dało ono zdumiewające rezulta­

’) Samoiedia, u Pinkertona, I, 581.
2) Macpkerson, 84 itd.
3) Clavigero Messico n, rozdz. I.
*) Gladstone Juventus Mundi rozdz. VII itd,
5) Ward Hindoos II.



208

ty. Osiągnięto je przez zastosowanie dokładnych stosunkowo 
metod; porównywano np, starożytne bóstwa aryjskie z We- 
dów, z bóstwami poematów Homera i zauważono taką łącz­
ność, jaka istnieje między Eddą skandynawską, a staremi 
bogami angielskiemi, których imiona odnajdujemy na ma­
pach Argtj1, jako nazwy miejscowości i które służą do okre­
ślenia dni tygodnia. Nie trzeba chyba dodawać, że drobiaz­
gowe porównywanie bóstw ludów jednoplemiennych, a tern 
bardziej bóstw ludów, których nie łączy ani język, ani hi- 
storja, jest nader trudném zadaniem. Staroświeckie utożsa­
mianie bogów z bohaterami różnych ludów opiera się zwy­
kle na złudzeniu. Nie miało ono innych podstaw, jak podo­
bieństwo w brzmieniu nazwisk; wszak dowodzono, że indyj­
ski Brama i Pradżapati są hebj-ajskim Abrahamem i Jafe- 
tem, a WilRelm Jones utożsamiał Wodana z Buddą. Rów­
nież bezzasadnem było twierdzenie, że Beal celtycki, którego 
ognie obrzędowe (bealtines) są w związku z całym szeregiem 
zwyczajów palenia ogni, znanych kilku gałęziom rasy aryj­
skiej, że Beal ten jest Belem, albo Baalem ludów semickich, 
Uczoność klasyczna w czasach odrodzenia postawiła niestety 
przedmiot ten na fałszywej podstawie, przyjąwszy bóstwa 
greckie w spaczonej postaci i pod zmienioną nazwą, jakie 
posiadały w literaturze łacińskiej. Trafność pewnej części 
tych porównań, jak utożsamianie Zeusa z Jupiterem i Hestji 
z Westą, ułatwiła błądzenie na tej drodze dc tegc stopnia, 
że Kronosa uznano za Saturna, Posejdona za Neptuna, 
a Atenę za Minerwę. Do jakich wyników dojść może teo­
logia porównawcza, oparta na takiej zasadzie, okazuje się 
z następującej próbki. Thota utożsamiono z Hermesem, Her­
mesa z Merkurym, a Merkurego z Woćanem, z czegoby 
wynikało, iż bosld pisarz bogów egipskich o głowie ibisa 
stał się teutońskim panem szalejącej burzy, mieszkającym 
w niebie. Klucza do badania procesów duchowych, które 
skłaniają ludzkość do wytwarzania świata bogów w sposób 
tak podobny, a jednak tak różny, nie wolno szukać w tak 
powierzchownych podobieństwach.

Najtrzeźwiejszy nawet badacz tej kwestji nie uniknie 
zakłopotania wobec zmian, którym ulegają bóstwa przez roz­
wój niezależny od wpływów zewnętrznych i przez zapoży­
czenia z obczyzny. Nawet u niższych ludów bogowie, uświę­
ceni odwieczną czcią i legiendą tradycyjną, nabywają chara­
kteru skomplikowanego, obfitującego w naleciałości. Mito­
log, który zakreśla sobie zadanie sformułowania i ścisłego 
opisu Miczabu’a Czerwonoskórych w charakterze boga nieba, 
boga wody, stwórcy ziemi i pierwszego przodka człowieka, 
albo który bada naturę polinezyjskiego Maui’egc w roli je­



209

go, jako słońca, pana nieba i piekła, pierwszego człowieka 
i bohatera wysp ocear a Południowego, znajdzie się w takieir 
samem położeniu, jak badacz teologji semickiej, lub aryj­
skiej, który zdać sofcie sprawy nie może z różnorodnych 
właściwości Baala, Astarty, Heraklesa i Ateny. Wilhelm 
Jones nie przesadzał chyba trudności, przywiązanych do tego 
przedmiotu, gdy przeszło ośmdziesiąt łat temu wygłosił zda­
nie w pierwszej noworocznej mov"e w Azjatyckiem Towa­
rzystwie Bengalskiem, w czasie, gdy odkrycie podobieństw 
greckiego panteonu do indyjskiego napełniało go zapałem 
do teologji porównawczej. „Nie powinno nas dziwić, mówił, 
gdy przy bliższem zbadaniu charakter wszystkich bogów po­
gańskich, męskich i żeńskich stopi się w jeden, lub dwa ty­
py. Wszystko zdaje się stwierdzać mniemanie, że tłum bo­
gów i bogiń w starożytnym Rzymie i w nowożytnym Várá- 
nesie (Benares) oznacza jedynie siły przyrody, a szczególnie 
słońca, lecz wyrażone w tak różnorodny sposób i w takiej 
mnogości nazw fantastycznych”. Co się tyczy wędrówki bo­
gów z kraju do kraju i zmian, którym mogą ulec w drodze, 
to możemy osądzić to z przykładów, których dostarcza nam 
historja. Nie tylko takie rzeczy się zdarzają, że jeden naród 
od drugiegc pożycza boga, wraz ze wszystkiemi przymiota­
mi jego i utartemi obrzędami, jak np. że w Rzymie czcicie­
le słońca mogli odbywać obrzędy swe wT świątyni greckiego 
Apolla, eg-pskiego Ozyrysa, perskiego Mitry, albo syryjskie­
go Elagabala: zetknięcie się dwóch narodów może wytwo­
rzyć jeszcze osobliwsze kombinacje. Orjentalista potwierdzi 
dziwną mieszaninę mowy i religji indyjskiej z arabską w na­
stępujących szczegółach, zaczerpniętych u dzikich plemion 
półwyspu Malajskiego. Słyszymy tam o bogu ziemi Dźin- 
Bumi (arab. dżin=demon, sanskr. bhûmi=ziemia); kadzidła 
palą tam na cześć Dżewadźewy (sanskr. dewa=bóg), który 
jest pośrednikiem między ludźmi a Pirmanem, najwyźszem 
i niewidzialnem bóstwem na niebie (Brahma?); Allah Táala 
muzułmański i żona jego Nabi Mahamad (prorok Mahomet) 
ukazują się tu ze zmienionym charakterem, jako stwórca 
i niszczyciel wszystkich rzeczy. Duchy, czczone w kamie­
niach, noszą nazwę indyjską „dewa”, tj. bóstwo, lecz nawró­
cenie na islam zostawiło piętno swe na umyśle czcicieli ka­
mieni, więc świętym głazom dają nazwę Proroka Mahometa 
Jeżeli chodzi o bliższe przykłady, to możemy przytoczyć 
złośliwego demona Aeszma-Daewę dawnych Pe-sów, który 
staje się Asmodeuszem w księdze Tobjasza, tuła się w poda- *)

*) Journ. Ind. Archip. I, 33, 255, 275, 338; II» 692.



210

niach średniowiecznych c djabłacn i kcńczy wreszcie karjerę 
swoją jako „Djabeł kulawy” Le Sage’a. Nawet bóg wojny, 
Huicilopochtl- Azteków figuruje jako demon Ficfipucli w d~a- 
macie ludowym o doktorze Fauście.

Pomimo tych dowcdow bezpośredniej łączności pomię­
dzy bogami, należącemi do dwóch ludów, przy porównywa­
niu etnograficznem religji różnych narodów jedyną rozsądną 
i bezpieczną zasadą jest: przestawanie w utożsamianiu bóstw 
:na przymiotach, które są im wspólne. Tak więc można po­
równywać Dendida Białego Nilu z aryjskim Indrą, ale tyle 
tylko, ile obaj są bogami nieba i deszczu; Tonatiuha Azte­
ków z greckim Apollem, ile obaj są bogami słońca; Bajame- 
go australskiego z Torem skandynawskim, ile obaj są boga­
mi grzmotu. Ale najbliższem zadaniem naszem jesi przed­
stawienie wielobóstwa, jako gałęzi animizmu; to zaś nie wy­
maga szczegółowego porównywania systemów, które byłoby 
odpowiednie w podręczniku wszystkich religji świata. Wiel­
kich bogow można klasyfikować naukowo i badać według 
zasadniczych ich znamion, oraz według wyraźnych i jasnych 
pojęć, które mają przedstawiać, chociaż noszą często imiona 
niejasne, a cechy osobowości miewają poprzeinaczane i za­
gmatwane. Przestaniemy więc tu na wykazaniu 'ećnostajno- 
ści zasady, na której opierała się myśl teologów niższych 
ludów, tworząca te odwieczne, znane nam typy bóstw, które 
poznaliśmy w szkołach jeszcze z panteonu mitologji klasycz­
nej. Dostrzeżemy, że główme, choć nie wszystkie postaci 
należą do czci przyrody i od nich przegląd rozpoczniemy. 
Niebo, ziemia, deszcz, grzmot, woda, morze, ogień, słońce 
i księżyc odbierają cześć albo bezpośrednią, albo też wystę­
pują uosabiane, jako odrębne bóstwa, czasami zupełnie od 
nich odłączane, a potem w postaci antropomorficznej stające 
się przedmiotem czci. Cały ten szereg pojęć opiera się naj­
wyraźniej na zasadach dzikiego fetyszyzmu. Wielcy bogo­
wie przyrody są oczywiście obdarzeni wielką potęgą i wiel­
kim wpływem, ale dzieje się to skutkiem tego, że zjawiska 
przyrody, do których się odnoszą, są też niezmiernie potęż- 
ne; bogowie ci, chociaż ze wszech miar przewyższają mniej­
szych fetyszów, niemniej jednak są fetyszami.

W religji Indjan północno-ameiykańskich bóg nieba jest 
wybornym przykładem stopniowego zlewama się w jedną 
całość nieba materjalnegc z osobą bóstwa. Ks. Brebeuf 
opisuje w czasach najpierwszej kolonizacji francuskiej, jak 
Huronowie zwracali się do ziemi, rzek, jeziór i skał niebez­
piecznych, a szczególnie do nieba w przekonaniu, że -wszyst­
ko to jest ożywione i zamieszkane przez duchy. Mówili oni 
wprost do nieba, nazywająb je imieniem jego „Aronhiató!”



211

Rzucając tytuń ofiarny w ogień, chcą pozyskać opiekę nieba 
i wołają: „Aronhiaté! (Niebo!) wejrzyj na ofiarę moją i zlituj 
się nade mną, pomóż mi!” Uciekają się do nieba we wszy­
stkich potrzebach i czczą je nade wszystko, widząc w niem 
coś wyjątkowo boskiego. Wyobrażają sobie, ze w niebie 
przebywa „oki”, tj. duch, czy siła, rządząca porami roku, 
wiatrami i falami. Lękają się gniewu jego, wzywają na 
świadka, gdy składają ważną obietnicę, lub przysięgę i po­
wiadają, że niebo słyszy, co robimy dzisiaj i że boimy się 
kary, gdybyśmy złamali słowo. Jeden ze sławnych czarow­
ników tego plemienia mawiał: Niebo gniewa się, jeżeli lu­
dzie drwią z niego; jeżeli wołają codzień do nieba „Aron­
hiaté!” a nic mu nie dają, to się mści. Słoworód nasuwa 
przypuszczenie, że boskie niebo jest istotnem znaczeniem 
najwyższego bóstwa Iroków, zwanego Taronhiawagon, co 
znaczy „z nieba rodem”, czy też „trzymający niebo”. Świę­
to jego przypadało około zimowego przesilenia; on' tc wy­
prowadził przodków plemienia z jakiejś góry, nauczył ich 
myśliwstwa, małżeństwa i wiary, dał im zboże, ziarna, owo­
ce, kartofle i tytuń i kierował ich wędrówkami. U ludów 
Ameryki północnej pojęcie o' boskiem niebie posłużyło nie 
tylko za podstawę do utworzenia boga nieba, ale pod wpły­
wem chrześcjaństwa przeszło w ogólniejsze pojęcie o bóstwie 
Wielkim-Duchu w niebie '). Zuluanie w Afryce południo­
we; mówią o niebie, jak o osobie, przypisując jej moc wy­
konywania woli swojej i mówią też o panu nieba, którego 
gniew daje się słyszeć w czasie burzy. Królewna bajki 
zuluańskiej, znajdująca się w niewoli u pół - ludzi, wyrzuca 
uosobionemu niebu, że robi to, co zwykle i nie spełnia ży­
czenia jej, nie niszczy nieprzyjaciół:

„Słuchaj, niebo, uważaj; mai oj a, słuchaj.
Słuchaj, niebo. Nie grzmi głośny grzmot,
Grzmi głosom przyciszonym. Cóż on robi?
Grzmi, żeby uczynić deszcz i zmianę pogody.”

Wtedy chmury poczęły się gromadzić, królewna zaśpie­
wała znowu. Zagrzmiało straszliwie i Niebo zabiło wszyst­
kich pół - ludzi wkoło niej i tylko ona została nietknięta 2). * i 2

') Brebeuf w Rei. des Jês. 1636, str. 107; Lafitau Moeurs 
des Sauvages Amériquains I, 132. Scboolcraft Iroquois 36
i dalsze, 237. Briuton Myths of New World 48, 172. J. G. Mül­
ler Amer. Ur r eh g 119.

2) Całlaway Zulu Tales I, 203.



212

W Afryce zachodniej spotykamy boga nieba, w którego 
przymiotach widzimy przejście od bezpośredniego uosobienia 
nieba do najwyższego bóstwa stwórcy. W Bonny jeden 
wyraz oznacza zarazem boga, niebo i chmurę, a w Akuapim 
Janku pong znaczy bóg najwyższy i pogoda. O ostatmsm 
tem bóstwie, Njankuponio plemienia Odżi, Riis powiada: 
„Pojęcie o niem, jako o duchu najwyższym, jest ciemne 
i niepewne i bywa często utożsamiane z widocznem dla oka 
niebem, z wyższym światem (sorro), którego śmiertelnicy 
zbadać nie mogą; z tego powodu to samo słowo oznacza 
niebo, niebiosa, a nawet deszcz i grzmot” '). U plemion ta­
tarskich widzimy takież przejście od boskiego nieba do bó­
stwa antropomorficznego. Umysł dzikiego Samojeda nie roz­
różnia prawie, a może nawet wcale istotnego nieba od bó­
stwa, noszącego tę samą nazwę Num. U wyżej stojących 
Finnów przymioty kosmiczne boga nieba, Ukki, Starego, 
mają tę samą pierwotną naturę. Jest on „starcem nieba”, 
ojcem nieba, podporą sklepienia niebieskiego, bogiem po­
wietrza, mieszkańcem chmur, kierownikiem chmur, pasterzem 
obłoków-owieczek 2). Ile język, tradycja i obrzędy są w sta­
nie przechować ślady myśli starożytnej, to widzimy na po­
dobnym rozwoju teologicznym najwyższego bóstwa chińskiej 
religji państwowej. Tien, niebo, jest uosobieniem Szang-ti’e- 
go, czyli cesarza najwyższego, pana wszechświata. Księgi 
chińskie idealizują wprawdzie bóstwo najwyższe; głoszą one, 
że rozkaz jego jest losem, że karze złych, a dobrych nagra­
dza, że kocha i sprzyja ludziom, że objaw’a się przez wy­
padki, że jest wszystko przenikającym duchem, pełnym mą­
drości, grozy i majestatu; ale nie mogą wynieść go na tak 
oderwane, niebiańskie bóstwo, aby historja i język nie zdołały 
wskazać, że było pierwiastkowo Tienem, niebem * 2 3).

Przykłady powyższe zgadzają się najzupełniej z historją 
boga nieba u szczepu indo-europejskiego. Wordsworth tak 
mówi o tej postaci prastarej religji aryjskiej:

*) Waitz Anthropologie II, 168 itd.; Burton W. & W. fr. 
W. A/r. 76.

2) Castrén Finn. Myth. 7 i dalsze.
3) Plath Religion und Ciiltus der alten Chinesen część 

Ï, 18 itd.; część II, 32; Doolittle Chinese II, 396. Ob. Mar Müller 
Lectures serja 2-ga, 437; Legge Confucius 100. lune przykłady 
dzikiej i barbarzyńskiej czci nieba i najwyższego bóstwa w roz­
dziale XVII.



«.............caiy krąg niebieski był dla niego
Czującą istotą, oraz bogiem,
Wzywanym ze wzniesionemu rękami i pieśniami.”

Dowody językowe, dotyczące przedmiotu tego, rozwinął 
nadzwyczaj jasno profesor Maks. Müller. Przedewszystkiem 
więc sanskrycki Dju (Djaus), jasne niebo, występuje wyraź­
nie, jako pojęcie dnia; jest nawet mowa o burzach, które po 
nim przeciągają. Języki grecki i łaciński współzawodniczą 
z wyrazem tym co do ;asności: evStoç, znaczy „na świeżem 
powietrzu”, euSioc „przy jasnem niebie, spokojnie”, sub divo 
„na świeżem powietrzu”, sub Jove frïgido „pod zimnem nie­
bem”. W obrazowym opisie jasnego nieba, który zawdzię­
czamy Ennjuszowi, czytamy:

„Aspice hoc sublime eandens, quem inrocant omnes Jorem.”
Widzimy dalej, że Djaus pitar, ojciec niebieski, stoi 

w Wedach, wraz z Prithivî mâtar, matką-ziemią, w rzędzie 
wyższych, Łub najwyższych bogów. U Greka jest to Zeùc 
wer)p, ojciec nieba, Zeus wszystko-widzący, gromowładca, 
król bogów i ludzi. Maks. Müller pisze: „Nie można było 
nic powiedzieć o niebie, coby w tej, lub innej formie nie - 
było przypisywane Zeusowi. Zeus spuszczał deszcz, pioruny, 
śnieg, grad, błyskawice, gromadził chmury, wypuszczał wia­
try, podtrzymywał tęczę. Zeus utrzymywał w porządku dni 
i nocy, miesiące, pory roku. i lata; czuwał nad polami, dawał 
obfite żniwa, opiekował się stadami; mieszkał, jak niebo, na 
najwyższych górach i jak ono obejmował ziemię. Był też 
jak niebo wiecznym, niezmiennym, najwyższym bogiem. 
W złem, jak w dobrem Zeus-niebo i Zeus-bóg zbratani byli 
w umyśle Greków; mowa zwyciężała myśl, a podanie religję.” 
Takim samym aryjskim ojcem niebieskim jest Jupiter w pier­
wotnej nazwie swej i naturze, zanim go przystrojono w po­
życzone szaty mitów greckich i przystosowano do pojęć filo- 
zofji klasyczne; ’). Tak więc u wszystkich ludów odbywała 
się owa ewolucja religijna, skutkiem której ojciec-niebo sta­
wało się ojcem w niebie.

Bóg deszczu bywa bardzo często bogiem nieba, który 
rządzi deszczem, chociaż przybiera czasem odrębną postać, 
albo zlewa się w jedno z ogólnym bogiem wód. We wschod­

i

') Max Miiller Lectures serja 2-ga, 425; Grimm D. M. 
rozdz. IX; Cycero De Natura Deorum III, 4. Podobieństwo san- 
skrycldego Dju do skandynawskiego Tyr i anglo-saskiego Tiw jest 
może więcej etymologiczne, niż pojęciowe.



214

niej części Afryki środkowej duch dawnego wodza, miesz­
kający na spowitym w chmury szczycie góry, odbiera cześć 
wiernych i odpowiada na modły, zsyłając orzeźwiające ulewy. 
Najwyższym bogiem Damaran jest Omakuru, dawca deszczu, 
który nr eszka daleko na północy, a dla Murzynów Afryki 
zachodniej bóg nieba spuszcza deszcz i nosi nazwę deszczu r). 
Paczakamak, peruwjański stworzyciel świata, ustanowił bogi­
nię deszczu, aby zraszała ziemię wodą i zsyłała grad i śnieg * 2). 
Tlalok Azteków niewątpliwie był pierwotnie bogiem nieba, 
gdyż sprawia grzmot i błyskawicę, ale uzyskał też rolę boga 
"wody i deszczu. W Nikaragui bóg deszczu Kujateot (aztec­
kie ruj ahuitl -•= deszcz, teotl=bóg), któremu składano dzieci 
w ofierze, aby deszcz uprosić, miał też niebieską naturę, 
gdyż zsyłał pioruny i błyskawice 3). Bóg deszczu Chondów 
Pidzu Pennu otrzymywał od kapłanów i starszych ofiary pod 
postacią jaj, araku, ryżu i owiec i wzywany był niezmiernie 
patetycznemi modłami. Przekładano mu, że jeżeli nie ześle 
wody, to niwy zostaną niezorane, nasienie przepadnie w zie­
mi, dzieci i bydło zginą z głodu wraz z niemi, jelenie i dzfi 
ki przeniosą się w inne strony, więc co przyjdzie z tego 
bogowi deszczu, że nie zostanie ani człowiek, ani bydlę, ani 
nasienie; a trochę wody może odwrócić tę klęskę. Niech 
więc on, który mieszka w niebie, wyleje na nich wodę przez 
sito, tak, żeby ulewa wypędziła jelenie z lasów i zmusiła je 
do szukania schronienia wT domach, żeby ziemia z gór prze­
niosła się w doliny, żeby garnki pękały od kipiącego ryżu, 
a zwierzyna gromadziła się tak licznie w zielonym, bogatym 
kraju, iżby siekiery ludzi tępiły się od zabijania zwierząt 4). 
Z zupełnie meteorologicznego stanowiska plemiona Kolów 
w Bengálu traktują wielkie bóstwo Marang Buru (Wielka 
Góra), jako boga deszczu. Marang Buru, jedno z najwyż­
szych wzgórz na płaskowzgórzu pod Lodmah w Czota-Nag- 
pur, jest samem bóstwem, albo siedliskiem jego. Gdy deszcz 
się zbliża, kobiety pod wodzą żon pahanów, z dziewczętami 
i bębnami na czele, śpieszą na szczyt wzgórza, niosąc ofiary 
z mleka i liści belu, które składają na płaskiej skale. Żony 
pahanów klękają z rozwianym włosem i wzywają bóstwa, 
błagając je, aby zesłało deszcz, potrzebny dla zboża. Potrzą­

*) Duff Macdonald Afričana I, 60 (E. Centr. Afr.). 
Waitz Anthropologie II, 169 (W. Afr.) 416 (Damaras).

2) Markliam Quichua Gr. and Die. 9; J. G. Müller Amer. 
Urrel. 318, 368-

3) Tamże 496—9; Oviedo Nicaragua 40, 72.
4) Macpherson India 89, 355.



215

sają gwałtownie głową, powtarzając modlitwy, tak, że wkoń- 
cu wpadają w szał, a ruchy ich stają się mimowolnemi. 
Dzikie te rzucania trwają, dopóki chmura się lie ukaże. 
Wtedy wstają, biorą bębny i tańczą kurrun na skale, dopóki 
Marang Buru nie odpowie im odległym grzmotem. Wten­
czas wracają radośnie do domu. Kobiety muszą pościć, 
idąc na górę i powinny tarn zostawać, aż usłyszą „odgłos 
obfitego deszczu”; wtedy idą dc domu jeść i pić. Powiada­
ją, że deszcz przychodzi zawsze przed wieczorem; ale baby 
naznaczają sobie dowolnie chwilę postu '). Finnowie zwra­
cali się do Ukka, boga nieba, z modlitwami w rodzaju 
następującej:

„Ukko, o ty boże nad nami,
Ty, ojcze w niebiosach,
Ty, który panujesz w państwie chmur 
I który pasiesz owieczki obłoczne,
Ześlij nam deszcz z nieba,
Niech chmury kapią miodem,
Niech pochylone kłosy spojrzą w górę,
Niech zboża szumią wesoło.” * 2).

Podobne też były wyobrażenia klasyków o Zeusie Zeoę 
óśtioę, Jupiter Pluvius. Charakterystyczną jest słynna modli­
twa ateńska, zapisana przez Marka Aureljusza: „Daj deszczu, 
deszczu, o luby Zeusie, na role ateńskie i na niwy!” 3). Petro- 
njusz Arbiter, narzekając na niereligijność swego czasu, po­
wiada, że nikt już nie wierzy, iż niebo jest niebem, nikt nie 
zachowuje postów, nikt nie dba ani trochę o Jowisza, lecz 
wszyscy, zamknąwszy oczy, rachują bogactwa swoje. Kobie­
ty chadzały dawniej na wzgórze i bose, w stolach, z roz­
puszczonym włosem i z czystem sercem błagały Jowisza 
o wodę; to też natychmiast deszcz lał, jak z cebra, zaraz, 
albo nigdy, a kobiety wracały do domu, jak kury zmokłe 4). 
Gdy w późniejszych czasach pola rolnika średniowiecznego

') Dalton Fois w Tr. Elh. Soc. YI, 34. Por. I księga 
Królów XVIII.

2) Castrén Finn. Myth. 36; Kalewala, runa II, 317.
3) Marc. Antonin, Y, 7. „ Eôy/j ’A&ïjvatiov, uaov, ucov, á> (píXe 

Zeö, ’/atà TÎjç àpnôpaç xwv ’A&ïjvattûv v.al ■zmv TteSûûV.”
4) Petron. Arbiter. Sat. XLIV. „Antea stolatae ibant nudis 

pedibus in clivum, passis capillis, mentibus puris, et Jovem aquam 
exorabant. Itaque statím urceatim plovebat: aut hmc aut nunquam; et 
omnes redibant udi tanquam mures.” Ob. Grimm D. M. 160.

Cywilizacja pierwotna, t. II. 15



216

cierpiały od suszy, to szukał on innych opiekunów, którzy 
zajęli miejsce boga deszczu i przez procesje i litar.je szukał 
pomocy u św. Piotra, lub św. Jakóba, albo u więcej zbliżonej 
do mitologji Królowej Nieba.

Stanowisko boga grzmotu w religji politeistycznej jest 
bardzo podobne, a w wielu razach takie same, jak stanowi­
sko boga deszczu. Charakter jegc jednak nacechowany jest 
złośliwością, ale nie dobrocią. Trudno nam uprzytomnić so­
bie to jego usposobienie od czasu, gdy śmiertelna trwoga 
wobec burzy z piorunami, która ścina krew w żyłach dzi­
kiego, stała się nam obcą i gdy grzmot nie jest dla nas ob­
jawem gniewu boskiego, lecz przywróceniem równowagi 
elektrycznej. Mandanowie i inne szczepy północno-amery- 
kańslsie słyszą w grzmocie i widzą w błyskawicy, jak groź­
ny ptak niebioslc bije skrzydłami i błyska oczyma; ptak ten 
należy do Wielkiego Manitu, lub jest może nawet jego 
wcieleniem ł). Dakotanie pokazywali w miejscowości, zwa­
nej Glad-grzmotu, wpobliżu źródła rzeki św. Piotra, ślady 
stóp ptaka-grzmotu o pięć, a nawet o dwadzieścia mil od 
siebie odległe, Należy też zwrócić uwagę na to, że plemię 
Sju, posiadające liczne podania o ptakach-grzmotach i t. p., 
dostarcza nam bardzo znamiennego rysu do wielce rozpo­
wszechnionego mitu o strzałach piorunowych, z któyym spo­
tykamy się w tylu krajach. Dzicy ci twierdzą, że piorun, 
wpadłszy w ziemię, rozrzuca na wszystkie strony strzały ka­
mienne, tj. krzemienie i t. p. Dla poparcia twierdzenia tego 
wskazują na fakt, że krzemienie wydają iskry przy uderze­
niu * 2 *). W podaniu o pewnych bóstwach karybskich, które 
niegdyś były ludźmi, a są teraz gwiazdami, znajduje się 
imię Sawakou, który zamieniony został w wielkiego ptaka; 
jest on wodzem huraganu i grzmotu, dmucha na ogień przez 
rurkę i sprawia błyskawicę, spuszcza deszcz obfity. Roche- 
fort opisuje wpływ burzy na zeuropeizowanych po części 
Karaibów Indji Zachodnich dwieście lat temu. Kiedy za­
uważą, że burza się zbliża, mówi on, wtedy śpieszą co prę­
dzej do chat i siadają w kuchni na stołkach, przy ogniu. 
Ukrywszy twarz w dłoniach i oparłszy łokcie na kolanach, 
uderzają w płacz i narzekania, wypowiadane we własnej 
gwarze: „Maboja mouche fache contre Caraïbe”, tj. Maboja 
(zły duch) gniewa się bardzo na Karaibów. To samo powia-

*) Pr. Max v. Wied A7. Amer. II, 152, 223; J. G. Müller, 
120; Waitz, III, 179.

2) Keating Narr. I, 407; Eastman Dahcotah 71; Brinton,
150 itd; oh. M'Ooy Baptist Indian Missions 363.



217

dają, gdy nadchodź huragan i trwają w tym smutnym na­
stroju, dopókj złe nie minie. Nie posiadają się ze zdziwie­
nia, że chrześcjanie nie okazują w tym wypadku ani smutku, 
ani trwogi '). Plemiona Tupi w BrązyIji są w tym względzie 
typowym okazem; u nich grzmot i sprawca jego, Tupan, 
uderzający niebieskiemi skrzydłami i błyskający światłem 
niebieskiem, uległ takiej metamorfozie, że stał się przedsta­
wicielem bóstwa najwyższego, a nazwa jego przetrwała 
dotąd u chrześciańskiego dziś ludu, jako imię Boga * 2). 
W Peruwji potężnem i powszechnie uznawanem bóstwem 
był Katekuil, bóg-piorun, dziecię boga-nieba; on to wypuścił 
plemię indjan z ziemi, przewróciwszy ją rydlem złotym; on 
wśród strasznego grzmotu rzuca z procy małe, okrągłe, 
gładkie strzały piorunowe, które lud wiejski przechowuje, 
jako fetyszów ognia i amulety, podtrzymujące płomienie 
miłości. Jak silnie zarysowanym charakterem i jaką potęgą

I
 odznaczały się Grzmot i Błyskawica (Czukui yllayłiapa) 

w religji Inków, o tem sądzić można z fetysza jego, czyh 
„huaka”, Stawianego na wybrzeżu, obok posągów Stwórcy 
i Słońca w czasie wielkiej uroczystości w Knzko; gdy prze­
prowadzano mimo bożków tych zwierzęta, przeznaczone na

I
 ofiarę, kapłani poczynali się modlić: „O Stwórco, Słońce, 

Piorunie, bądźcie zawsze młoczi! Nie starzejcie się nigdy! 
Dajcie, niech wszystko będzie w pokoju! Niech się ludzie 
mnożą, niech mają obfitość żywności, niech wszystkie inne 
rzeczy wzrastają w dalszym ciągu” 3).

Zuluanom afrykańskim, którzy widzą w grzmocie i bły­
skawicy bezpośrednie działanie Nieba, ale o pana nieba, 
przeciwstawić możemy Jorubów, którzy zjawiska te przyp'- 
sują nie Olorunowi, panu nieba, lecz niższemu bóstwu, Szan- 
go, bogowi piorunu, zwanemu także rzucającym kamienie Dza- 
kutą dlatego, że to on (jak u wielu innych ludów, które zapo­
mniały o swoim wieku kamiennym) rzuca z nieba toporki ka­
mienne, znajdowane w ziemi i przechowywane, jako świętość 4).

') De la Borde Caraïbes 530; Bochefort Iles Antilles 431.
2) De Laet Novus Orbis XV, 2. Waitz, III, 417; J. G. 

Müller, 270; 421 (burza i grzmoty są objawem gniewu słońca 
w Kumanie, itd.).

3) Brinton, 153; Herrera Indias Occidentales Dec. Y, 4. 
J. G. Müller, 327; Rites and Laws of ths Yncas, tlum, i wyd. 
C. B. Markham, 16, ob. 81; Prescott Féru I, 86.

4) Bowen Yorula Lang. XVI w Smithsonian Contr. I. 
Ob. Burton Dahome II, 142. Szczegóły o toporkach piorunowych 
itp. w Early Hist, of Mankind rozdz. VIII.



918

Religja Kamczatczyków naucza, że w chmurach mieszka 
Billukai, otoczony innemi duchami, zsyła grzmoty i błyska­
wice i deszcz, a tęcza otacza szatę jego '). Osetyńcy na 
Kaukazie nazywają grzmot Ilją; mitologowie upatrują w na­
zwie tej podanie chrześcjańskie o Eljaszu, którego wóz ogni­
sty istotnie gdzieindziej utożsamiono z bogiem grzmotu, 
a najwyższy szczyt Eginy, niegdyś siedziba wszechheleń- 
skiego Zeusa, nazywa się teraz górą św. Eljasza. Według 
pewnych odszczepieńców muzułmańskich, historyczny Ali, 
krewny Mahometa, panuje w chmurach; grzmot jest głosem 
jego, a błyskawica rózgą, którą karci bezbożnych * 2). Ple­
miona tatarskie, czyli turańskie, osiedlone w Europie, posia­
dają najwyraźniej zarysowaną postać boga grzmotu. Tiermes 
był prawdopodobnie bogiem nieba Lapończyków i najczę­
ściej występował jako Aidża, bóg gromu. Od najdawniej­
szych czasów przedstawiali oni sobie grom (Aidża), jako isto­
tę żywą, unoszącą się w powietrzu i podsłuchującą rozmowę 
ludzi, aby zabić tego, kto o niej mówi w sposób niewłaści­
wy. Niektórzy twierdzili, że bóg gromu jest wrogiem cza­
rowników, że wypędza ich z nieba i bije ich; wtedy ludzie 
słyszą, jak grzmią strzały, które puszcza z łuku swego, tęczy. 
Poezja fińska zdobi Ukkę, boga nieba, podobnemiż przymio­
tami. Runy nazywają go Piorutrującym, przemawia on 
z chmur, a ciemna chmura jest jego ognistą koszulą; ludzie 
mówią o kamieniach jego i młotach; rzuca on miecz ognisty, 
że aż błyska, albo napina potężną tęczę, łuk Ukka i razi 
strzałami z miedzi ognistej, któremi, na żądanie modlących 
się do niego ludzi, zabija ich wrogów. Kiedy jest ciemno 
w domu jego w niebie, wtedy krzesze ognia i to jest błys­
kawica. Do dziśdnia Finlandczycy nazywają burzę z pioru­
nami „ukko” albo „ukkonenT> Ij. „małe ukko”, a gdy błyska, 
powiadają: „Ukko krzesze ognia!” 3)

Czemże są pojęcia Arjów o bogu gromu, jeżeli nie po- 
etycznem obrobieniem pojęć, odziedziczonych po dzikich 
przodkach? Indyjskim bogiem grzmotu jest bóg nieba, In­
dra. Tęcza jest łukiem Indry; Indra ciska strzały pioruno­
we, zabija nieprzyjaciół, chmurę-smoka i wtedy deszcz zra­
sza ziemię, a słońce jaśnieje po dawnemu. Wedy pełne są 
chwały Indry: „Teraz będę opiewał czyny bohaterskie In­
dry, które ten gromowładca spełnił na początku. Zabił on

') Steller Kamtschatka 266.
2) Klemm C. G. IV, 85 (Ossetes itd.j. Ob. Welcher, I, 

170; Grimm D. M. 158. Bastian Mensch II, 423 (Ali-sect.).
3) Castrén Finn. Myth. 39 i dalsze.

1



219

Ahiegn, potem wylał wody, rozdzielił rzeki i góry. Zabił 
Ahi’ego koło góry; Twasztar ukuł dla niego chwalebny po­
cisk,” „Naostrz, o simy Indro, niebieską, potężną, czerwoną 
broń przeciwko wrogom!” „Niech s-.ekiera (strzała pioruno­
wa) ukaże się ze światłem; niech zabłyśnie czerwona i wspa­
niała!” „Gdy Indra rzuca raz po raz strzały piorunowe, wte­
dy wierzą w jaśniejącego boga.” Indra nie jest jedynie 
wielkim bogiem starożytnego panteonu wedyjskiego; jest on 
też bóstwem opiekuńczem przybyszów aryjskich w Indjach, 
to też jego pomocy wzywają w zatargach z ciemnoskóremi 
plemionami tubylczemi. „Indra bronił barwy aryjskiej i ni­
szczył Dasjów.” „Indra wspierał walczących Arjów, poddał 
bez prawa żyjących Manu’owi, pobił czarną skórę” ')• Indyj­
ski Indra jest potomkiem nieba, Djausa. W religji Greków 
Zeus występuje jako Zeus KLerauneios, kierownik piorunu 
i grzmi z niknącego w chmurach szczytu Idy, czy Olimpu. 
Tak samo rzymski Jupiter Capitolinus jest zarazem Jupiter 
Tonans:

„Ad penetrale Numae, Capitolinumque Tonantem” 2).
To też słusznie opisywano Słowian, jako wyznawców 

Jowisza Piorunującego, którego uważali za najwyższego boga. 
Był on bogiem nieba, przebywał w chmurach; bronią jego 
była strzała piorunowa i błyskawica, a nazywał się Perun, 
Piorun. Na Litwie piorun nazywa się Perkunas. Wieśniacy 
wołali niegdyś na odgłos grzmotu: „Dewe Peccanc, apsau- 
gok mus!” = Boże Perkunie, oszczędź nas! i dziś powiadają: 
„Perkunas grauja!”=Perkun grzmi, albo „Wezzajs barrahs!” = 
Stary mruczy 3). Starogiermańska i skandynawska teologja 
uznawała grzmot, Donar, Thor, za osobne bóstwo, rzę.c zące 
chmurami i deszczem i rzucające młot druzgocący. Pano­
wało ono w niebie Sasów, aż do chwili przyjęcia chrześcjań- 
stwa. Nawróceni odrzekali się go uroczyście: „ec forsacho
Thunare!” = odrzekam się Pioruna. Ślady dawnej wiar? spo­
tykamy dziś tylko w słoworodzie nazw Donnersberg, Thor- 
waldsen, Donnerstag, Thursday i t. p. 4).

«) Ryg-Weda I, 32. 1, 55. 5, 130. 8, 165; III, 34. 9; VI, 
20; X, 43. 9, 89, 9. Max Müller Lectures ser. 2-ga 427; Chips 
I, 42; II, 323. Ob. Muir Sanskrit Texts.

2) Homer U. VIII, 170, XVII, 595- Cvic. Fast. II, 69. 
Ob. Max Muller Lectures 1. c.; Welcker Griech. Götterl. II, 194. 

8) Harnisch Sław. Myth. 257.
4) Grimm Deutsche Myth. rozdz. VIII. Lada, Gylfagin- 

ning, 21, 44.



220

W wielobóstvue wyższych, zarówno jak niższych ple­
mion, spotykamy także bogów wiatru. Wiatry wogóle, 
a szczególnie cztery czterech stron świata, mają postać i na­
zwę bóstw odrębnych, podwładnych bożkowi wyższego rzę­
du, Wiatrowi, Burzy, Powietrzu, albo samemu bogu nieba, 
który rządzi powiewem, wichrem i burzą. Wspominaliśmy 
już o czterech wiatrach w mitologji Algonkinów północno­
amerykańskich, których podania stanowią treść poematu 
„Hiawatha”: Mudżekiwis, wiatr zachodni, ojciec wiatrów nie­
bieskich; dziećmi jego były: Wabun, -wiatr wschodni, przy­
noszący ranek, leniwy Szawondasi, wiatr południowy i dziki 
i srogi wiatr północny, nieubłagany Kabibonokka. Z religij­
nego punktu widzenia potężne te istoty odpowiadały czterem 
wielkim maniiu, którym plenuę Delawarów składało ofiary, 
a które zwały się: Zachód, Południe, Wschód i Północ. 
Iroko wie znali potężniejsze bóstwo Geoh, ducha wiatrów, 
który je trzymał w niewoli w górach, ojczyźnie wiatrów '). 
Ellis tak opisuje polinezyjskich bogów wiatru: „Na czele ich 
stali Weromatautoru i Tairibu, brat i siostra, dzieci Taaroa 
i mieszkali wpobliżn wielkiej skały, która była podwaliną 
świata. Huragany, wichry i wszystkie gwałtowne wiatry 
były, jak twierdzono, z niemi w związku, a zadaniem ich by­
ło karać tych, którzy zaniedbywali czci bogów. Żeglarze 
i przyjaciele ich, pozostali na brzegu, błagali miłosierdzia 
bogów wiatru, aby uśmierzyli burzę. Przypuszczano, że hoj­
ne ofiary sprowadzają ciszę i że chociażby pierwsza ofiara 
pozostawała bez skutku, nie należało się zniechęcać. Do te­
go samego środica uciekano się, aby wywołać burzę, ale 
z mniejszem powodzeniem. Gdy wyspiarze dowiadywali się 
o zbliżaniu się nieprzyjaciół, składali natychmiast boga­
te ofiary tym bogom, błagając, aby burzą zgładzili 
ze świata wrogów, znajdujących się na morzu w drodze do 
wyspy. Niektórzy z najroztropniejszych ludzi wierzą jeszcze, 
że złe duchy miały niegdyś wfielki wpływ na wiatry i utrzy­
mują, że od czasu obalenia bałwochwalstwa niema już ta­
kich burz, jakie dawniej szalały.” Wielki bóg Maui wystę­
puje też jako bóg wiatru, co stanowi nowy rys zagadkowego 
jego niebiańsko-słonecznego charakteru. W Tahiti utożsa-

') Schoolcraft Algie. Res. I, 139; II, 214; Loskiel, część I, 
43; Waitz, III, 190- Morgan Iroquois 157; J. G. Müller, 56. Inne 
przykłady u Brintona Mylhs of New World 50, 74: Cranz
Grönland 267 (Sillagiksartok, bóg pogody); De la Borde Caraïbes 
530 (Gwiazda karaibska Kurumon wzburza bałwany i wywraca 
łodzie).



221

miano go z wiatrem wschodnim; w Nowej Zelandji dzierży 
on w rękach wszystkie wiatry, z wyjątkiem zachodniego, 
albo więzi je w pieczarach, do których wejście zagradza 
ogromnym kamieniem; tylko zachodniego nie może schwy­
tać, ani uwięzić, to też wiatr ten wieje prawie bez przerwy *). 
Według Kamczatczyków, bóg nieba Billukai zstępuje na 
ziemię i mknie saniami po ziemi, a ludzie widzą ślady jego 
w śnieżystej zamieci * 2 3). W mitologji fińskiej znajdują się 
wprawdzie wzmianki o podrzędnych bogach wiatru, ale głów­
nym panem wiatru i burzy jest Ukkc, bóg nieba 8). Estoń­
czycy natomiast uważali Tuule-ema za matkę wiatrów i dziś 
jeszcze powiadają, słysząc wycie wiatru: „Matka wiatru pła­
cze. Kto wie, które matki zapłaczą potem?” 4). Mitologja 
plemion nie-aryjskich 5) okazuje już typy, które rasa aryjska 
rowinęła w całej pełni. W hymnach Wedów bogowie wi­
chrów, Marutowie, niesieni gwałtownym wiatrem, gnani wraz 
z chmurami deszczowemi, spuszczają na ziemię ulewę i ciem­
ność w biały dzień, łamią drzewa i niszczą lasy, jak dzikie 
słonie 6 *). Siła wyobraźni Indjan, widoczna w podaniach 
o tańczącym Pauppuk-kiwis, wichrze, albo o dzikim i nie­
stałym bohaterze Manabozho, wietrze północno-zachodnim, 
nie mogą iść w porównanie z opisem w Ujadzie, gdy Achil­
les składa ofiary i śluby Boreaszowi i Zefirowi, wzywając 
ich, aby rozdmuchali płomień w stcsie, na którym złożono 
zwłoki Patrokla.

*................ modły jego
Szybka Irys usłyszała i wnet do wiatrów zaniosła. 
Byli oni zgromadzeni u szumiącego Zefira,
Przy obiedzie siedząc społem. I wkrótce Irys stanęła 
Na kamiennym progu sali. Zerwali się na jej widok 
I każdy z nich ją zapraszał, żeby przy nim usiadła; 
Lecz nie przyjęła zaprosin i przemówiła w te słowa..

’) Ellis Polyn. Iles. I, 329 (por. z bogiem burzy Maorów, 
Tawhirimatea, Grey Polyn. Myth. 5); Schirren Wandersage der 
Neuseeländer itd. 85; Yate New Zealand 144. Ob. Mariner 
Tonga Is. II, 115.

2) Steller Kamtschatka 266.
3) Castrên F'-nn. Myth. 37, 68.
4) Boeder, 106, 147.
s) Ob. Klemm Cultur- Ge sch,. IV, 85 (bóg wody i wiatru

Czerkiesów).
fc) Muir Sanskrit Texts V, 150.



222

Eol, więżący wiatry w jaskini, gra taką samą rolę, jak 
duch wiatrów u Czerwonoskórych i Maui u Polinezyjczyków. 
Dobrze przystosowane do mitów przyrodniczych, a nawet do 
moralnej paraboli, Harpje, owe porywy wiatru, które kłębią 
i tumanią, mącą i kręcą chmurami, stają się potwornemi, 
okropnemi ptakami, które wysłano dc stołu Fineusa, aby 
poszarpały i pokalały przysmaki jego '). Ktoby chciał 
z pośród bogów aryjskich wybrać idealnie najwyższego, zna­
lazłby go niezawodnie

„ . . . w bali, gdzie Odyn run
Vyje pieśń bojową wiatrowi.”

Jakub Grimm określił Odyna, czyli Wodana, jako 
„przenikającą wszystko siłę twórczą/’ Trudno jednak przy­
pisywać tak oderwane pojęcia wyznawcom barbarzyńskim. 
ISiie mcżr.a również szukać rzeczywistej natury jego w poda­
niach, które go poniżają, czyniąc go historycznym królem 
Normanów, zwanym „Othinus rex.” Spojrzyjmy na „Allva- 
tera”, Wszech-ojca, siedzącego w płaszczu z chmur na tronie 
niebieskim i spoglądającego na postępki ludzi, a poznamy 
w nim przymioty boga nieba. Posłuchajmy, jak wieśniak 
mówi o szalejącej burzy, że to „Odyn przejeżdża”; śledźmy 
przejście mitologiczne od burzy Wodana dc „Wütendes 
Heer” i „Dzikiego Myśliwca” w angielskim micie o burzy, 
a poznamy, że bóstwo teutoóskie występuje, jako kierownik 
chmur, bóg burzy * 2). „Dziki chłop korutański” jest dla nas 
zabytkiem jeszcze pierwotniejszego stanu ducha, gdy stawia 
na drzewie przed domem drewniane naczynie z różnemi po­
trawami dla wiatru, aby mu nie uczynił krzywdy. W Szwa- 
bji, Tyrolu i Górnym Palatynacie, gdy wicher poczyna sza­
leć, prostacy rzucają łyżkę, lub garść mąki w twarz Wiatru; 
w Palatynacie wołają wtedy: „Oto, Wietrze, masz mąkę dla 
dziecka, ale musisz ustać” 3).

Bóg ziemi zajmuje też niepoślednie miejsce w wielobó- 
stwie. Algonkini śpiewali pieśni czarodziejskie Ziemi, Mesuk- 
kummik Okwi, wielkiej prababce wszechrzeczy. Pieczy jej 
(bogini ta musi zawsze być w domu) powierzone były: wszy­
stkie zwierzęta, których mięso i skóra służyły człowiekowi

') Homer II. XXIII, 192. Odys. XX, 66, 77; Apollon. 
Khod. Argommtica-, Apollodor. I, 9, 21; Yirg. Aen. I, 56; Welcker 
Griech. Götterl. I, 707; III, 67.

2) Grimm Deutsche Myth. 121, 871.
3) Wuttke Deutsche Volksaôergl. 86.



223

za pokarm i odzież, oraz korzenie i leki szczególniejszej sku­
teczności w leczeniu chorób i zabijaniu zwierzyny w czasie 
głodu; poczciwi Indjanie, wykopując korzenie, z których ro­
bią leki, za każdym razem kładą do ziemi ofiary dla Mesuk- 
kummik Okwi '). Do szeregu bogów-fetyszów plemion pe- 
ruwjańskich należy też Ziemia, czczona pod imieniem Kama- 
pacha, matka-ziemia. W panteonie Inków zajmowała ona 
wysokie stanowisko, tuż po Słońcu i Księżycu, a we żniwa 
składano jej ofiary z mielonego zboża i z „czicza”, ażeby 
dobry zbiór dała * 2). Tę samą wiarę spotykamy w teologji 
Akuapimów Afryki zachodniej; na pierwszem miejscu stoi 
najwyższy bóg na niebie, potem Ziemia, matka wszechrze­
czy, a na końcu fetysze. Murzyn, składając ofiary przed 
ważniejszem przedsięwzięciem, wzywa trójcy tej: „Stwórco, 
przybądź, pij! Ziemio, przybądź, pij! Bosumbra, przybądź, 
pij!” 3).

U krajowców Indji, mianowicie u plemion Bajga z Se- 
onee istnieje też wyraźna cześć ziemi. Nazywają ją „Matką 
Ziemią”, albo Dhurtimah i przed każdem jedzeniem i piciem, 
co uważają za codzienną ofiarę, ofiarowują stale cząstkę po­
karmów ziemi, której wzywają przed innemi bogami 4). Ze 
wszystkich ludów na świecie, Chondowie z Orysy zdają się 
oddawać bogini ziemi bezwzględne pierwszeństwo przed in- 
nemi bóstwami i przypisywać jej największą władzę. Bora 
Pennu, czyli Bella Pennu, bóg światła, lub słońca, stworzył 
Tari Pennu, boginię ziemi i obrał ją za małżonkę; od nich 
pochodzą wszyscy inni bogowie. Powstała kłótnia w potęż- 
nem stadle i żona postanowiła krzyżować dobre postępki 
męża; od niej to pochodzi wszelkie złe fizyczne i moralne. 
Czciciele Słońca brzydzą się nią, jako złym bogiem; czciciele 
Ziemi natomiast mają pierwotniejsze i sprawiedliwsze wy­
obrażenia. Czynności, które jej przypisują i obrzędy, które­
mi usiłują ją zjednać, świadczą, że wyniesioną została do 
godności bóstwa przez plemię nawskroś rolnicze. Ona to 
kroplą krwi swojej zamieniła miękkie, bagniste obszary 
w stałą ziemię, przez co człowiek nauczył się składać ofiary 
z ludzi, a cała skorupa ziemska stwardniała. Poczęto upra­

>) Tanner Narrative 1S3; Loskiel, 1. c. Ob. Rochefort Iles 
Antilles 414; J. G. Müller, 178 (Antylle).

2) Garcilaso de la Vega Commentarios Reales I, 10; Rive- 
ro i Tschudi, 161; J. G. Muller, 369.

3) Wailz Anthropologie II, 170.
4) Report of Ethnological Commitee, Jubbulpore Exhibi­

tům, 1866—7, Nagpore 1868, część II, 54.



224

wiać pela, strzec pastwisk i hodować bydło, owce i ptac­
two. Poczęto polować i ożywać żelaza, lemiesza, kren, sie­
kier i soku palmowego. Miłość zrodziła się między synami 
i córami plemienia; potworzyły się nowe ogniska domowe 
i powstało społeczeństwo ze stosunkiem ojca do matki 
i matki do dziecka, o*'az pana do podwładnego. Bogini zie­
mi otrzymywała u Chondów owe okropne ofiary, których 
zniesienie należy do późniejszej historji indyjskiej. Z tańca­
mi, pijanemi orgjami i misterjami, w których w dramatycz­
nym djalogu oznajmiano treść i cel obrzędu, kapłan składał 
Tari Pennn ofiarę i modlił się o dzieci, bydło, drób, naczy­
nia śpiżonm i wszelkie dobro. Każdy mężczyzna, czy kobie­
ta wypowiadali życzenie, poczem rozszarpywano niewolnika 
i rozrzucano szczątki :egc po polach, które chciano użyźnić ’). 
W Azji północnej cześć bóstwa ziemi uwydatnia się również 
u plemion tatarskich. W czci natury Tunguzów i Burjatów 
ziemia zalicza się do najwyższych begów. Na szczególną 
uwagę zasługuje jednak zmiana pojęć, którą śledzić możemy 
u Finnów, a mianowicie podobne do wyżej opisanych przej 
ście od Nieba do boga niebieskiego. W nazwie Maa-emä, 
Matka-ziemia, które stosowanem też bywa do samej ziemi, 
można dopatrzeć przeżytku z doby bezpośredniej czci przy­
rody; przejście zaś do pojęcia o bóstwie, mieszkającem 
gdzieś osobno i rządzącem ziemią, zaznacza się w nazwie 
Maan emo, Matka ziemi, nadawanej starej, podziemnej bogi­
ni, którą ludzie błagał’, aby kazała trawie rosnąć wysoko 
i tysiącom kłesów strzelać ku nieb», albo nawet, aby wyło­
niła się z ziemi i obdarzyła ich siłą. Podobne zjawiska 
w innych mitologiach zgadzają się najzupełniej z charakterem 
boskiej pary w teologji fińskiej: jak Ukko, pradziad, jest bo­
giem niebieskim, tak Akka, małżonka jego, prababka, jest 
boginią ziemi * 2). W starożytnej chińskiej religji przyrody 
uosobienie Ziemi zajmuje miejsce podrzędne wobec Nieba, 
Tien i Tu kojarzą się ściśle w ludowych obrzędach religij­
nych, a pojęcie pary tej, jako rodziców wszechświata, jeżeli 
nie zrodziło się samodzielnie na gruncie teologji chińskiej, 
to się rozwinęło w klasycznym chińskim symbolizmie. Niebo 
i Ziemia odbierają uroczyste ofiary nie z ręki zwykłego 
śmiertelnika, lecz od Syna Nieba, cesarza, oraz wielkich len­
ników jegc i mandarynów’. Ale cześć bóstw tych jest po­
wszechnie narodową; lud modli się do nich i składa im

*) Macpherson India rozdz. VI.
2) Georsi Reise im Russ. Reich I, 275, 317. Castrén 

Finn. Myth. 86 itd.



225

kadzidła w ofierze, udając się na szczyty wzgórz w uroczy­
stości jesienne; czczą ich kandydaci, którym powiodły się 
egzamina, a najważniejszym obrzędem weselnym u Chińczy^ 
ków jest ten, że nowożeńcy padają do stóp ojca i matki 
wszechrzeczy, oddając „cześć Nmbu i Ziemi” ')•

Hymny Wedów wzywają boginię Prithivî = szeroką 
ziemię, a nowożytni bramini powtarzają jeszcze tam zawarte 
słowa, modląc się do matki Ziemi i ojca Nieba o dostatki 
i powodzenie:

„Tanno Yato majobbu vatu theszajam tanmâtâ
Prithivî iatpitâ Dyaiih.” “).
W religji Greków nastąpił oczywiście taki sam przewrót, 

jak u ludów turańskich, gdyż pierwotne proste bóstwo przy­
rodzone Gaja, rí mzvTiüv [iijxTjp. Ziemia, matka wszystkiego, 
przekształciła się prawdopodobnie w bardziej antropomor- 
ficzną Demetrę (Dëmëtër), matkę ziemi, której wieczny ogień 
gorzał w Mantynei i której świątynie rozsiane były po kra­
ju, aby pola były plenne i łaskawe dla mężów greckich 3). 
Rzymianie uznawali ją za tożsamą z Terra Mater, Ops 
Mater T Tacyt nie mylił się, poznając swoje bóstwo naro­
dowe u plemion giermańskich, czczących „Nerthum (lub 
Hertham), id est Terram matrem,” Matkę Ziemię, której gaj 
święty znajdował się na wyspie oceanu, a której wóz, ciąg­
niony przez krowy, przejeżdżał kraj, prowadząc z sobą dobę 
spokoju i radości. Trwało to dopóki bogini nie nacieszyła 
się obcowaniem ze śmiertelnikami; natenczas kapłan odpro­
wadzał ją do świątyni, a wóz, szaty jej, a nawet ona sama 
ooddawać się musiała obmyciu w tajemniczem jeziorze, któ­
re następnie pochłaniało usługujących niewolników, „skąd 
tajemna trwoga i święta niewiadomość tego, _ co widzieli tyl­
ko poświęceni na śmierć nieuniknioną” 8). Siady czci z*emi 
w Europie znajdujemy w ciekawych przeżytkach w Niem­
czech, jeżeli nie w ofiarach z potraw, zakopywanych w zie­
mię w dzień Bożego narodzenia, co powtarzało się jeszcze 
na początku bieżącego stulecia 6), to w hordach cygańskich. * 2 3 4 5 6

’) Plath Religion der alten Chinesen część I, 36, 73, 
część II, 32. Doolittle Chinese I, 86, 354, 413; II, 67, 380, 45ó.

2) Ryg-Weda I, 89, 4. „Lek ten niech nam przy wieje wiatr, 
ta matka ziemia i ten ojciec nieho.”

3) Welcker Griech. Götterl. I, 385 itd.
4) Varro De ling Lat. IV.
5) Tacit. Germania 40. Grimm Deutsche Myth. 229 itd.
6) Wuttke Deutsche Volksabergl. 87.



226

Dewel, wielki bóg w niebie (dewa, deus), wzbudza raczej 
trwogę, niż miłość w tych wiecznie wystawionych na zmiany 
pog'ody koczownikach, gdyż dręczy ich na wędrówkach 
grzmotem, błyskawicami, deszczem i śniegiem, a gwiazdy 
jego przeszkadzają szukającym ciemności ich sprawkom nie­
czystym. To też rzucają mu w twarz szkaradne przekleń­
stwa, jeżeli ich co złego spotka, a kiedy dziecko umrze, to 
powiadają, że Dewel je pożarł. Ale ziemia, matka wszelkie­
go dobra, istniejąca sama przez się od samego początku, 
jest dla nich świętą, tak świętą, że przestrzegają pilnie, aby 
naczynia do picia nie dotknęły ziemi, bo stałyby się zbyt 
świętemi do użytku ludzkiego ’).

Cześć wody daje się również zaliczyć do odrębnych 
kierunków wiary. Nie idzie za tem, aby dzicy czciciele wo­
dy uogólniali wyobrażenia swoje i posiadając kilka drobniej­
szych bóstw wodnych, wytwarzali sobie z konieczności odręb­
ne bóstwo, panujące nad wodą, jako nad żywiołem. Dużo 
jest świętych źródeł, rzek, jezior, są duchy wodne i bóstwa, 
będące w związku z chmurami i deszczem; podawałem tu już 
niejeden szczegół o mch, ale nie udało się mi jeszcze od­
kryć u niższych ludów bóstwa, ktorego bliżej zbadane przy­
mioty pozwoliłyby nazwać go pierwotnym, żywiołowym bo­
giem wody. Pośród bogów Dakotan znajduje się bóg ryb 
i wód, Unktahe, zajmujący wybitne stanowisko w czarow- 
stwie i religji i współzawodniczący nawet z potężnym pta- 
kiem-piorunem 2). Tlalok, bóg deszczu i wód, użyźniający 
ziemię, jest panem raju meksykańskiego, ma żonę Chalczi- 
huitlikue (Szmaragdowa-Szata) i mieszka na szczytach gór, 
gdzie chmury się gromadzą i wylewają strumienie wody 3). 
Ale żadna z tych istot nadprzyrodzonych nie posiada dosta­
tecznej ilości cech ogólnych, właściwych bóstwu żywiołowe­
mu i nawet grecki Nereus, chociaż z imienia jest uosobieniem 
wody (vT-góí), z rodu i gniazda jest zbyt „morskim” duchem, 
iżby go uznać wolno było za boga wód. Nie trudno znaleźć 
przyczynę tego stanu rzeczy. Trzeba, aby zdolność uogól­
niania teologicznego doszła do wielkiej doskonałości, iżby 
się zdobyła na sprowadzenie do jednego bóstwa wody, ma­
jącej tysiączne postaci, podczas gdy najmniejszy strumień, 
najdrobniejsze jeziorko ma swoją indywidualność, lub zamie­
szkującego w nich ducha. 1 2 3

1) Liebich Die Zigeuner 30, 84.
2) Schoolcraft Indian Tribes część III, 485; Eastman Dah- 

cotah I, 118, 161.
3) Clavigero, II, 14.



227

Wyspiarze i mieszkańcy wybrzeży żyją jednak obok 
potężnych bóstw wodnych, boskiego Morza i wielkich bogów 
morza. Jak się morze przedstawia nieucywilizowanemu czło­
wiekowi, który je widzi po raz pierwszy, okazuje się z po­
stępowania Lampongów na. Sumatrze: „Ludność z głębi kra­
ju oddaje pewnego rodzaju cześć morzu i składa mu ofiary 
z ciast i przysmaków, gdy je ujrzy po raz pierwszy, gdyż 
obawia się potęgi jego” l). Wyższym stanem tej czci jest 
wiara, że morze nie jest odrębną istnością, lecz że jest rzą­
dzone przez zamieszkujące w niem duchy. Tuaraatrr i Rua- 
hatu, główne bóstwa morskie Polinezyjczyków, wysyłają haje, 
aby pomścić siebie. Kiro spuszcza się w głębie oceanu 
i mieszka wśród potworów, które go usypiają w jaskini, 
a bóg wiatru korzysta z nieobecności jego, aby wszcząć 
gwałtowną burzę i niszczyć czółna, w których płyną przyja­
ciele Hira; ale przyjazny poseł duchów budzi go; występuje 
on na powierzchnię morza i ucisza burzę Mit ten wys­
piarzy oceanu Południowego nie raziłby w Odysei. Na wy­
brzeżach Gwinei, zaludnionych przez barbarzyńców, cześć 
morza istnieje w całej pełni. Według opisu Bosmana z r 
1700, Morze w religji plemienia Widah jest tylko młodszym 
bratem w gronie trzech g'romad bogów, niżej postawionym, 
niż Węże i Drzewa. Ale dzisiaj, według świadectwa kapi­
tana Burtona, religja Widahów panuje w całym Dahomeju 
i boskie Morze urosło w znaczenie. „Najmłodszym bratem 
w trójcy jest Hu, ocean, czyli morze. Dawniej podlegał ka­
rze, jak Hellespont, jeżeli był leniwym, albo bezużytecznym. 
Obecnie jednak Huno, czyli kapłan oceanu, uchodzi za naj­
wyższego, jest królem-fetyszem plemienia Widah i ma 5oo 
żon. W pewnych dniach udaje się on na brzeg, prosi 
„Agbwe”, boga oceanu, aby się nie burzył i rzuca w wodę 
ryż, zboże, oliwę i groch, odzież, kaury i inne przedmioty 
wartościowe.... Od czasu do czasu król posyła w ofierze 
oceanowi człowieka z Agbome, wraz z ubraniem, krzesłem 
i parasolem wodza. Człowieka, leżącego w hamaku, odwożą 
w łodzi na pełne morze, gdzie towarzysze rzucają go ha- 
jom” * 2 3). W opisach tych zaznacza się więc wyraźnie boska, 
indywidualna osobistość morza, a w pokrewnej religji miesz­
kańców Wybrzeża Niewolniczego wielkz bóg mieszka w mo­
rzu i dla niego to, nie dla morza, ofiary bywają rzucane

') Marsden Sumatra 301; oh. 303 (Tagal).
2) Ellis Polyn. Res. I, 328.
3) Bosman Guinea, list SIX; u Pinkertona, XVI, 494. Bur' 

ton Dalionu II, 141. Ob. poniżej rozdz. XVIII (ofiary).



228

w wodę '). W Ameryce południowej pojęcie o boskiem 
Morzu zaznacza się silnie w czci Peruwj an dla Mamakoczy, 
Matki-Morza, dającej ludziom pożywienie * 2). Azja wschodnia 
posiada również członków boskiej tej rodziny zarówno na 
wyższych, jak na niższych szczeblach cywilizacji. Na Kamczat­
ce 3) Mitgk, wielki Duch morza, mający postać ryby, wysy­
ła ryby do rzek. Bóstwa wody otrzymują cześć, jako bó­
stwa odrębne, w Japonji, na lądzie i na morzu; Midsuno Ka­
mi, bóg wody, czczonym jest w czasie dżdżystej pory roku, 
a Jebisu, bóg morza, jest młodszym bratem Słońca 4).

Spotykamy tedy u ludów barbarzyńskich dwa powszech­
ne, a odrębne pojęcia: indywidualne, boskie Morze i antro- 
pomorficznego boga, Morze. Są to dwa stopnie rozwoju jed­
nej i tej samej myśli: i) pojęcie, że pewne ciało jest istotą 
żywą i 2) oddzielenie ożywiającej je duszy fetysza, jako od­
rębnego ducha. Jeżeli posuniemy poszukiwania nasze do cza­
sów klasycznych, to zauważymy taką samą dwustopniowość. 
Kiedy Kleomenes ciągnął na Tyreę, zabił byka dla morza 
(cKpcťyiaaáiiEvo? 8s fj] ôaXâaapj taûpov), poczem wsiadł na okręty 
wraz z całem wojskiem i odpłynął do Tyryntji i do Nau- 
plji 5). U Cycerona Cotta mówi do Balbusa, że „wodzowie 
nasi, puszczając się na morze, mieli zwyczaj zabijać ofiarę 
dla nurtów” i dowodzi w dalszym ciągu, nie bez pewnei słusz­
ności, że, jeżeli Ziemia jest boginią, to czemże jest innem, 
jak Tellus; a „jeżeli to Ziemia, to i Morze także, o którem 
mówisz, jest Neptunem.” ®). Widzimy tu bezpośrednią cześć 
przyrody w połączeniu z najbardziej wyraźną czcią fetyszów. 
Ale na szczeblu antropomorficznym ukazuje się mg’ista, przed­
olimpijska postać Nereusza, Starca Morza, ojca Nereid, sie­
dzących w jaskiniach na dnie oceanu i homerycznego Posej­
dona, trzęsącego ziemią, który miał rumaki w pieczarze 
w głębi morza Egiejskiego, zaprzęga! złotogrzywe Konie do 
wozu i powoził niemi przez rozdzielające się fale. Podwładne 
mu zwierzęta morskie wychodziły, widząc, że pan przejeżdża 
a pan ten był królem tak niezawisłym od żywiołu, którym

*) Schlegel Ewe Sprache str. XIV.
2) Garcilaso de la Yega Cor.imentaHos Reales I, 10, VI, 

17; Rivero i Tschudi Peru 161.
3) Steller Kamtschatka 265.
4) Siebold Nippon część V, 9.
5) Herod. VI, 76.
e) Cycero De Natura Deorum III, 20.



23§

władał, że mógł opuszczać morze i zasiadać w gronie bogów, 
zgromadzonych na Olimpie i prosić Zeusa o radę ').

Zagadnienia, poruszone w badaniu czci wody, występu­
ją również w poszukiwaniach o czci ognia, chociaż mają tu 
inne oświetlenie i dążą do innego wyniku. Prawdziwa i istot­
na cześć ognia dzieli się na dwa wielkie kierunki, z których 
jeden należy więcej do fetyszyzmu, drugi do politeizmu wła­
ściwego, a oba przedstawiają prawdopodobnie wcześniejszy 
i późniejszy stopień rozwoju pojęć teologicznych. Pierwszy 
jest pierwotną barbarzyńską czcią płomienia, który wydaje 
się ruchliwym, wyjącym i pożerającym, jak żywe zwierzę; 
drugi jest wyżej posuniętem uogólnieniem, według którego 
każdy ogień jest dziełem jednej rządzącej żywiołem istoty, 
boga Ognia. Posiadamy, niestety, bardzo nieliczne wska­
zówki o właściwem znaczeniu czci ognia u niższych ludów, 
a przejście od fetyszyzmu do wielobóstwa zdaje się być pro­
cesem stopniowym, który nie da się bliżej wyśledzić. Nie 
trzeba też zapominać, że obrzędy, w których ogień gra pew- 
ną rolę, bywają często, lecz bynajmniej nie koniecznie połą­
czone z czcią ognia. Autorowie, którzy bezkrytycznie po­
mieszali takie obrzędy, jak: nowy ogień, wieczny ogień, przej­
ście przez ogień i zaliczyli je do objawów czci ognia, nie 
przytaczając dowodów właściwego ich znaczenia w każdym 
poszczególnym wypadku, powiększyli tyiko zawikłanie przed­
miotu, niezbyt łatwego do obrobienia nawet przy zachowa­
niu potrzebnych ostrożności. Dwa są główne źródła błęd­
nego pojmowania przedmiotu. Naprzód, ogień jest zwykłym 
sposobem skłananla ofiar duszom zmarłych i bogom wogóle; 
powtóre, obrzędy, należące do czci ognia ziemskiego, prze­
chodzą drogą bardzo naturalną do czci ognia niebieskiego, 
do czci Słońce,.

Szereg^ najwyraźniej przedstawiających się faktów, od­
noszących się do czci ognia, których dostarcza nam stan 
dzikości, barbarzyństwo i nawet wyższa cywilizacja, odpowie 
najlepiej celom naszym. Loskiel, misjonarz, przebywający 
w zeszłem stuleciu pomiędzy Indjanami w Ameryce północ­
nej,^ czyni uwagę, że „Indjanin, będąc w wielkiem niebezpie­
czeństwie, leżał twarzą do ziemi, rzucając od czasu do czasu garść 
tytuniu w ogień i wołając głosem pełnym rozpaczy: „Weź, weź 
i pal, daj się przebłagać, a nie czyń mi krzywdy!” Oczywiś­
cie mogła to być prosta ofiara, przeznaczona dla jakiejś isto-

0 Homer IL I, 538, XIII, 18, XX, 13. Welcker Griech. Göt- 
terl. 616 (Nerens), 622 (Posejdon). Cox Mythology of Ąryan- 
JSfations II, rozdz. VI.



230

ty nadprzyrodzonej; ale posiadamy dowody, że w okolicy 
tej istniało jasne pojęcie o bóstwie ognia. Według tegoż 
autora, Delawarowie uznawali manitu - ogień za praojca 
wszystkich plemion indyjskich i odprawiali doroczną uro­
czystość na cześć jego. Miał on dwunastu manitów, zwie­
rzęta i rośliny, któ~e mu służyły, jako bóstwa podwładne '). 
W Amerjrce północno-wschodniej, u Czajnuków i u innych 
plemion z nad rzeki Kolumbji, Waszyngton Irving znalazł 
wiarę w ducha, zamieszkującego ogień. Potężny zarównc 
w złem, jak w dobrem, skłonny raczej do złego, niż do do­
brego, wymaga on częstych ofiar, aby być w dobrem uspo- 
sobienin. Duch ognia ma wielk: wpływ na skrzydlate, naj­
wyższe bóstwo powietrzne, to też Indjanie błagają go, aby 
się wstawił za niemi i otrzymał dla nich szczęście w polowa­
niu i rybołówstwie, szybkonogie rumaki, posłuszne żony 
i męskich potomków 1 2). W bardziej złożonym systemie re- 
ligji meksykańskiej, bóg ognia zajmuje wybitne stanowisko, 
a chociaż charakterem zbliża się do boga słońca, to jednak zacho­
wuje odrębność swoją. Nazywano go Ksiuhteuktli, Pan-ognia, 
a także Huehueteotl, stary bóg. Oddawano wysoką cześć 
bogowi temu, który daje ciepło, piecze ciasta i mięso. Z te­
go powodu pierwszy kawałek każdej potrawy rzucano na 
ogień w ofierze i palone codzień kadzidło dla bóstwa tego. 
Dwa razy do roku obchodzono uroczyste święto jego. W pierw­
sze święto stawiano na cześć jego ścięte drzewo i zapalano 
je, a zabrani tańczyli dokoła z ludźmi, przezraczoremi na 
ofiarę, których wrzucano w ogromne ognisko, skąd ich wy­
ciągano napół upieczonych i oddawano w ręce kapłanów, 
spełniających ofiarę Drugie święto odznaczało się obrzędem 
nowego ognia, znanym z powodu związku jego ze czcią słoń­
ca. Tarciem niecono ogień na podwórzu świątyni wielkie­
go teokalli, przed posągiem Ksiuhteuktli i przy tym świę­
tym ogniu pieczono zwierzynę, upolowaną na wielkiem po­
lowaniu, którem rozpoczynano uroczystość i spożywano ją 
wspólnie przy końcu święta. 3) Znamy też w mitologji Po­
linezyjczyków Mahuikę, boga ognia, który podsyca żar wul­
kanu na ognisku swem podziemnem; Maui udaje się tam 
(jak Słońce do świata podziemnego), aby przynieść ludziom 
ogień. Natomiast na wyspach oceanu Południowego niema

1) Loskiel Ind. of N. A. część I, 41, 45. Ob. J. G. Mill­
ier, 55.

2) Irving Astoria II, rozdz. XXII.
3) TorquemadaMona-yquia Indiana rozdz. VI, 28, rozdz. X, 22» 

30; Brasseur Mexique III, 492, 522, 536.



231

právně śladów czci ognia '). Do liczby bogów dahomejskich 
w Afryce zachodniej należy Zo, fetysz ognia; dzicy stawiają 
w mieszkaniu garnek z ogniem i składają mu ofiarę, aby 
ogień tam „żył” i nie wychodził niszczyć chaty * 2).

Azja jest częścią świata, w której cześć ognia szczegól­
nie się uwydatnia na poziomie niższej, zarówno jak wyższej 
cywilizacji. Dzicy Kamczatczycy, którzy czcili wszystko, co 
mogło im szkodzić, lub pomagać, czcili ogień, składając mu 
w ofierze nosy lisów i innej zwierzyny, tak, że po skórach 
można było poznać, czy zwierzę padło z ręld chrześcjanina, 
czy poganina 3 *). Ajnowie z Jesso czczą Abe kamui, boga 
Ognia, jako dobroczyńcę ludzi, posła do innych bogów, który 
uzdrawia chorych ij. Plemiona turańskie uważają również ogień 
za święty żywioł: szczepy Tunguzów, Mongołów i Turków 
składają ofiary ogniowi, a niektóre szczepy, jedząc mięso, 
rzucają pierwszy kawałek w ognisko. Oto ustęp z mongol­
skiej pieśni weselnej, zwróconej do ognia uosobionego: „Mat­
ko Ot, Królowo Ognia, ty, którą zrobiono z drzewa wiązo­
wego, rosnącego na szczytach góry Czanggaj-Czan i Bur- 
czatu-Czan, ty, któraś powstała, gdy niebo i ziemia rozdzie­
liły się, ty coś wyszła ze śladów stóp Matki Ziemi i coś 
stworzoną została przez Króla Bogów! Matko Ut, której ojcem 
jest twarda stal, a matką krzemień, której przodkami są 
drzewa wiązowe, co jasność ich dosięga nieba i przenika 
ziemię! Bogini Ut, przynosimy ci żółtą oliwę w ofierze 
i białego barana z żółtą głową, tobie, która masz dzielnego 
syna, piękną synowę i śliczne córki! Tobie, Matko Ut, co 
zawsze patrzysz w górę, przynosimy wódkę w czarach i tłu- 
stość w obu rękach! Daj powodzenie synowi króla (narze­
czonemu), córce króla (narzeczonej) i wszystkim ludziom!” 5). 
Podobny do Hefajsta greckiego jest Tleps, czerkieski bóg 
ognia, patron kowali i rolników, których zaopatrzył w pług 
i motykę 6).

*) ScLirren Wandersagen der Neuseeländer etc. 32. Tur­
ner Polynesiu 252, 527.

2) Burton Dahome II, 148; Schlegel E-we Sprache str. XV.
3) Steller Kamtschatka 278.
ł) Batckelor w Tr. As. Soc. Japan t. X, XYI.
5) Castrén Finn. Myth. 57. Billings N. Russia 123 (Ja­

kuci); Bastian Vorstellungen von Wasser und Feuer w Zeitschr. 
für Fťhnologie I, 383 (Mongołowie).

6) Klemm Cultur-Gesch. VI, 85 (Czerkiesi). Welcker, I, 663.

Cywilizacja jrerwotaa, t. II. 16



232

U najstarszych ludów ucywilizowanych starego świata, 
u Egipcjan, Babilończyków i Asyryjczyków nie spotykamy pra­
wie wcale opisów czci ognia, a te, które istnieją, są tak mgliste 
i niedostateczne, że w badaniu ich powinnoby się tymczasem 
trzymać dobierania faktów dziejowych raczej, niż snucia wnios­
ków o religji *). Dokładniejsze i szczegółowsze świadectwa, 
zaczerpnięte z religji Arjów, odpowiedzą lepiej potrzebom 
poszukiwania naszego. Bóg ognia znanym jest Arjom pod 
różnemi postaciami i pod licznemi imionami. Nigdzie po­
stać i ego nie zaznacza się tak wyraźnie, jaz w sanskryckiej 
nazwie Agni, której dosłownie, bez odcienia boskości, odpo­
wiada łacińskie „ignis.” Wyraz Agni jest pierwszem sło­
wem pierwszego hymnu Ryg-Wedy: „Agnim ile puro-hitam 
jadżnasja devam ritvidżam!”=Agni, ciebie błagam, boski, po­
wołany kapłanie ofiary! Ofiary, składane Agniemu, idą do 
bogów; jest on ustami bogów, ale wcale nie podrzędnym 
sługą, gdyż inny hymn głosi:

„Żaden bóg, zaiste- ani śmiertelnik nie przewyższa po­
tęgi twojej, potężny, przybądź z Maratami, o Agni!”

Takim jest potężny Agni w rzędzie bogów; zstępuje on 
zresztą w progi wieśniaka i jest opiekunem domowego ogni­
ska- Cześć jego przetrwała przemiany starej, patrjarchalnej, 
przyrodniczej religji Wedy i przeszła do rządzonego przez 
kapłanów hinduizmu nowożytnego. Dziś jeszcze można w In- 
djach spotkać tak zwanych „kapłanów cgn'a” (Agnihotri), 
którzy, stosując się do przepisów Wedy, składają ofiary, za­
pewniające wiernym życie w niebie. Święty świder drew­
niany, za pomocą którego niecono nowy ogień przez tarcie 
drzewa (arani), nie wyszedł z użycia, a Agni odradza się co­
raz na nowo wierceniem jego i otrzymuje masło topione 
w ofierze * 2). Między opisami czci ognia w Azji, znajdujemy 
opowiadanie Jonasa Hanwaya (w „Podróżach” jego z roku 1740) 
o wiecznym ogniu przy ognistych źródłach w Baku, nad morzem 
Kaspijskiem. Na miejscu tem stały starożytne świątynie 
kamienne, składające się przeważnie z łukowatych sklepień 
od 10—15 stóp wysokości. Jedna mała świątynia była jeszcze 
w użyciu; wpobliżu oitarza, mającego około 3 szóp wyso­

*) Ob. Records 0/ the Past III, 137; IX, 143. Sajce Lectu­
res on Rei. cf Ancient Baby lont ans 170. 0 starosemickiej czci 
ognia ob. Movers Phönizier I, 327 itd., 337 itd., 401.

2) Ryg- Weda I. 1. 1, 19. 2, III. 1. 18 itd; Max. Mul­
ler, I, 39; Ward Hindoos II, 53. Haug Essays on Par sis IY; 
Early Hist, of Mankind 255.



233

kości, znajdowała się szeroka rura, która prowadziła gaz 
z ziemi, palący się niebieskim płomieniem. Przebywało tam 
zwykle czterdziestu, lub pięćdziesięciu biednych wyznawców, 
którzy wywędrowali z ojczyzny, aby tu pokutować za siebie, 
lub innych, żyć dzikiemi selerami i t. d. Pielgrzymi ci 
smarowali sobie podobno czoło szafranem i oddawali wielką 
cześć gniadej krowie; nosili mało odzieży, a najświętszy 
z nich trzymał rękę nad głowami innych, albo pozostawał 
bez ruchu w innej postawie: nazywano ich zwykłemi muzuł- 
mańskiemi nazwami czcicieli ognia: Gheber, lub Gour 1).

Nazwę Gheberów stosują do Zoroastrjan wogóle, lub 
Parsów, których wymieniłby niezawodnie Europejczyk no­
wożytny, gdyby mu kazano wymienić na przykład czcicieli 
ognia. Opisy klasyczne religji perskiej przedstawiają cześć 
ognia jako jej część główną; Magowie poczytywać mają 
Ogień, Ziemię i Wodę za bogów; Persowie zaliczają również 
ogień do rzędu bogów (9-eocpopoCcjiv) 2). Według świadectwa 
starych religijnych ksiąg Parsów, Ogień, jako największy 
Ized, sprawca wzrostu i zdrowia, chciwy drzewa, kadzidła 
i tłuszczu, :na odrębną swą boską osobowość. Zasada ich, 
że Ardebehist, anioł, czy duch ognia, powinien odbierać 
cześć, ale nie sam ogień, do którego należy, jest wybornym 
przykładem rozwoju pojęcia o fetyszu, posiadającym duszę, 
w pcjęcie o bóstwie żywiołowem. Gdy prześladowanie mu­
zułmańskie wygnało Parsów z Persji, wychodźcy przybyli 
do Gudżeratu i składając tam urzędowny dokument, że reli- 
gja ich jest czcią Agni, tj. ognia, domagali się o miejsce 
pomiędzy uznaném: sektami indyjskiemi 3). Chociaż Parso­
wie doznali życzliwego przyjęcia prawie wszędzie w Indjach, 
jednak część ich, pomimo doznawanego ucisku, strzeże ognia 
wiecznego w Jezd i Kirman w dawnej ojczyźnie Nowożytni 
Parsowie, jak za czasów Strabona, wystrzegają się zanieczyszcza­
nia ognia, dmuchania nań, wstrzymują się od palenia, nie ze 
względu na siebie, lecz na święty żywioł i utrzymują ciągły ogień, 
przed którym się modlą, Niemniej jednak profesor Maks. 
Müller powiada o współczesnych Parsach: „Ci tak zwani
czciciele ognia z pewnością nie czczą ognia i bronią się od 
tej nazwy, która stawia icĄj w jednym rzędzie z bałwochwal­
cami. Przyznają oni tylko, że starsi uczą ich w dzieciń­

*) Hanway Journal of Travels, Londyn 1753,1.1, rozdz. LVII.
2) Diog. Laert. Prooem. II, 6. Sextns Empirien s Adv. Phy­

sicos IX; Strabo, XV, 3, 13.
3) John Wilson The Parsi Religion rozdz. IV; Avesta, prze­

kład Spiegla, Yaçna I, LXI.



234

stwie, aby, oddając cześć bogu, patrzyli na coś jasnego; ogień, 
zaś uważają za ;edno ze zjawisk przyrodzonych, za symbol 
potęgi boskiej. Zapewniają nas przytem, że nie szukają ni­
gdy pomocy, ani błogosławieństwa u martwego przedmiotu 
i że nie uważają tego za konieczne, ażeby, modląc się do 
Ormuzda, zwracać cezy na jakiekolwiek wyobrażenie jego.” 
Przypuszczając nawet słuszność zdania tego, o ile chodzi
0 inteligientniejszych Parsów i pominąwszy pytanie, do ja­
kiego stopnia symbolizm ten zatraca cechy swoje i prze­
chodzi w bałwochwalstwo u ludzi płytszego umysłu (jak się 
to zwykle dzieje w takich razach), musimy jednak zastano­
wić się nad historją obrzędów, które są podobne do czci 
ognia, nie będąc wistocie takową. Etnografja podaje nam 
jasne i pouczające rozwiązanie. Parsowie są potomkami ple­
mienia, którego przedstawicielami są dzisiejsi Indowie, 
a które czciło ogień, jako żywioł. Cześć ognia stanowi 
ogniwo historyczne, łączące obrzędy Wedów i Zoroastra, 
Agnisztoma (dosłownie „ofiara przez ogień”), czyli chwała 
Agni, Ognia, ofiarowanie i spalenie czterech kóz jest też tre­
ścią obrzędu, spełnianego przez kapłana parsyjskiego, a po­
legającego na włożeniu szczypty sierści wołowej do naczynia
1 pokazania go Ogniowi '). Rozwinięcie bardziej filozoficz­
nych zasad zaratustrjaniznm stało się przyczyną zjawiska, 
powtarzającego się często w historji religji: dawny, jasny ry­
tuał stał się prostym symbolem i jako taki zdołał utrzymać 
się w nowszej teologji.

Coś podobnego zdarzyło się w plemieniu europejskiem. 
które zdaje się być w pewnych względach najbliżej spokrew­
nione z dawnemi Persami. Historją słowiańska przechowała, 
zdaje się, ślady bezwzględnej i bezpośredniej czci eguia; po­
gan czeskich opisywano jako czcicieli ognia, gajów, drzew 
i kamieni. Chociaż Litwini, dawni Prusacy i Rosjanie nale­
żą do ludów, którym religja nakazywała utrzymywanie ciąg­
łych ogn;, zdaje się jednak, że obrzędy te miały charakter 
symboliczny i były przeznaczone do czczenia wielkich bogów 
słoneczno-niebieskich, nie zaś boga Ognia * 2). Religja klasy­
ków posiadała osobnych bogów ognia. Hefajstos, Wulkan, 
boski kowal, obrabiający kruszce, który miał świątynie na 
Etnie i na Lipari, jest przedewszystkiem spokrewiony z poć- 
ziemnym, wulkanicznym ogniem, a z natury podobnym 
jest do polinezyjskiego Mahuiki i czerkieskiego Tlepsa.

') Max Müller Chips I, 169. Eang Essays on Parsis IV.
2) Harusch SlaW. Myth. 88, S8.



235

Hestja grecka, boskie ognisko, wiecznie dziewicza bogini, 
której Zeus, zamiast małżeństwa, wyznaczył zaszczytne zada­
nie, siedzi po środku domu, przyjmując ofiary z tłuszczu:

„Trj 8à 7t£ZTr,p Ze'üç Sôiy.E y.alov yépaç âvxl "(dp.ow 
Kai te fxÉcw oiz(ß YSJX dp eÇeto map kï.rZaa. ”

We wspaniałych gmachach na cześć bogów i ludzi ma 
ona stałe miejsce; bez niej nie odbywają się biesiady u śmier­
telników: na początku i na końcu uczty otrzymuje ona obia­
tę ze słodkiego, jak miód, wina:

,,'EctÓj,^ TtctVTíov Ev owp.aciv ôtjajXoîciiv 
Ahavaxojv te 9ećóv, yapcá žpyop.évwv t’ av&pwTtwv 
r,E8prjv áíSiov ekays, TtpECjßyjiSa Tipz/jv,
Kcd.ov syouaa -(spaś y.ai xip-iov- où ~(àp axsp aoô 
ElX«~tVC/.l SfviJTOtatV, tv‘ OU TtptÓrfl T.UUV.TJj TE 
„‘Ecm'-fl àpyôp.Evoç ctîevoei p.E/.i^ôéa oîvov.” ')

W codziennem życiu Greków Hestja siedziała w domu 
i w zgromadzeniu, jako przedstawicielka porządku w domu 
i w społeczeństwie. Podobną do niej z nazwy i pochodze­
nia, lecz inaczej rozwiniętą była Westa, posiadająca własny 
kult u Rzymian. Dziewice pilnowały świętego, wiecznego 
ognia w jej świątyni; bogini zaś nie potrzebowała być wy­
obrażaną, bo mieszkała w ogniu:

Esse diu stultus Yestae simulacre putavi:
Mox didici curvo nulla subesse tholo.
Iguis inextinctns temple celatur in illo.
Effigiem nuilam Vesta uec ignis habet” * 2).

Ostatnich, coraz bardziej niknących zabytków czci og­
nia w Europie dostarczają nam, jak ‘zwykle, zabobony ple­
mion turańskich i aryjskich. Estońska panna młoda po­
święca nowe ognisko i nowy dom ofiarą pieniężną, rzuconą 
w ogień, lub położoną na kominie dla Tule ema, Ogrfia-mat­
ki 3) Wieśniak korutański „karmi” ogień, aby zyskać przy­
chylność jego i rzuca weń słoninę, Tub tłuszcz, aby nie było 
pożaru w domu. Czesi poczytują za grzech plucie w ogień,

') Homer Hymn. Aphrod. 29, Hestia 1. Welcher G riech. 
Götterl. II, 686, 691.

2) Cvid. Fast. VI, 295-
3) Boeder Ehsten Aber gl. Gehr. 29 itd.



236

który nazywają ,bożym ogniem”. Nie należy wyrzucać 
okruchów, pozostałych po posiłku, bo są one własnością og­
nia. Trzeba dać ogniowi troszeczkę każdej potrawy, a co 
wykipi, należy do ognia, więc nie można o to się gniewać. 
Zaniedbanie wszystkich tych obrzędów sprawia, że bywają 
tak częste pożary ').

Czem jest morze dla czcicieli wody, tern do pewnego 
stopnia jest słońce dla czcicieli ognia. Pomijając przepisy 
i obrzędy, dotjrczące ognia ziemskiego, a tak rozliczne i róż­
norodne pod względem charakteru, będące często uogólnie­
niem wielu zjawisk i służące do rozmaitych celów, przejdzie­
my do czci ognia niebieskiego, którego wielkie bóstwo, wcie­
lone w jeden wielki fetysz, w słońce, zupełnie wyraźnie 
na jaw występuje.

Współzawodnicząc w potędze i sławie z wszystko po- 
krywającem niebem, Słońce przoduje bogom przyrody. Nie 
jest ono oddalonym światem, wpływającym na inne siłą 
światła, ciepła i Ciężkości, lecz żywym władcą i panem:

„0 thou, that vťitli surpassing glory crcwn’d,
Look’st from thy sole dominion like the God 
Of this new world.” (Milton.) * 2)

Wilhelm Jones nie przesadzał, twierdząc, że źródłem 
bałwochwalstwa we wszystkich częściach świata jest cześć 
słońca. Ale nie można się zgodzić z przesaćnem nieco zda­
niem Helpsa, że cześć słońca w Peruwji była czemś koniecz- 
nem. Cześć słońca nie jest bynajmniej powszechną u niż­
szych ludów, ale ujawnia się na wyższych stopniach rozwoju 
dzikiej religji w różnych okolicach całego świata i zdobywa 
sobie wybitne stanowisko, które zachowuje później w reli- 
gjach świata barbarzyńskiego. Trudno odpowiedzieć w krót­
kości na pytanie, czemu niektóre plemiona są czcicielami 
słońca, a inne nie. Jedna tylko przyczyna od razu jest wi­
doczną, mianowicie, że słońce nie musi być tak niezbędnie 
bogiem dzikich myśliwców i rybaków, jak jest bogiem rol­
ników, którzy codzień spostrzegają, że słońce daje, lub za­
biera im bogactwo i środki do życia. O gieograficznem 
rozmieszczeniu czcicieli słońca D’Orbigny uczynił uwagę nie 
zupełnie trafną, ale niemniej mającą pewne podstawy, że

’) Wuttke Volksabergl. 86- Grohmann Abergl. aus Böh­
men 41.

2) »0 ty, który ukoronowany chwałą, przechodzącą wszystko,
Spoglądasz z samotnej siedziby twojej, jak Bóg Tego nowego świata.”



241

słońce za bóstwo żywiołowe, ale stawią je niżej od rzek świę­
tych ’). Kolowie bengalscy, Mundanie, Oraonowie, Santalo- 
wie uznają za najwyższe bóstwo i czczą boga słońca, Sing- 
bonga. Niektóre plemiona, składają mu w ofierze białe zwierzę­
ta na znak czystości jego, a chociaż nie poczytują go za 
sprawcę chcrób i niedoli, uciekają się jednak do niego, gdy 
pomoc od innego boga nie przybywa* 2). Bura Pennu, bóg światła, 
lub Bella Pennu, bóg słońca, jest dla Chondów stwórcą wszech 
rzeczy i pierwiastkiem dobra. Jako taki odbiera on cześć od wy­
znawców, którzy stawią go wyżej od całego szeregu mniejszych 
bogów, których stworzył, aby wykonywali szczegóły wielkiego 
dzieła jego 3). Plemiona tatarskie jednomyślnie uznają słońce za 
wielkiego boga i umieszczają wizerunek jego obok księżyca na bę­
benkach czarodziejskich, które można widzieć w Syberji i Lapo- 
nji. Etnolog Castrén, mówiąc o wyrazie samojedzkim, oznaczają­
cym niebo, albo bóstwo wogóle (Dżylibimbercze), opowiada 
anegdotę ze swej podróży, dającą wyborne pojęcie o niezmier­
nej prostocie - religji przyrody, którą do dziśdnia wyznają 
może ci koczownicy stepowi. „Samojedka opowiadała mi, 
że wychodzi z namiotu co rano i co wieczór i kłania się słoń­
cu. Rano mówi: „Kiedy ty, Dżylibimbercze, wstajesz, to
i ja wstaję z łoża,” a wieczorem: „Kiedy ty, Dżylibimbercze, 
zachodzisz, to i ja udaję się na spoczynek.” Kobieta opo­
wiadała to na dowód, że nawet Samojedzi odmawiają mo­
dlitwę poranną i wieczorną, dodała jednak ze smutkiem, że 
„bywają między niemi dzicy ludzie, którzy nie posyłają ni­
gdy modlitwy do Boga.” Dziś jeszcze można spotkać w her­
dách mongolskich szamanów, którzy się modlą do słońca 
i składają mu mleko w ofierze, wylewając je w powietrze. 
Tatarzy karagazyjscy składają mu też ofiary z głowy i serca 
niedźwiedzia, albo jelenia. Tunguzi, Ostjacy i Wogułowie 
czczą słońce, stawiąc je jednym poziomie z bogiem nieba; 
natomiast u Lapończyków słońce, Baiwe, aczkolwiek ucho­
dziło za potężnego boga, jednak było niższe, niż Tiermes, 
bóg pioruna i wielki pan nieba, który u Norwegów zwał się 
Stoijunkare 4).

') Hodgson Ahor. of India 167, 175 (Bodowie itd.).
2) Dalton Kok w Tr. Eth. Soc. VI, 33 (Orronowie itd); 

Hunter Annals of Rural Bengal 184 (Santalowie).
3) Macpherson India 84 itd. (Chondowie).
4) Castrén Finn Myih. 16, 51 itd. Meiners, 1. c. Georgi 

Reise im Russ. Reich I, 275, 317. Klemm Cultur-Geschichite 
III, 87. Cześć słońca w Japonji, u Sicbolda Nippon część V, 9. 
Inne przykłady dzikiej i barbarzyńskiej czci słońca, jako najwyższe­
go bóstwa, ob. w rözdz. XVII.



242

Cześć słońca u starożytnych pasterskich ludów aryjskich 
miała źródło w bezpośredniem uosabianiu i czczeniu przy ody, 
jak i u nowożytnych plemion koczujących w Syberji. Twór­
ca pieśni wedyjskich opiewa wielkiego boga Surję, znające­
go wszystkie istoty, wyjawiającego wszystko, przed któ­
rym gwiazdy jak złodzieje uciekają wraz z nocą. Zbli­
żamy się do Surji (powiada), jasnego boga wśród bo­
gów, światła najwspanialszego. Świeci on nad ośmioma 
strefám:, trzema światami i siedmioma rzekami; Sawitar 
złoto-ręki, wszystkowidzący przechodzi między niebem i zie­
mią. Do niego modlą się: O, Sawitarze, po odwiecznych
drogach twoich, bez kurzu, utartych, w powietrzu, po tych 
dobrych ścieżkach prowadź nas, zachowaj i błogosław nam, 
o boże!” Nowożytny hinduizm zawiera bardzo wiele zabyt­
ków starożytnej czci słońca pod postacią ofiar, pokłonów, 
obrządków codziennych i świąt ustalonych, a Słońce, Sawi­
tar, wzywane jest w „gajatň,” przez czas uświęconej formuł­
ce, od. wieków powtarzanej codzień przez każdego bramina: 
„Tat Savitur varenjam bhargo devasja dhimahi, dhijo jo nah 
prakodajat” = rozmyślajmy o pożądałem świetle boskiego 
Słońca; niech obudzi ducha naszego. Bramin oddaje co 
rana cześć słońcu; stając na jednej nodze, oparłszy drugą na 
pięcie, albo na kostce, wyciąga ręce z dłońmi wklęsło złożo- 
nemi, patrzy ku wschodowi i powtarza modlitwę: „Promie­
nie światła zwiastują wspaniałe, potężne słońce, wschodzące 
prześlicznie, aby świat oświecić.” „Wstaje on, przedziwny, 
oko słońca, wody i ognia, potęga zbiorowa bogów; napełnia 
on niebo, ziemię i sklepienie niebieskie siecią światła; jest 
on duszą wszystkiego, cc ruchome, lub nieruchome.” „Naj- 
dobroczynuiejsze oko to wstaje czyste ze wschodu; obyśmy 
je sto lat widzieli; obyśmy żyli sto lat; obyśmy słyszeli sto 
lat.” „ Obyśmy, strzeżeni boską mocą, podziwiali niebo nad 
państwem ciemności, zbliżali się do bóstwa, najjaśniejszego 
ze świateł!” ł). Wedyjskie bóstwo nieba, Mitra—przyjaciel, 
stało się w religji perskiej welkiem, panującem bóstwem świa­
tła, zwycięskim Mithrą, panem życia i głową wszystkich 
istot stworzonych. Starożytny perski Mihr-jaszt wzywa bo­
ga tego, jako mającego charakter światła słonecznego, Mith- 
rę o ogromnych pastwiskach, którego panowie wszystkich 
okolic wielbią o świcie, jako pierwszego niebieskiego Jazatę, 
który wstaje nad Tiara- berezaiti przed słońcem, nieśmiertel-

') Ryg-Węda S, 35, 50; III, 62, 10. Max Miiller Lectures 
ser ja 2-ga, 378, 411; Chips I, 19. Cclebrooke Essays I, 30, 133. 
Ward Hi'-idoos II, 42.



243

nego, o szybkonogich rumakach, który złotą poświatą chwy­
ta naprzód piękne wierzchołki, a potem otacza całą krainę 
aryjską. Mithra stał się powoli samem słońcem, tak, że Ba­
chus może mówić do tyryjskiego Bela: „sítě ah Mtôprjç, HéXioç 
BaßoXtüvos.” Cześć jego rozszerzyła się od zachodu, przez ce­
sarstwo rzymskie i postawiła go w rzędzie wielkich bogów 
słonecznych, utożsamionych z uosobieniem słońca, jak w napisie 
na rzymskim ołtarzu z czasów Trajana: „Deo Soli Mithrae” '). 
Starożytnie; sza cześć słońca w Europie, w której tc czci za­
szczepioną została ta nowa wschodnia zasada, posiada w nie­
których swoich stopniach rozwoju to samo uosobienie. Gre­
cki Helios, któremu na szczycie Taugietu składano konie 
w ofierze, był tern samem ucsobionem słońcem, do którego 
modlił się Sokrates przed odejściem, gdy pierwsze blaski 
dnia zastały go pogrążonego w modlitwie (sttsit’ »u/et dmàv 
-rpocsuÉátj.evoc Tip TjXáp) * 2). Cezar poświęcił teologji giermań- 
skiej trzy wiersze w Komentarzach swoich. Uważają oni za 
bogów, powiada, tylko te istoty, które dostrzegają i których 
dobrodziejstw doświadczają: Słońce, Wulkan i Księżyc;
o reszcie nie wiedzą nawet ze słyszenia 3). Krótka wzmian­
ka Cezara nie ogarnia wprawdzie istotnej liczby bogów nieba 
giermańskiego, ale jest zapewne słuszną co do bezpośrednie­
go ubóstwiania słońca, księżyca i może nawet ognia, co mu­
siało mieć miejsce na najpierwotniejszym szczeblu rozwoju. 
Z drugiej znowu strony cześć słońca w Europie prowadzi do 
najzawilszego zagadnienia mitologicznego. Cyceron miał słusz­
ność, wołając: „Ileż to słońc teologowie wyciągnęli na jaw!” 4). 
Badacz nowożytny, który w bogach słonecznych ludów euro­
pejskich chce oddzielić pierwiastki słoneczne od niesłonecz- 
nych, np. w greckim Apollinie i Heraklesie, albo w słowiań­
skim Światowidzie, ma do zwalczenia nieprzezwyciężone trud­
ności, towarzyszące zawsze poszukiwaniom mitologicznym,

') Khordah Avesta XXVI, w Aweście, tłum. przez Spiegla, III; 
M. Haag Essays on Parsis. Strabo, XV, 3, 13- Nonnus, XL, 400. 
Movers Phönizier I, 180: ,,‘HXťo) Míílpa avairmip”; „Aioę àvizijxoo 
‘HXíoo.”

2) Plat. Sympos. XXXVI. Ob. Vfelcker Griech Götter lehre 
I, 400, 412.

8) Cezar De bello Gallico VI, 21 : „Deorura numero eos solos 
ducunt, quos cernunt et quorum aperte opibus juvantur, Solem et 
Vulcanum et Lunám, reliquos ne fama quidem acceperunt.”

4) Cycero De natura Deorum lil, 21.



244

gdy niema .klucza do bezpośredniego porównania z przy­
rodą.

Wiemy dużo o religji Egiptu starożytnego, a jednak 
wiemy tak mało; wiemy dużo o świątyniach, rytuałach, imio­
nach bóstw, formułkach liturgicznych, ale mało o niewido­
mych pojęciach religijnych, ukrytych pod temi zswnętrzne- 
mi objawami. Nie ulega jednak wątpliwość1, że zasadni­
cze pojęcia O słońcu przenikają całą teologję egipską. 
Ra, który przebywa > w; łodzi górne i niższe przestwo­
rza wszechświata, jest słońcem w całej pełni swej osobo­
wości kosmicznej. Można też wskazać charakter słoneczny 
w dwóch innych bóstwach: w Ozyrysie, ogłaszającym dobro 
i prawdę, który umiera pod przemocą ciemności i staje się 
sędzią w zachodnim kraju Amenti, oraz w synu jego Mo­
rusie, zabójcy potwornego Seta ’). W religjacl: szczepu se­
mickiego stanowisko Słońca zaznacza- się przez długi szereg 
stuleci. Przestroga dla Izraelitów, aby nie czcili i nie służy­
li słońcu, księżycowi i gwiazdom, oraz wzmianka o J ozjaszu, 
który „zniósł konie, które byli da1! królowie judzcy7 Słcńco- 
wi, a wozy słońcowe spalił ogniem” 2 3), zgadzają się ^najzu­
pełniej ze stanowiskiem, które bóg słońca zajmuje w innych 
religjach semickich, jak Szamas w Asyrji, lub 3aa.', nazywa­
ny wyraźnie Baal-Szemesz, czyli Pan-Słońce. Religja sy­
ryjska, zarówno jak perska, wprowadziła do Rzymu nowy 
rodzaj czci słońca, kult Elagabala, a wstrętny kapłan i ce­
sarz zarazem, który nosił imię Heljogabala, upamiętnił je 
w historji :j. Euzebjusz pisał wprawdzie o religji semickiej 
w czasach późniejszych; ale posiadając fakta powyższe, nie 
mamy powodu wątpić o twierdzeniu jego, gdy opisuje Feni* 
cjan i Egipcjan, jako poczytujących słońce, księżyc i gwiazdy 
za bogów, za jedyne przyczyny powstawania i niknięcia 
wszech rzeczy. 4).

Bardzo rozpowszechniona i głęboko zakorzeniona ^ reli­
gja słońca stawiła mocny opór wpływom chrześcjaństwa i by­
ło to oznaką przewrotu w pojęciach religijnych świata cy­
wilizowanego, gdy Konstantyn, ten zapamiętały . wyznawca 
słońca, porzucił wiarę w Apolla dla Chrystusowej. Pokazu-

’) Ob. Wilkinson Ancient Egyptians\ Renouf Religion of 
Ancient Egypt.

a) Deut. IY, 19; XYII, 3; Ks. Królewskie XXIII, 11.
3) Movers Phönizier I, 162, 180, itd. Lamprio Helioga­

bal. I.
4) Euseb. Praeparat. Evang. I, 6.



245

je się, że nawet połączenie sabeizmu z chrześcjaństwem by­
ło możliwe, bo w Armenji i jej okolicach sekta czcicieli 
słońca przetrwała aż do czasów nowożytnych pod nazwą 
chrześcjar Jakobitów. '). Coś podobnego pojawia się też 
w łonie wiary mahometańskiej, gdyż są Arabowie Beduini, 
którzy nie przestali jeszcze czcić wschodzącego słońca, po­
mimo zakazu proroka kłaniania się słońcu i księżycowi i po­
mimo muzułmańskiego twierdzenia, że „słońce wschodzi mię­
dzy rogami djabła” * 2). Cześć słońca spadła na poziom prze­
żytków w chrześcjaństwie. Za czasów Lucjana Grecy cało­
wali sobie ręce, co było oddawaniem czci wschodzącemu słoń­
cu. Tertuljan skarżył się jeszcze na chrześcjan, że mają po­
ciąg do oddawania czci ciałom niebieskim i że poruszają 
wargami ku wschodzącemu słońcu (Sed et plerique vestrum 
affectatione aliquando et coelestia adorandi ad solis ortum 
labia vibratis 3 4). Leon Wielki w piątym wieku po Chr. po­
wstawał przeciwko pewnym chrześcjanom, którzy, wchodząc 
do bazyliki św. Piotra, lub stojąc na szczycie wzgórza, zwra­
cali się do wschodzącego słońca i bili mu pokłony, czynią 
to, powiada, w części z niewiadomości, a w części w duchu: 
pogaństwa t). Wieśniak z Górnego Palatynatu uchyla dziś 
jeszcze kapelusza przed wschodzącem słońcem, a na Pomo­
rzu człowiek chory na gorączkę powinien powtórzyć trzy­
krotnie, patrząc w słońce wschodzące: „Kochane słońce,
zejdź prędko i zabierz ode mnie te siedmdziesiąt siedm gorą­
czek. W Imię Ojca i t. d.” 5).

Starożytne obrzędy czci słońca zachowały się w chrześ­
cjaństwie nowożytnem przeważnie w dwojaki sposób: na­
przód w obrzędach związanych ze zwracaniem się na wschód, 
o czem rozwiedziemy się obszerniej W jednym z następują­
cych rozdziałów (mówiąc o „orjentancji”) i powtóre w prze­
trwaniu wielkich uroczystości słonecznych, którym chrześ­
cijaństwo sprzyjało i które nawet włączyło do obrzędów re­
ligijnych. Początek wicsny, będący u wielu ludów począt­
kiem roku, obchodzony uroczyście, przelał swoje cechy cha­
rakteru słonecznego na święta Wielkanocne. Ognie wielka 
nocne, palone na wzgórzach Niemiec północnych a rozkłada­
ne co mila, utrzymały się. jeszcze gdzieniegdzie, jako zwy­

*) Neander Church History VI, 341. Garsten Niebuhr Rei- 
sebeschr. II, 396.

2) Palgrave Arabia I, 9; II, 258. Ob- Koran XLI, 37.
3) Tertuljan Apolog. adv. Gentes XVI. Ob. Lucjan de 

Saltat XVII; por. Job XXXI, 26.
4 ) Leo. I, Šerm. VIII w Natal Dom.
5) Wuttke Volksaberglaube 150.



246

czaj miejscowy. Wieśniacy sascy i brandeburscy dziś, jak 
przed laty, udają się w dzień Wielkiejnocy na szczyty 
wzgórz, aby zobaczyć, jak wschodzące słonce wesoło trzy 
razy skoczy. To samo czynili niegdyś Anglicy za czasów, 
gdy Tomasz Browne bronił dziwnej naowczas tezy, że „słon­
ce nie pląsa w dzień Wielkiejnocy.” Ze obrzęd . słoneczny 
niecenia nowego ognia został przyjęty przez Koście chrześ- 
cjański, dowodów tego dostarczają nam różne kraje europej­
skie, gdzie zachowuje się zwyczaj gaszenia ognia w przed­
dzień Wielkiejnocy i uroczystego zapalania nowego ognia ł). 
Dwie inne uroczystość", chrześcjańskie, do których przyłączo­
no obrzędy słoneczne, są, jak się zdaje, nawet pochodzenia 
pogańskiego. Rzymska uroczystość w dzień przesilenia zi­
mowego, obchodzona z5 grudnia (VIII Kai. Jan.) w związku 
z czcią boga-słońca Mitry, została zaprowadzona w takiej po­
staci zapewne po wyprawie wschodniej Aureljana, roku 273 
po Chr. i dzięki tej uroczystości dzień ten nazwano urodzi­
nami niezwyciężonego słońca, „Dies Natalís Polis invicti. ’ 
Z najzupełniejszem zastosowaniem symbolicznem, chociaż bez 
żadnej podstawy historycznej, dzień ten przyjęto w kościele 
zachodnim za rocznicę narodzenia Chrystusa; widzimy to 
w IV-tym wieku wszędzie na zachodzie, a stąd i kościół 
wschodni począł też święcić ten sam dzień, jako Dies Nata- 
lis. Usiłowano usprawiedliwić datę tę historycznie, ale bez 
powodzenia, albowiem nie stwierdza tego, ani nawet pra.w- 
dopodobnem nie czyni żadna tradycja starochrześcjańsk^j 
Przeciwnie, z pism ojców Kościoła po ustanowieniu święta 
tego można wnosić o niezaprzcczonem słonecznem pocnodze- 
niu jego. W roztrząsaniach symbolizmu religijnego o słońcu 
materjalnem i duchowem Augustyn i Grzegorz z Nissy roz­
prawiają o światłości promieniejącej i rozpraszającej ciemno­
ści po Narodzeniu, a Leon Wielki, za którego czasów widocz­
nie dobrze jeszcze pamiętane pierwotne słoneczne znacze­
nie uroczystości, gromi w jednem swem kazaniu zgubne 
mniemanie (pestifera persuasio), jak je nazywa, jakoby dzień 
ten święcono nie na pamiątkę urodzenia Chrystusa, ale, jak 
powiadają, na cześć nowego słońca * 2). Pamięć obrzędów

') Grimm Deutsche Myth. 581 i dalej. Uuttke, 17, 93. 
Branć Pop. Ant. I, 157 itd. Early Hist, of Mankind 260. Mur­
ray Handbook fov Syria and Palestine, 1868, str. 162.

2) Ob. Pauly Real-Encyclop. pod wyr. „Sol”; Petavius Ju- 
liani lmp. Ope”a 200—2, 277. Bingham Antiquities of Chris­
tian Church ks. XX, rozdz. lV;Neander Church Hist. III, 437; 
Beausobre Hist. de Plamchee TI, 691; Gibbon, rozdz. XXII; Creu- 
zer Symbolik I, 761 itd.



247

słonecznych, w związku z przesileniem zimowem, przechowa­
ła się dotąd w Europie i dostarcza również świadectwa, iż 
dzień Bożego Narodzenia był pierwotnie świętem słońca, że 
przypomnimy tu tyko ognie, zwane w Anglji „yule-łog”, 
a we Francji „souche de Noël.” Dawne pojęcia posłużyły 
nawet do użycia przenośni w kolędzie kościelnej: „Sol novus 
oritur” '). Letnie przesilenie stanowi niby dopełnienie zimo­
wego. W całej Europie obchodzono je uroczyście paleniem 
ogni na wzgórzach, pląsaniem dokoła i przeskakiwaniem 
przez stosy, oraz staczaniem płonących kół w doliny, na 
znak zniżającego się biegu słońca. Wszystkie te starożytne 
obrzędy chrześcjaństwo przeniosło na wigilję św. Jana * 2). 
Zdaje się, że ten sam kierunek symbolizmu, który złączył 
obrzędy zimowego przesilenia ze świętem Bożego Narodze­
nia, działał w połączeniu uroczystości letnich z dniem św. 
Jana Chrzciciela, szukając aluzji do słów: „On musi rosnąć- 
ja zaś muszę ustępować.”

Cześć księżyca, ktćra pod względem ważności niżej stoi 
od czci słońca, ogarnia ten sam obszar kultury. Zdarza się 
czasami, że księżyc uznawany bywa za wielkie bóstwo przez 
plemiona, które niezbyt wysoko cenią słońce, a nawet je 
lekceważą. Dzicy brazylijscy zdają się szczególną czcią ota­
czać księżyc, według którego ustanawiają święta i regulują 
czas, oraz wróżą o przyszłości. Podnoszą ręce do księżyca 
z okrzykami zdziwienia „teh! teh!” i każą czarownikom oka­
dzać dzieci, aby je ochronić od chorób, zsyłanych przez 
księżyc, a kobiety podnoszą niemowlęta ku promieniom jego. 
Botokudowie wyznaczają księżycowi, Taru, pierwsze miejsce 
wśród ciał niebieskich, uznając go za sprawcę grzmotu 
i błyskawicy, oraz nieurodzaju w roślinach i owocach; cza­
sem spada on nawet na ziemię i wtedy wielu ludzi umiera 3 4). 
Dawne opisy Karybów przedstawiają ich, jako oddających 
większą cześć księżycowi, niż słońcu; na nowiu wybiegali 
oni z domów, wołając: „Oglądajcie księżyc!” ł). Ahtowie

') Grimm D. M. 593, 1223. Brand Popular Antiçuities I, 
467. Monnier Traditions Populaires 188.

2) Grimm D. M. 583; Brand, Í, 298; Wuttee, 14, 140. 
Beau sobre, 1. c.

3) Spix i Martius Reise in Brasilien I, 377, 381; Martins 
Btlvtwg. Amer. I, 327; ks. Maks. v. Wied. Il, 58; J. G. Müller, 
218; 254; również Muster Po.tagonians 58, 179.

4) De la Borde Caraïbes 525.

Cywilizacja pierwotna, t. Il, 17



248

na wyspie Vancouvera czczą podobno słońce i księżyc, 
a szczególnie księżyc w pełni i słońce u zenitu. Uważając 
księżyc za męża, a słońce za żonę, zwracają modlitwy prze­
ważnie do księżyca, jako do bóstwa wyższego; jest on głów­
nym przedmiotem czci i powiadają o uim, że „spogląda na 
ziemię, odpowiadając na modlitwy i widząc każdego” '). 
Huronowie pojmowali rzecz tę nieco inaczej, uważając księ­
życ Aataencik za stwórcę ziemi i człowieka i za babkę Jo- 
uskehy, słońca, z ktćrem wspólnie rządzi światem * 2). W Afry­
ce cześć księżyca panuje w wielu okolicach, gdzie cześć 
słońca jest nieznana, albo niewyraźna. Szczepy, zamieszkałe 
na południu Afryki środkowej, wyczekują pierwszych pro­
mieni księżyca na nowiu i witają je radośnemi okrzykami 
„kua!”; wykrzykują też wielkim głosem modlitwy do niego 
W podobnych okolicznościach Makololo dra Livingstona 
modlił się: „Niech podróż nasza z białym człowiekiem wypad­
nie pomyślnie!” i t. d. 3). Ludzie ci naznaczają święta na 
nowiu, który też wpłynął w wielu krajach na ustanowienie 
uroczystości perjodycznych. Plemiona murzyńskie zdają się 
witać nów z radością, albo z obawą. Mieszkańcy Gwinei 
podskakują, poruszając się dziwacznie i rzucają nawet głow­
nie ku niemu; Murzyni z plemienia Fetu podskakują trzykrot­
nie ze złcżouemi rękami i ślą mu dziękczynienia, a ludzie 
z plemienia Aszango spoglądają na nów z zabobonnym stra­
chem 4 5). Dzicy w Kongo padają na kolana, albo stojąc, 
klaskają w ręce i krzyczą: „Obym odnowił życ:e, jak ty się 
odnowiłeś!” s). Na początku zeszłego stulecia opisywano 
Hotentotów, że tańczą i śpiewają przez całą noc księżycową 
na nowiu w pełni, nazywając księżyc „wielkim wodzem” 
i wołając: „Eądź pozdrowiony!” „Daj nam zdobyć dużo mio­
du!” „Oby bydło nasze miało obfitą paszę i dawało dużo 
mleka!” Zgodnie z poglądem, któryśmy przytoczyli, mó­
wiąc o plemionach na północo-zachodzie od nich, Hotentoci 
połączyli w podaniach swych księżyc z owem fatalnem po­
słannictwem do ludzi, które zapowiadało ludziom odmładza­
nie się na podobieństwo księżyca, ale które stało się obietni­

Ł) Sproat Savage Life 206; Tr. Eth\ Soc. Y, 253.
2) Brebeuf w Rei. des Jés. 1635, str. 34.
3) Livingstone &} A/r. 235; Waitz, II, 175, 342.
4) Römer Guinea 84; Du Cïiaillu Ashango-land 428; ob. 

Pnrchas, V, 766. Muller Fetu 47.
5) Meroila Congo, u Pinkertona, XYI, 273



249

cą śmierci skutkiem pomyłki zwierzęcia, niosącego tę wia­
domość *).

Księżyc zajmuje jednak najczęściej miejsce drugorzęd­
ne, które mu. sama przyroda wskazuje, miejsce niższego to­
warzysza słońca, czego ślad zachował się nawet w języku 
angielskim, gdyż niedziela, Sunday (dzień słońca), poprzedza 
poniedziałek, Monday (dzień księżyca). O stosunku ich wza­
jemnym do siefcńe jako brata i siostry, albo męża i zony 
wspominaliśmy już powyżej, jako o rysie mitologicznym. 
Z mnóstwa dzik'ch ludów, które pod względem religji mogą 
stanąć obok siebie, wyliczymy tu tylko Delawarów w Ame­
ryce północnej * 2), Ajnów na wyspie Jesso 3), Bodoan w In- 
djach północno - wschodnich 4) i Tunguzów w Syberji 5). 
Obok meksykańskiego boga-Słońca, Tonatiuh, znajdował się 
Mectli, Księżyc, który miał mniejszą piramidę i świątynię 6 7 8). 
W Bogocie księżyc, utożsamiany w mitach ze Złym Bogiem, 
miał miejsce i obraz swój w świątyni obok słońca, które by­
ło mu mężem T). Peruwjańska Matka-Księżyc, Mama-Quilla, 
miała srebrną twarz, w przeciwieństwie do złe tej twarzy 
brata swego i męża, Słońca, którego towarzyszką była w ba- 
Ejecznem cywilizowaniu kraju B). W starożytnej religji japoń­
skiej Kami, najwyższy bóg Słońce, był potężniejszym, niż 
bóg-Księżyc, którego czczono pod postacią lisa 9). Zwraca­
jąc się do ludów historycznych starego świata, znajdujemy 
Słońce obok Księżyca w zabytkach kultury semickiej. Pra­
wo żydowskie nakazywało ukamienować męża, lub kobietę, 
która „poszła i służy innym bogom i czci bądź słońce, bądź 
księżyc, bądź inne z ciał niebieskich. * Ciekawym dokumen­
tem jest też opis przysięgi, towarzyszącej zawarciu przymie­
rza między Filipem Macedońskim, a wodzem wojsk karta- 
grńskich i libijskich; jest ona wymownym dowodem, do ja­
kiego stopnia doszło zapormronie pierwotnej tożsamości bo­

*) Kolbe Beschryving van de Kaap de Goede Hoop 
-ozęść I, XXIX. Ob. wyżej, t. I, str. 294.

2) Loskiel Ind. of N.-Am^ część I, 43.
3) Bickmore A<,nosi w Tr. Eth, Soc. VIT» 20.
4) Hodgson Abor. of India 167.
5) Georgi Reise im Russ. R. I, 275.
6) Clarigeřo' Messico II, 9, 35; Tylor Mexico, 1. c.
7) Waitz, IV, 362.
8) Ga psí laso de la Vega Commentarios Reales lii, 21.
°) Siebold Nippon część V, 9.



250

gów przyrody, które miały wszędzie charakter lokalny, tak, 
źe to samo bóstwo występowało dwa, lub trzy razy pod 
właściwym sobie kształtem i nazwą miejscową. Herakles 
i Apollo znajdują się tam w towarzystwie Słońca, c obok 
uosobionego księżyca zjawia się „bóstwo kartagińskie" któ­
re dla słusznych powodów uznać trzeba za Astartę, boginię 
o charakterze księżycowym. Oto szereg bogów, których we­
zwano:- „Przed Zeusem, Herą i Apollem; przed boginią karta- 
gińską (ôaffiovoç Kapy/jSovuov), Heraklesem i Jolaosem; wobec 
Aresa, Trytona, Posejdona; wobec bogów, którzy walczyli 
z wojskami, wobec Słońca, Księżyca i Ziemi, wobec rzek, 
łąk i wód; wobec wszystkich bogów, którzy rządzą Macedo- 
nją i resztą Grecji, wobec wszystkich bogów, którzy byli na 
wojnie i którzy byli świadkami tej przysięgi...” '). Gdy Lu­
cjan zwiedzał sławną świątynię w Hjerapolis w Syrji, widział 
tam wyobrażenia innych bogów, „ale nie pokazano mu obra­
zów Słońca i Księżyca ” Kiedy spytał o przyczynę tego, od­
powiedziano mu, że nie wszyscy widzą postaci innych bo­
gów, ale Słońce i Księżyc są jawne i wszyscy mogą Je wi­
dzieć a). W teologji egipskiej, nie mówiąc już o innych 
istotach nadprzyrodzonych, którym przypisywano charakter 
księżycowy, Chonsu, Księżyc, jest zupełnie _odrębnem bó­
stwem 3). W teologji aryjskiej Księżyc, Selene, stoi obok 
więcej zbliżonych do ludzi Hekaty i Artemidy ł), a Luna 
obok mniej zrozumiałej Lucyny i Djany z zapożyczonymi 
atrybutami 5); starożytni zaś Teutoni przestawali na właści­
wej nazwie jego: Moon (Mond, księżyc) e). Co do przeżyt­
ków czci księżyca w wyższych religjach, tc są one bardzo 
zbliżone do zabytków czci słońca. Muzułmanie wierzą w jed­
nego Boga, a jednak klaskają w ręce i modlą się, ujrzawszy 
księżyc na nowiu T). Jeszcze w XV wieku powstawano 
w Europie przeciwko czcicielom nowiu, którzy klękali przed 
nim, zdejmując czapkę, lub kapelusz; ale dziś jeszcze można 
widzieć ludz , którzy, wpół żartem, wpół przez konserwatyzm, * 2 3 * 5 6 7

!) Deuteron. XVII, 3; Polib. VU, 9; ob. Movers Phönizier 
159, 536, 605.

2) Lucjan De Syria Dea IV, 34.
3) Wilkinson Ancient Egyptians, wyd. BirCh, III, 1/4. Ob. 

Plutarcb Is. et Osir.
*) Welcker Griech. Götterl. I, 550 i dalsze.
5) Cic. De naL Dèor. II, 27.
6) Grimm D. M. rozdz. XXTL
7) Akcrblad Lettre à Italinsky. Burton Central Afr. II, 

346- Mungo Park Travels, u Pinkertona, XVI, 875.



251

zdejmują kapelusz przed księżycem. Że srebro uchodziło za 
kruszec księżycowy, okazuje się to ze zwyczaju przewracania 
srebrnych pieniędzy po spełniemt aktu czci, a praktyczny 
rozsądek wieśniaka utrzymuje dziś jeszcze, że to zła wróżba, 
jeżeli osoba, widząca nów po raz pierwszy, nie ma przy so­
bie srebrnika ').

Badając rozwój czci przyrody, przekonaliśmy się, że 
chociaż Ogień, Powietrze, Ziemia i Woda nie zostały^ pi zez 
ludy niższe ułożone w system czterech żywiołów,^ to jednak 
w czci ich, oraz w czci Słońca i Księżyca, przeświecają już 
w kulturze pierwotnej typy wielkich bogów, które w wyż- 
szem wielobóstwie dalej się rozwijały.

«) Grimm D. M. 29, 667; Brand, III, 146; Forbes Leslie 
.Early Races of Scotland I, 136.



v

ROZDZIAŁ XVII.

Animizm (ciąg dalszy).

Wielobóstwo zawiera szereg bogów, rządzących przyrodą i życiem 
człowieka. — Bóg urodzin. — Bóg rolnictwa. — Bóg wojny. — Bóg: 
zmarłych. — Pierwszy człowiek jako boski przodek. — Dualizm; 
jego pierwiastkowy i nie etyczny charakter u ras niższych; rozwój 
jego z postępem kultury. — Dobre i złe bóstwo. — Wiara w prze­
wagę jednego głównego bóstwa zbliżona, a jednak odmienna od jed- 
nobóstwa. — Pojęcie o bóstwie, najwyższem, lub panującem, jako do­
pełnienie systemu wielobóstwa, pochodzącego z filozofj"/ animistycznej, 
a rozwijającego się u wyższych ludów. — Pogląd ogólny na ani­
mizm, jako na filozofję religji. — Zebranie teorji o rozwoju animiz- 
mu na wszystkich stopniach kultury; pierwotna postać jego zarysc- 
wuje się najlepiej u niższych ludów, a przeżytki jego u wyższych 
ludów są świadectwem przejścia animizmu z wiary dzikich do wia­
ry świata barbarzyńskiego i cywilizowanego. — Przemiany animizmu 
w historji religji; pierwotno i późniejsze stanowisko i ego., jako filozc- 
fji wszechświata; późniejsze przekształcenia jego stają się zasadą

moralności.

Obok wielkich bóstw-fetyszów, jak niebo, ziemia, słońce 
i księżyc, wielobóstwo uznaje wielkich bogów innego rodza­
ju, których znaczenie polega na wykonywaniu pewnych 
ważnych czynności w biegu przyrody i życiu człowieka. Lu­
dy niższe tworzą bóstwa takie, ‘dając uznanym bogom osob­
ne zadania do spełnienia, albo przypisując czynności te isto­
tom nadprzyrodzonym, stworzonym w tym celu. Tworzenie 
bóstw tego rodzaju doszło w złożonym systemie wyższego 
wielobóstwa do bez porównania znaczniejszych rozmiarów..



257

Spotykamy tu też świat podziemny demona Supaja '). Wie­
dzenia tego rodzaju wzbudzają podejrzenie, że się zrodziły 
pod wpływem europejskim, albo że je zapożyczono od Euro­
pejczyków; lecz posiadamy też dowody samodzielnego ich 
początku. W Polinezji można podejrzewać, że zły bóg Wi- 
ro, pan kraju Reigna, na zachodzie położonego świata dusz 
zmarłych Nowozelandczyków, jest przetworem pojęcia o dja- 
ble, przyjętego od kolonistów, lub misjonarzy. Ale małe jest 
równie oryginalnych pomysłów, jak pojęcie Samoańczyków
0 bóstwie Saveasiuleo, które włada przeznaczeniem, wojną
1 innemi sprawami ludzkiemi i jest władcą podziemnego Bu- 
lotü. Górna część ciała boga tego jest ludzka i mieszka 
w wielkim domu własnym, wraz z duchami zmarłych wo­
dzów, a dolna, wyglądająca, jak ogon węgorza, lub węża, 
przebywa w morzu. Dziwna ta istota pojawia się też pod 
podobnie brzmiącem imieniem (Siuleo=Hikuleo) w pokrew­
nych mitach sąsiednich wysp Tongańskich. Tongański Hi- 
kuleo mieszka w Bulotü, krainie duchów, leżącej na zacho­
dzie, daleko na morzu. Dowiadujemy się tu o przeznaczeniu 
ogona jego. Ciało jego odbywa wędrówki, ogon zaś zostaje 
na straży w Bulotü i tym sposobem może on wiedzieć, co 
się w dwóch miejscach dzieje. Hikuleo zabierał zwykle sy­
nów pierworodnych wodzów tongańskich, aby zaludnić wys­
pę błogosławionych i tak przerzedził zastępy żyjących, że 
wreszcie litość obudziła się w innych bogach. Tangaloa 
i Maui pochwycili Hikuleo i otoczyli go mocnym łańcuchem, 
którego jeden koniec przymocowali do nieba, a drugi do 
ziemi. Inny bóg zmarłych, o silnie zaznaczonym typie kra­
jowym, rarotongański Tiki, duch przodków, jak w Nowej 
Zelaudji, posiada długi dom, miejsce nieustannej radości, 
dokąd udawać się muszą umarli * 2). Z pośród szczepów tu- 
rańskich Sanojedzi wierzą w bóstwo, zwane „A”, przebywa­
jące w nieprzejrzanych ciemnościach, zsyłające chorobę 
i śmierć ludziom i renom i panujące nad tłumem duchów, 
które są przodnami zmarłych. Tatarzy mówią o dziewięciu 
Irle-Hanach, którzy panują w ponurem, podziemnem któle-

') Rites and Laws of Yncas, tlum. i wyd. C. R. Marklia- 
nia, 32, 48 (modlitwa z rękopiśmiennej notatki C. K. M.); Gar- 
cilaso de la Vega, ks. II, řozdz. 2, 7; Brinton Myths of New 
World 251.

2) Turner Polynesia 237; Farmer Tonga 126; Yate New 
Zealand 140; J. Williams Misstonory Enterprise 145. Ob. 
Schirren Wandersagen der Neuseeländer 89; Williams Fiji 
I, 246.



258

stwie i rządzą nie tylko duszami zmarłych, ale także wielką 
ilością niższych duchów podrzędnych, widzialnych i niewi­
dzialnych. W ciemnym podziemnym świecia Finnów panuje 
Mana, czyli Tuoni, istota, która powstała z uosobienia smut­
nego kraju zmarłych, albo śmierci '). To samo powiedzieć 
można o greckim Aidesie (Hadesie) i o skandynawskiej Heli, 
których imiona mniej może przez zmieszanie pojęć, ile raczej 
przez myśl o właściwem ich znaczeniu posłużyły do oznacze­
nia smutnych miejscowości, nad któremi wyobraźrha, uoso­
biwszy je, kazała im panować * 2). W podobny sposób, cho­
ciaż wychodząc z innego wyobrażenia, starożytni Egipcjanie 
użyli wielkich bogów słonecznych do rządzenia światem pod­
ziemnym na zachodzie Ozyrys stał się parem zmarłych 
w Amenti 3).

Do szeregu wielkich bogów całego świata ważnej gro­
mady dostarczają czciciele cieniów przodków, logicznie poję­
cia swe rozwijając. Kult duchów rodzinnych, który łączą 
zwykle z bóstwami plemiennemi, wiedzie do uznania wyż­
szych bóstw, w rodzaju boskiego przodka, łub pierwszego 
człowieka. Uwierzywszy w istnienie takiej istoty, dochodzi 
się z łatwością do postawienia jej na czele zmarłych, których 
była przodkiem i głową. Anegdota, którą książę Maksymi- 
ljan von Wied zaczerpnął od Mandan, jest próbką pojęć, 
stanowiących jedną z podstaw dzikich religji, mianowicie 
myśl o boskości pierwszego przodka, o mitycznym związku 
śmierci słońca i zejścia jego do krainy podziemnej z takąż 
doią człowieka, oraz o naturze obcowania duszy ludzkiej 
z bóstwem. Powiadają oni, że pierwszy człowiek przyrzekł 
Mandanom być im pomocą w potrzebie i poszedł na zachód. 
Zdarzyło się, że wróg tymczasem zaczepił Mandan. Jeden 
z nich chciał posłać ptaka do wielkiego przodka, prosząc 
o pomoc, ale żaden ptak nie mógł lecieć tak daleko. Inny 
pomyślał, że wzrok dosięże owej krainy, ale wzgórza posta­
wiły mu zaporę. Natenczas trzeci oświadczył, że myśl jest 
z pewnością najpewniejszym sposobem dostania się do pierw­
szego człowieka. Cdział się w skórę bawoła, upadł na zie­
mię i rzekł: „Myślę — myślałem — wracam.” Gdy zrzucił 
skórę, był oblany potem; ale boski opiekun, którego wzywał

*) Castrén Finn. Myth. 128, 147, 155; Waitz, II, 171 
(Afryka).

2) Weleker Griech. Götter 1. I, 395. Grimm Deutsche 
Myth. 288.

3) Brugsch ReUgicm der alten Aegypter; Księga Zmarłych.



259

w niedoli, zjawił się '). Pouczające są różnorodne drogi, 
któremi ludy amerykańskie rozwinęły pojęcie o boskim 
przodku. Plemiona Mingo czczą i składają ofiary pierwsze­
mu człowiekowi, który został ocalony z wielkiego potopu 
i który jest potężnem bóstwem, stojącem obok Pana Życia 
i z nim utoźsamianem. Niektórzy Indjanie z nad Misisipi 
twierdzą, że pierwszy człowiek wstąpił do nieba i grzm" 
stamtąd, a Dog-ribowie (Psie-żebra) utrzymują, że to on 
stworzył słońce i księżyc z). Tamoi, pradzsd i „starzec nie­
ba” Guaranjan był pierwszym ich przodkiem, mieszkał wśród 
nich i uczył ich uprawy roli; wreszcie wstąpił do nieba od 
wschodu, obiecując pomagać ludziom w potrzebie i zabierać 
ich po śmierci z drzewa świętego do nowego życia, w któ- 
rem spotkają się wszyscy i nie uczują braku polowania 3).

Wierzenia o boskim przodku rozwinęły w Polinezji 
osobną grupę różnorodnych i zlewających się z sobą bóstw 
przyrody. Ludzie pochodzą od boskiego Maui, którego Eu­
ropejczycy nazwali Adamem Nowej Zelandji, albo od Tiki 
Rarotongan, który jest mu zapewne równoznacznym (Mauiti- 
ki) i zjawia się jako Tii na wyspach Towarzyskich; jednakże 
Adamem polinezyjskim jest właściwie Taata=człowiek, syn 
Tii’eg'o, przodek rodzaju ludzkiego. Można też nie bez słusz­
ności utożsamiać Maui’ego i pierwszego człowieka z Akeą, 
pierwszym królem hawajskim, który, skończywszy żywct na 
ziemi, zstąpił do państwa podziemnego, gdzie objął rządy 
nad zmarłemi; ci zaś obozują pod rozłożystem drzewem, kou, 
piją wodę rzek piekielnych i żywią się jaszczurkami i moty­
lami ł). W mitologji Kamczatki pierwszy człowiek jest krew­
nym stwórcy, ale nie bywa z nim utożsamiany. Jeden z sy­
nów Kutki, stwórcy, nazwiskiem Haecz, był pierwszym 
człowiekiem, mieszkał na ziemi, a po śmierci zeszedł do 
Hadesu i został panem świata podziemnego; tam przyjmuje 
on zmarłych i zmartwychwstałych Kamczatczyków, którzy 
pędzą życie, podobne do ziemskiego, tylko że w pięknej pod­
ziemnej krainie panuje spokój i dostatek, jaki panował.

') Ks. Maks. v- Wied A. Amerika II, 157-
2) J. G. Miiller Amer. Urrel. 133 i dalej, 228, 255. Catlin 

N. A. Ind. I, 159, 177; ks. Maks. v. Wied, II, 149 i dalej. 
Por. Sproat Savage Life 179 (Kuawteaht, Wielki Duch jest też 
pierwszym człowiekiem).

3) D’Orbigny U Homme Américain II, 319.
4) Schirren Watidersagen der Neuseeländer 64 i dalej, 

88 i dalej. Elfis Polyn. Res. I, 111; IY, 145, 366.



260

niegdyś na ziemi, w czasach, gdy stwórca po niej chodził ')• 
Żadne z plemion, które stworzyły sobie boskiego przodka, 
nie dorównywa jednak Zubianom, gorliwym czcicielom przod­
ków. Cześć ich dla cieniów przodków nie tylko zamienia 
po kilku pokoleniach przodków szczepu w bóstwa plemienne 
(Unkulunkulu), ale widzi jeszcze poza niemi pierwotne bó­
stwo rasy, zbyt odległe i zbyt mało znane, by mogło odbie­
rać cześć istotną, a jednak utożsamiane ze stwórcą i zwane 
pierwszym człowiekiem, który „oddzielił się na początku”, 
prastarym, wielkim Unkulunkulu. Najżywsze uczucia re’igij- 
ne Zuluan zwracają się do duchów zmarłych. Dziki składa 
pradziadowi swemu ofiary z ulubionych wołów, śle do niego 
błagalne modlitwy i rozciąga cześć swą aż do tych boskich 
przodków, których zaszczytne imiona żyją dotąd w pamięci 
wyznawców; pierwszy człowiek nie należy do ich szeregu. 
„Na początku zobaczyliśmy, żeśmy stworzeni przez Unkulun- 
kulu. Lecz kiedy choroba nas trapiła, nie czciliśmy go i nie 
prosiliśmy o nic. Czciliśmy tylko tych, których widzieliśmy 
na własne oczy, których śmierć i życie są nam znane 
Unkulunkulu nie miał syna, któryby mógł czcić go, nikt nie 
wracał myślą do początku, bo ludność wzrastała, aż wkońcu 
rozsypała się w różne strony i każdy dom miał swoje sto­
sunki; nikt nie powiedział „Ja to jestem z rodu Unkulunku- 
lego!” Co dziwniejsza, Zuluanie, którzy nie śmieją obrazie 
prostego ducha „idhlczi”, bojąc się, że rozgniewany może 
ich pozabijać, posuwają się aż do wyszydzania imienia wielkiego 
pierwszego przodka. Dorośli, chcąc zgromadzić się na po­
gawędkę, albo na ucztę, wysyłają dzieci, aby wołały „Unku­
lunkulu” na całe gardło. „Imię Unkulunkuir nie wzbudza 
w czarnych szacunku, ho ród jego już nie istnieje. Jest ono 
zupełnie jak imię starej baby, która nic dla siebie zrobić nie 
może, tylko siedzi ciągle na jednem miejscu, od rana do no­
cy, Dzieci naigrawają się z niej, bo nie może już schwytać 
ich i ukarać, tylko puszcza wodze językowi jakiem jest 
imię Unkulunkulu, gdy wszystkie dzieci wysyłają, aby je 
wykrzykiwały. Stało się ono igraszką dziecięcą” * 2).

W religji Arjów znajdujemy bóstwa, odpowiadające po­
wyżej opisanym. Jąma indyjski, mający trojaką naturę, jest 
zarazem pierwszym człowiekiem, bogiem słonecznym piekła 
i sędzią zmarłych. Profesor Maks. Miiller w następujący 
sposób określa istotę bóstwa tego, syna Wiwaswata, Słońca: 
„Słońce, pojmowane jako zachodzące, lub umierające co

ł) Steller Kamtschatka 271.
2) Callaway Religion of Amazulu 1—104.



261

wieczór, lest pierwszym podróżnym, który przebył ścieżkę 
żywota od wschodu do zachodu, pierwszym śmiertelnikiem, 
który pokazał nam drogę, gdy wędrówka nasza się skończy 
i gdy słońce nasze zajdzie na zachodzie. Tam to udawali 
się ojcowie za Jamą, tam siedzą z nim, radując się; tam też 
i my podążymy, gdy wysłannicy jego (dzień i noc) nas znaj­
dą .............Jama przeszedł podobno przez bystre wody, aby
pokazać drogę innym, gdyż on jeden znał gościniec, którym 
kroczyli ojcowie nasi.” Jest to zupełnie konsekwentne rozwi­
nięcie mitu, że stcneczny Jama stał się pierwszym śmiertel­
nikiem, który umarł i odkrył drogę na tamten świat i który 
zgromadza ludzi w ojczyźnie, zapewnionej im na zawsze. 
Jako przedstawiciel śmierci, Jama od początku wzbudzał gro­
zę, a w późniejszej teologji indyjskiej zcstał nie tylko pa­
nem, ale i groźnym sędzią zmarłych; niektórzy Indowie czczą 
jegc tylko z pośród innych bogów, utrzymując, że tylko Ja­
ma stanowi o ich przyszłem życiu, że więc niczego złego, 
ani dobrego od innych bóstw spodziewać się nie mogą.

/ dzisiejszych czasach Indowie i Parsowie hombajscy do­
wiadują się od uczonych europejskich o łączności dwóch nie­
przyjaznych sobie sekt, a także iż Jama, syn Wiwaswata, 
siedzący na groźnym stolcu sędziowskim, nagradzający du­
sze dobrych, a karzący złych okropnemi mękami i że Ima, 
syn vViwanhâo, który na początku świata panował nad 
szczęśliwem królestwem dobrych ludzi Zaratustry, są posta­
ciami, rozwiniętemi z biegiem wieków z tego samego aryj­
skiego mitu słonecznego *). W teologji żydowskiej, chrześ- 
cjańskiej i muzułmańskiej pierwszy człowiek zajmuje zaled- 
wo stanowisko poprzednika rodzaju ludzkiego w piekle, lub 
w niebie, nie zaś wysokie stanowisko pana zmarłych. Ale 
pociąg do ubóstwienia domniemanego przodka, silnie ujaw­
niający się u niższych ludów, i tu wpływ swój wywarł. 
Adam rabinów jest istotą olbrzymią, sięgającą od nieba do 
ziemi, na dowód czego Kabbi Eljezer przytacza ustęp 
z Deuteronomium, IV, 32, „Bóg stworzył człowieka (Adama) 
na ziemi od kraju nieba do kraju jego” * 2). V/ jednym 
z bardziej znanych ustępów Koranu czytamy, że Bóg kazał 
aniołom pokłonić się Adamowi, zastępcy Allaha na ziemi,

') Ryg-Weda X. Atharva- Veda XVIII. Max Müller Lec­
tures, serja 2-ga, 514. Muir Yama itd. w Journ. As. Soc. Aï. 
S. I, 1865. Roth w Zeïtschr. Deutsch. Morgenl. G. IV, 426. Ward 
Hindoos II, 60. Avesta: Vendidad IL Pictet Origines Indo- 
Europ, czgść II, 621.

2) Eisenmenger, część I, 365.



262

lecz pychą uniesiony Eblis (Diabolus) odmówił posłuszeń­
stwa '). Walentynj anie (sekta gnostyków) wierzyli, że 
Adam, pierwszy człowiek, w którym Bóstwo się objawiło, 
jest ziemskim przedstawicielem Demiurga i zaliczali go do 
Eonów I 2).

Postacie wielkich bogów politeistycznych, któreśmy tu 
n aszkicowali z uwzględnieniem pojęć zasadniczych, stanowią­
cych ich podstawę, są wymownym przykładem, że pojęcia, 
zrodzone w umysłach dzikich i pierwotnych, przechodząc do 
wyższej kultury, ulegają z biegiem czasu najróżnorodniejszym 
losom, bywają rozszerzane, przetwarzane, albo zapominane. 
A jednak filozof ja czasów nowożytnych postępuje dotąd 
bardzo często ścieżką, utorowaną przez dzikie pojęcia, tak, 
jak gościńce krajów naszych ciągną się często^ śladem dróg 
z czasów barbarzyńskich. Spróbujmy oględnie i ostrożnie 
wyśledzić bieg szerokich a ważnych uogólnień, dążących dc 
utworzenia dwóch najważniejszych kierunków refigijnych: 
dualizmu i monoteizmu.

Pierwotna forma dualizmu: przeciwstawienie dobrego 
i złego bóstwa, znane jest niższym plemionom. Badanie tych 
dzikich i barbarzyńskich wierzeń wymaga jednak szczególnej 
ostrożności. Stykając się z dzikiemi plemionami, Europej­
czycy, przeniknięci najczęściej dualistycznym duchem chrześ- 
cjaństwa do tego stopnia, że w umyśle ich cały świat ule­
ga wpływowi gromad dobrych i złych duchów, poddanych 
wrogim sobie panom, Bogu i djabłu, bywali bardzo skłonni 
do przesady i mylnego rozumienia wyobrażeń dzikich w tej 
sprawie, tak, iż ich opisy wierzeń krajowców należy przyj­
mować z zastrzeżeniem. Obok tego nie ulega też wątpliwo­
ści, że pojęcia dualistyczne zostały w wielu razach wprowa­
dzone i rozwinięte u dzikich pod wpływem Europejczyków. 
U Australczyków np krążą podania o istnieniu wielkiego 
bóstwa Nambadżandi, które mieszka w raju niebieskim, 
gdzie szczęśliwe cienie czarnych ucztują, śpiewają i tańczą 
:ez końca. Przeciwstawionym mu jest zły lecz wielki "War- 
rügüra, który mieszka w najniższych przestworach, . zsyła 
wielkie nieszczęścia, trapiące ludzkość, a którego krajowcy 
wyobrażają z rogami i ogonem, chociaż kraj nie posiada 
miejscowych zwierząt rogatych 3). Na dnie tych pojęć leży 
zapewne podkład krajowy; ale niepodobna nie dostrzec rysów

I Koran II, 28; VII, 10 itd.
2) Neander Hist, of Chr. II, 81, 109, 174.
3) Oldfield w Tr. Eth. Soc. III, 228- Ob również Eyre, II, 

S56; Lang Queensland 444.



263

zapożyczonych od szerzących się wyobrażeń chrześcjaństwa. 
Religja krajowa Indjan Ameryki północnej uległa też nieja­
kim zmianom pod wpływem białych ludzi. Pojawił się tam 
nawet pogląd dualistyczny, o którym Loskiel, misjonarz 
hernhucki, mający głównie do czynienia z plemionami Al­
gonkinów i j.roków, daje następujące ciekawe szczegóły z ro­
ku 1794;. „Pojęcia o djable, księciu ciemności, otrzymali oni 
(Indjanie) dopiero w czasach nowożytnych od Europejczyków. 
Uważają go za bardzo potężnego ducha, który może czynić 
tylko złe; stąd nazywają go Złym. Tak więc wierzą teraz 
w dwa wielkie duchy, dobrego i złego; pierwszemu przypi­
sują wszystko dobre, drugiemu wszystko złe. Około trzy­
dziestu lat temu nastąpił wielki przewrót w przekonaniach 
religijnych Indjan. Niektórzy kaznodzieje z pośród krajow­
ców poczęli głosid, że mieli objawienia nadprzyrodzone, że 
byli w niebie i rozmawiali z Bogiem. Opowiadali przeróżne 
rzeczy o.podróży do mena, ale zgadzali się na jedno, że nikt 
dostad się tam nie może bez wielkiego niebezpieczeństwa,, 
bp droga wiedzie pod samemi bramami piekła. Siedzi tam 
djabeł w zasadzce i czyha na każdego, kto idzie do Boga. 
Ci, którzy miną szczęśliwie to niebezpieczne miejsce, przycho­
dzą najpierw do Syna Bożego, a potem do samego Boga, 
który, jak utrzymują, dał im rozkaz nauczania Indjan, jaka 
jest droga do nieba. Oni to oznajmili Indjanom, że niebo 
jest mieszkaniem Boga, a piekło mieszkaniem Djabła. Nie­
którzy z tych oratorów nie dotarli do samego mieszkania 
Boga, ale utrzymywali, że zbliżyli się tak, iż słyszeli pia­
nie kogmtów w niebie i widzieli dym, wychodzący z komi­
nów, i t. d.” rf.

Tak jawne dowody, że dzikie plemiona mogą przyjmo- 
wad i włączad do narodowych wierzeń swoich wyobrażenia 
Europejczyków o Dobrym i Złym Duchu, muszą pobudzad 
nas do ostrej krytyki wobec wszelkich opisów religji ludów 
nieucywilizowanych i nie pozwolą uznawać spaczonego odbi­
cia chrześcjaństwa za rodzinną teologję Australji, lub Kana­
dy. O wszom, trzeba rzucić na sprawę tę jaknajwięcej światła, 
aby religja niższych ludów zajęła właściwe stanowisko wobec 
wyższych. Prawdziwie dzikie wierzenia przedstawiają nam 
wistocie pierwotne pojęcia zasadnicze, będące podstawą teo- 
rji dualistycznych u wyższych ludów. Nie ulega wątpliwości,

’) Loskiel Gesch. der Mission unter den Ind. in Nord- 
Jbner. część I, rozdz. 3.

Cywilizacja pierwotna, t. II. 18



264

że myśl dzikich hord obracała się już dokoła zagadnienia 
o złem i dobrem. Dzikie ich, lecz poważne rozumowanie 
usiłowało rozwiązać wielką tajemnicę, której żadne wysiłki 
moralistów i teologów dziś jeszcze odsłonić aie zdołają. Ze 
jednak wogóle doktryna animistyczna ludów niższych nie 
jest systemem etycznym, lecz filozofją człowieka i przyrody, 
przeto dualizm dzikich nie jest teorją oderwanych zasad 
moralności, ale teorją zadowolenia, lub cierpienia, zysku, lub 
straty, dotyczącą jednego osobnika, rodziny jego, albo co 
najwyżej plemienia. Ten ciasny, pierwotny pogląd na bóżni­
cę między złem i dobrem odmalował się dobrze w oświad­
czeniu dzikiego, że gdyby kto zabrał mu żonę, to byłoby 
ile, lecz gdyby on zabrał komu żonę, toby było dobrze. 
Dziki i barbarzymec, którzy działaniu duchów przypisują 
przejawy życia i prawa rządzące przyrodą, skłonni są uwa­
żać te duchy za stale, lub chwilowo przyjazne, albo wrogie, 
jak ludzie, na których są oczywiście wzorowane. Tutaj sama 
przez się nasuwa się analogja z duszami ludzkiemi, które 
opuściły ciało, gdyż te ostatnie bywają zwykle uważane za 
przyjazne, albo wrogie żyjącym. Bardzo charakterystycz- 
nem jest wierzenie Zuluan, że dwa hufce duchów walczyły 
z sobą przez trzy dni o mężczyznę i o kobietę; jeden z huf­
ców owych chciał ich zgładzić, drugi ocalić. Przyjazne du­
chy zwyciężyły, wykopały zaczarowane worki z urokami, 
które zakopano, aby sprawić chorobę i rzuciły je między lu­
dzi, czekających w milczeniu, tak samo, jak duchy rzucają 
obecnie kwiaty w zgromadzenie spirytystów, skupionych 
kolo stolika pukającego '). O duchach, nienależących właści­
wie do rzędu strachów (tj. duchów zmarłych), dowiadujemy 
się z zapisku Rocheforta z XVII wieku o dwóch gatunkach 
duchów, dobrych i złych, w których wierzą Karybowie indji 
Zachodnich. Pisarz ten prawi, że dobre duchy, czyli bóstwa 
są naprawdę djabłami, które ludzi uwodzą i trzymają 
w przeklętej służbie swojej; niemniej jednak ludność odróżnia 
je od złych duchów 2). Rozróżnienia tego nie możemy na­
zwać bezpodstawnem, bo z innych źródeł dowiadujemy się, 
że zadaniem pewnej części tych duchów było czuwać nad 
ludźmi, jako duchy rodzinne; inne przynosiły chorobę. Przy­
toczywszy tyle szczegółów w rozdziałach poprzednich, byłoby 
zbytecznem powoływać się na inne dowody, że dzrcy i bar­
barzyńcy dzielą duchy na dwie przeciwne sobie gromady, *)

*) Callaway Rei. of Amazulu 348.
a) Rochefort Iles /titilles 416. Ob. J. G. Müller, 207.



277

Uczyniwszy przegląd wszystkich Indów na świecie, 
etnograf znajdzie kilka takich, które nie posiadają żadnego 
jasnego wyobrażenia o bóstwie najwyższem. Często jednak 
znajdujemy w opisach tak ogólnikową wzmiankę o istnieniu 
tego wyobrażenia, albo źródło bywa tak wątpliwej wiarogod- 
ności, że nie można go zużytkować. Wszakże w większości 
wypadków, stwierdzonych wskazówkami z różnych okolic 
świata, można odnaleźć pojęcia przewodnie, występujące po­
jedynczo, lub w zmieszaniu z innemi. Wiele dzikich i bar­
barzyńskich religji rozwiązuje największe zagadnienie prostém 
nadaniem pierwszeństwa jednemu bóstwu z liczby wielu. 
Nawet religja czcicieli cieniów przodków zdobyła się na naj­
wyższe bóstwo w osobie pierwszego przodka. Częściej jed­
nak przeriagała zasada czcicieli przyrody, stawiąc na czele 
innych bogów jedno z wielkich bóstw przyrody. Wybór pa­
dał przeważnie na jedno z dwóch potężnych i widzialnych 
bóstw, na Słońce, które wszystkiemu życie daje i na Niebo, 
które wszystko obejmuje, a wyborem tym nie kierowała żad­
na tajemna spekulacja, lecz tylko wskazówki przyrody. Ba­
dając takie poglądy, znajdujemy się przeto na pewnym g'run- 
cie duchowym. W religjach ras niższych możemy też za­
uważyć inną gromadę pojęć, będących na pozór w ścisłym 
związku z poprzedniemu Stawiają one przed nami panteon 
niebieski, urządzony na wzór instytucji politycznych na zie­
mi: pospólstwo stanowią tłumy dusz ludzkich i inne rodzaje 
duchów, przenikających świat, arystokrację wielkie bóstwa 
politeistyczne, a królem jest Najwyższe Bóstwo. Ta strona 
przedmiotu jest stosunkowo zrozumiała; ale obok niej znaj­
duje się druga, ciemna i zawiła. Ludzie myślący, którzy na 
podstawie teorji o ożywiającej ciało duszy, doszli dc wnios­
ku, że boski duch ożywia ogrom całej ziemi i nieba, rozw'- 
nąwszy pojęcie to do ostatnich granic, utworzą doktrynę, 
że wszechświat ożywionym jest przez największe i wszystko 
przenikające bóstwo, Ducha-Świata. Co więcej, jeżeii filozo- 
fja teoretyczna zwraca się do wielkiego zagadnienia świata, 
to rozwiązanie następuje przez wzniesienie się od wielości do 
jedności, oraz przez usiłowanie dostrzeżenia we Wszechświe- 
cie pierwszej przyczyny. Jeżeli rozumowanie opiera się na 
gruncie teologji, to pierwsza przyczyna staje się najwyższem 
bóstwem. Siedząc przeto do ostatecznych granic wyobra­
żenia animistyczne, które zawierają się w filozofji religji 
wszystkich ludów, dojdziemy wkońcu do odkrycia pojęcia 
o duszy świata, stwórcy, ducha ożywczego, władcy wszech 
rzeczy. Stanąwszy w tej dziedzinie teologji transcendental­
nej, nie powinniśmy się dziwić, że różnica i odrębność wy­
obrażeń o niższych istotach nadprzyrodzonych zaciera się



278

w oczach naszych. Dusze ludzkie, podrzędne duchy przyro­
dy i wielkie, politeistyczne bóstwa przyrody posiadają,, wraz 
z przeznaczeniem do celów określonych, właściwe sobie ce­
chy i postacie; ale poza terni granicami kształty i czynności 
zlewają się w coś nieokreślonego i ogólnego, w wyobrażenie
0 najwyższem bóstwie. Są dwie różne dróg: do urzeczywist­
nienia tej ogólnej myśli. Pierwsza zasadza się na zgroma­
dzeniu wszystkich przymiotów wielkich potęg politeistycz- 
nych w jednej, mniej, lub więcej ogólnej postaci, wyobra­
żając sobie zarazem, że ta sama najwyższa istota, która pod­
trzymuje niebo, świeci słońcem, bije nieprzyjaciół piorunem, 
stoi ne. pierwszem miejscu między ludźmi, jako boski przo­
dek rodzaju ludzkiego. Druga polega na posunięciu granic 
spekulacji teologicznych aż do bram pustki i nieokreśloności. 
Bezkształtna istota boska w mglistej przestrzeni, spokojna
1 ciemna, wzniesiona ponad światem materjalnym, zbyt do­
broduszna, lub zbyt wyniosła, aby potrzebować czci ludzkiej, 
zbyt olbrzymia, zbyt oddalona, zbyt obojętna i niezależna, 
zbyt przejęta własnem istnieniem, aby zajmować się nędz­
nym rodzajem ludzkim, — ctc mistyczny kształt, czy bez­
kształt, w który wierzenia pierwotne nieraz przyoblekają 
Najwyższego.

Okazuje się tedy, że teologja ludów niższych posuwa 
wyobrażenie o pana bogów do ostatecznych granic i że wy­
obrażenie to w świecie dzikich i barbarzyńców nie jest odbi­
ciem jednego wspólnego typu, lecz oryginałem, przybierają­
cym wszędzie odmienną postać, Teorja zwyrodnienia nie 
bez pewnej słuszności uważa niektóre z tych wierzeń za 
zwyrodniałe zabytki wyższej religji. Najczęściej jednak teoria 
rozwoju dostarcza rozwiązania zagadki ich bytu, nie szukając 
źródeł w stopniach kultury wyższej od tego, na którym da­
ny szczep żyje. Jeżeli wiarę w bóstwo najwyższe uważać za 
wytwór religji przyrodzonej, to wiara ta nie przechodzi, jak 
się zdaje, pojęcia i rozumowania umysłów w nizkiej kulturze 
zostających, ani siły ich wyobraźni. Wszak istniały i istnie­
ją ludy barbarzyńskie, a nawet dzikie, które doszły do ta­
kich wyobrażeń same przez się, bez pomocy ludów ucywili­
zowanych. U ludów tych wiara w Najwyższe Bóstwo jest 
wyraźnem i logicznem dopełnieniem politeizmu i nieuniknio­
nym wynikiem animizmu.
j 'hf Religja krajowców Ameryki południowej i Indji Zachod­
nich obfituje w typy znamienne tego rodzaju. Plemię Mo- 
luczów przyznawało oddawna pierwszeństwo słońcu, przed 
pojawieniem się u nich jezuity misjonarza. Dzicy ci mówili: 
„Aż do tej chwili nie widzieliśmy nic większego, nic lepsze-



281

Nawet u dzikich plemion Ameryki północnej znajduje­
my dowody pierwszeństwa boskiego słońca. Opowiadanie 
ks. Hennepma o czci słońca, jako stwórcy, u plemienia Sju, 
jest bardzo wymownym przykładem i zgadza sie, z twierdze­
niem nowożytnych Szawnjów, że słońce ożywia wszystko 
i że dla tego jest panem życia, czyli Wielkim Duchem '). 
Wielce rozpowszechniona wiara w Wielkiego Ducha słusznie 
zwracała oddawna uwagę myślicieli europejskich na religją 
plemion północno-amerykańskich. Nazwa „Wielki Duch” po­
chodzi od równoznacznego imienia „Kitczi Manitu” w języku 
Indjan Algonkinów. Przed przybyciem Europejczyków w w. 
XVII, plemiona te nie miały bóstwa tak nazwanego, ale, ja­
keśmy to już zaznaczyli, nazwa ta powiała przez dodanie 
krajowego imienia manitu=demon, albo bóstwo do imienia 
Boga chrześcjańskiego. W późniejszych czasach nazwa 
„Wielki Duch”, wraz z przywiązanemi do niej pojęciami ro­
zeszła się po całym kontynencie. Stała się ona zwykłem 
wyrażeniem, używanem przez Europejczyków w op:saćh reli- 
gji Indjan i w rozmowach, prowadzonych po angielsku przez 
Europejczyków z Indjanami i tym sposobem weszła w uży­
cie u samych Indjan. Miało to na religję wpływ niemały: 
powstało nowe bóstwo; ale, jak to zwykle bywa w takich 
razach, nowe bóstwo zachowało główne przymioty dawnych 
bogów i nie przestało być rzecznikiem wyobrażeń narodo­
wych. Istota nadprzyrodzona, której cechy znamienne są 
tak przeciwne temu, co stosunek z Europejczykami mógłby 
był wprowadzić, nie może być obcego pochodzenia * 2). Torn- 
gasuk, czyli Wielki Duch Grenlandczyków (którego nazwa 
jest rozszerzoną formą wyrazu „torngak” = demon) znanym 
był pierwszemu misjonarzowi duńskiemu, Egedemu. jako 
bóstwo-wyrocznia angekoków w świecie podziemnym, do 
którego dusze miały nadzieję dostać się po śmierci. Wy­
obraźnia krajowców tak wyraźnie przyznawała mu rolę naj­
wyższego bóstwa, że według nieco późniejszego opowiadania 
misjonarza Cranza, wielu Grenlandczyków, słysząc o Bogu 
i wszechmocnej potędze jego, wyobrażali sobie, że mowa 
o Torngasuku. Utożsamiono go oczywiście z djabłem 3).

*> Sagard EtisŁ dti Canada 490. Henaepin Vay. dans 
VAmérique 302. Gregg Commerce of Prairies II, 237.

a) Le Jeune Reh des Jés. 1637, str. 49; Brinton, 52; Lafi- 
tau Moeurs des Sauvages Américains I, 126, 145.

3) Jlgede Decr. of Gretrdand, rozdz. XVIII; Cranz Grön­
land 263; Rink Eskimorske Eventyr itd. 28.✓



282

Podobnież Indjanie Algonkini, dowiedziawszy się w XVII 
wieku o Bóstwie białych ludzi, utożsamili je ze znanym so­
bie oddawna Atahokar.em, Stwórcą. Gdy misjonarz Le Jeu­
ne począł mówić im o wszechmocnym Stwórcy -nieba 
i ziemi, słuchacze zaczęli szeptać między sobą: „Atahokan, 
Atahokan, to Atahokan!” Tradycja o tej istocie była, jak 
się zdaje, m Lem bardzo mglistym, gdyż krajowcy utworzyli 
czasownik „Nitatahokan”, który znaczy: „Opowiadam bajkę,, 
starą fantastyczną opowieść” ‘).

W późniejszych czasach Schoolcraft przedstawiał Wiel­
kiego Ducha, jako Duszę Wszechświata, mieszkającą we 
wszystkich rzeczach i ożywiającą je, przebywającą w skałach, 
drzewach, wodospadach i chmurach, piorunie, błyskawicy, 
burzy - wietrze,. wcielającą się w ptaki i zwierzęta, jako bó­
stwo znane, istniejące na swiecie pod wszelkiemi postaciami, 
ożywionemi, lub nieożywionemi * 2). Czy jednak duch Czer- 
wonoskórych był rzeczywiście skłonny do Lak krańcowego 
panteizmu, pozwalamy sobie wątpić. Opisy z pierwszych 
czasów odkrycia Ameryki przedstawiają zupełnie inne i czę­
ściej spotykane pojmowanie najwyższego bóstwa. Najgod- 
niejszemi uwagi z pośród tych starożytnych opisów są nastę­
pujące. Jakub Cartier w drugiej swej podróży do Kanady 
(1535) opowiada, że krajowcy nie mają ustalonej wiary w Bo­
ga i twierdzą, że jest bóstwo, które nazywają Kudouagm. 
i które często rozmawia z niemi, mówiąc, jaka będzie pogo­
da; powite.ają też, że, jak się rozgniewa, to zasypuje im oczy 
ziemią. Thevet pisał później nieco: „Co do ich religji, to 
nie znają ani modlitwy, ani czci Boga, tylko przyglądają się 
nowemu księżycowi, zwanemu przez nich Osanuaha i mówią, 
że Andouagni go tak nazywa i wysyła go, aby zwolna pod­
nosił, lub opuszczał wody. Zresztą wierzą najzupełniej, że 
jest stwórca, większy od słońca, księżyca i gwiazd, który 
nad wszystkiem panuje. Jego to nazywają Andouagni; ale 
nie umieją zrobić jego podobizny, ani modlić się do niego 3). 
Teriot pisze o Wirginji w r. i58ó, że krajowcy wierzą w wie­
lu bogów, których nazywają „mantoak”, mających rozmaite

') Le Jeune, 1633, str. 16; 1634, sta 13.
2) Schoolcraft Indian Tribes część I, 15.
3) Cartier Relation; Hakluyt, III, 212; Lescarbot Nouvelle- 

France 613. Thevet Singularitez de la France Antarctique, 
Paryż 1558, rozdz. 77. Ob. również J. G. Müller, 102. Andouagni 
jest może skażeniem nazwy Eudouagni. Zdarzają się też inne for­
my, jak Kudruagni itp.



283

przymioty i zajmujących rozmaite stanowiska, a także mają 
jednego głównego boga, który stworzył innych, wielkich bo­
gów, a później pomniejszych: słońce, księżyc i gwiazdy. 
W Nowej Anglji krajowcy wierzą, według Winslowa (1622), 
tak, jak Wirginijczycy, że jest kilka potężnych bóstw, ale 
jedno panuje nad niemi. Plemię Masaczuset nazywa wiel­
kiego boga swego Kiehtanem; stworzył on wszystkich in­
nych bogów i mieszka na zachodzie nad niebem, dokąd 
wszyscy ludzie pójdą po śmierci. „Nie widzieli oni nigdy 
Kiehtana, ale czczą go, uważając to sobi3 za obowiązek, 
przechodzący z pokolenia na pokolenie. Urządzają uroczy­
stości dla niego, krzyczą, śpiewają i proszą o dostatek, zwy­
cięstwo i inne dobra.” Innem znaném imieniem amerykań- 
skiem dla najwyższego bóswa jest Oki. Kapitan Jan Smith, 
bohater kolonizacji Wirginji w r. 1607, który uwolnienie swe 
zawdzięcza pięknej Potachontas („La Belle Sauvage”), tak 
opisuje religję tamtejszą, a szczególnie szczepu Powhatanów, 
z którego dziewczyna pochodziła:. „Nie odkryto dotąd takiej 
okolicy w Wirginji, któraby była tak bardzo dziką, iżby nie 
miała religji, zwierzyny, strzał i łuków. Ludzie czczą wszy­
stko, co może im szkodzić, a czemu zapobiec nie mogą, jak 
ogień, woda, błyskawica, grzmot, nasze wystrzały z broni 
palnej, konie itp. Ale najważniejszym bogiem, któremu cześć 
oddają, jest djabeł. Nazywają go Oki i służą mu więcej ze 
strachu, niż z miłości. Mówią, że są do niego podobni i do­
kładają wszelkich starań, aby nadać ciału swemu taki kształt, 
jaki jemu przypisują. Mają w świątyniach brzydko z drzewa 
ciosane posążki jego, pomalowane i przystrojone łańcuchami 
z miedzi i pereł; pokrywają je też skórą, tak, że bożek staje 
się bezkształtnym bałwanem, odpowiedniem zupełnie wyob­
rażeniem takiego boga” '). Dziwne to opowiadanie przyto­
czyliśmy w całości, gdyż jest ono przykładem, jak napół-cy- 
wilizowani i uprzedzeni Europejczycy obchodzą się z bóstwa­
mi dzikich, które, zdaniem ich, mają wprost djabelską naturę. 
Wiadomo z innego źródła, że nazwa Oki w języku huroń- 
skim jest imieniem pospolitém ducha, albo bóstwa. O istot­
nej wierze Indjan tych sądzić możemy lepiej z opisu boga 
nieba przez ks. Brebeufa, którego słowa przytaczaliśmy 
w poprzednim rozdziale: wyobrażają oni sobie, że jest w nie­
bie Oki, to jest demon, czyli potęga, rządząca porami roku

') Smith Hist, of Virginia, Londyn 1632; n Pinkertona 
XIII, 13, 39; New England tamże, 244. Brioton, 58; Waitz, III, 
177 itd. J. G. Müller, 99 i dniej; Loskiel, część I, 33, 43.



i kierująca wiatrami i falami; jest to istota, której gniewu 
się boją i której wzywają przy uroczystych przysięgach !). 
W sto lat później ks. Lafitau pisał uwagi, które są wybor­
nym okazem przemiany pojęć animistycznych u krajowców, 
zaszłej pod wpływem misjonarzy i podobnych wierzeń chrześ- 
cjańskich. Imiona pospolite duchów, „oki”, albo „manitu”, 
stały się nazwą jednej, najwyższej istoty. „Wielki Duch, znany 
Karybom pod imieniem Czemąin, Algonkinom jako Manitu, 
a tym, którzy używają języka hurońskiego, jako Okki...” itd. 
Wszystkie plemiona amerykańskie, powiada on, używają wy­
rażeń, _ które mogą oznaczać tylko Boga: „Nazywają go
Wielkim Duchem,, czasem Panem i Sprawcą życia....” itd. * 2 3). 
Im dłużej plemiona amerykańskie zostawały w stosunkach 
z wierzącemu Europejczykami, tem oględniej powinniśmy 
wywodzić ze źródła krajowego schematy teologiczne, które 
się wyrobiły w religji dzikich. Pomimo to jednak Krykowie 
zachowali do końca zeszłego stulecia niektóre żywioły daw­
nej wiary. Wierzyli w Wielkiego Ducha, Pana Oddechu 
(Bartram przedstawił bóstwo to, jako duszę i władcę wszech­
świata). Do niego skierowane były częste modły i westchnie­
nia,^ chociaż jednocześnie słońce, księżyc i gv/iazdy odbierają 
cześć, jako pośrednicy i wielkorządcy Wielkiego Ducha, roz­
dający ludziom dary jego i powodzenie w życiu a). Wielki 
Duch jest do dziśdnia stwórcą i najwyższem bóstwem Ko- 
manczów stepowych, panem słońca, księżyca i ziemi. Jemu 
poświęcają pierwszy kłąb dymu tytuniowego (słońce dostaje 
drugi) i pierwszy kęs strawy 4).

Przejdźmy teraz od pierwotnych wierzeń dzikich ple­
mion Ameryki północnej dc pół-cywiłizowanego narodu me­
ksykańskiego. Znajdziemy tam, jak się tego można było 
spodziewać, zawiły ooliteizm, utworzony z pomieszania kilku 
panteonów różnych ludów, a obok tego wiarę w jakąś naj­
wyższą istotę. Zdaje się jednak, że o wierzeniach tych mó­
wiono z większą stanowczością, niż na to pozwalają dowody.

‘) Brebeuf w Rei. des Jés. 1636, str. 107; oh. wyżej, 210. 
Sagard, 494; Cuoą, 176; J. G. Müller, 103. Inne wzmianki o Naj­
wyższem Bóstwie u plemion północno-amer- ob- Jontel Journal du 
Voyage itd., Paryż 1713, str. 224 (Luizjana); Sproat w Tr. Eth. 
Soc. Y, 253 (wyspy Yancouvera).

2) Lafitau Moeurs des Sauvages Américains, 1724, 
t. I, 124—6.

3) Bartram w Tr. Amer. Eth. Soc. III, 20, 26.
41 Schcolcrafl Ind. Tribes część II, 127.



285

Trzeba wszakże uznać godny uwagi rozwój teizmu Meksy­
kan, polegając na słowach własnego ich historyka Ikstlilkso- 
czytla, który opowiada, jak Nezahualkojotl, król - poeta 
z Tezkuko, oddawał cześć niewidzialnemu najwyższemu Tlo- 
kue Nahuakue, przyczynie przyczyn, która wszystko obejmu­
je. W piramidzie o dachu gwiaździstym, poświęconej bóstwu 
temu, nie było posągu; nie przyjmowało ono krwawych 
ofiar, tylko kwiaty i kadzidło. Pomimo to jednak poźądanem 
byłoby potwierdzenie przez inne źródła tych opowiadań Az­
teka, panegirysty królewskich przodków swoich. Ślady pierw- 
szeństwa jednego z bogów w religji meksykańskiej otacza­
ją przeważnie Tczkatlipoka, „Błyszczące Zwierciadło”, bóstwo, 
które pierwotnie podobne było do bcga-słor.ca, a które 
z czasem stało się duszą świata, stwórcą nieba i ziemi, pa­
nem wszech rzeczy, Najwyższem Bóstwem. Wyobrażenia 
tego rodzaju mogły powstać w umyśle krajowców, ale nie i 
trzeba zapominać, że formuły religijne Azteków, zebrane 
przez Sahaguna, w których bóstwo Tezkatlipoka odgrywa 
tak ważną rolę, noszą ślady domieszki chrześcjańskiej pod 
względem treści i wpływu chrześcjańskiego pod względem 
stylu. Wszyscy znawcy starożytności meksykańskich znają 
wiarę w Miktlan, Hades umarłych. Gdy jednak w jednej 
z tych azteckich utartych modlitw (odnoszącej się do usznej* 
spowiedzi, zmycia grzechów i odrodzenia) jest wzmianka
0 grzesznikach, zanurzonych w jezioro nieznośnej męki i udrę­
czenia, to zwrot ten, tak widocznie europejski, zdradza, że 
wierzenie nie jest czysto krajowego pochodzenia. Co się ty­
czy rozwoju pojęć pierwotnych przez kapłanów i filozofów 
meksykańskich, zmierzających do pante.zrnu '), albo to teiz­
mu, to zagadnieniem tern zająć się powinna dalsza krytyka.

Na wyspach oceanu Spokojnego wyobrażenie o bó­
stwie najwyższem okazuje się szczególnie wyraźnie w postaci 
wielkiego, mitycznego bóstwa rasy Polinezyjskiej, które No­
wozelandczycy nazywają Tangaroa, ludność Hawai Kanaroa, 
Tonganie i Samoanie Tangaloa, a mieszkańcy Gieorgji
1 wysp Towarzyskich Taaroa. Badacze historji religji, uwa­
żający wielobóstwo za spaczenie pierwotnego pojęcia o jedy­
nym Bogu, które to pojęcie, pomimo spaczenia, istnieć ma 
w dalszym ciągu, znajdą najlepszy przykład, stwierdzający 
ich poglądy, w tern bóstwie wysp oceanu Południowego.

■ ’) Prescott Mexico ks. I, rozdz. 71. Sahagun Hist de Nu-
eva Espańa ks. VI, ob. Kingsborough, Y; Torquemada Monarq. 
Ind ks. X, rozdz. 14. Waitz, IY, 136; J. G. Miiller, 621 itd.



286

Według- Moerenłiouta Taaroa jest najwyższym, a raczej je­
dynym bogiem dzikich, bo wszystkie inne bóstwa są, tak, jak 
w innych znanych systemach politeistycznych, zaledwo czemś 
więcej, niż obdarzonemi świadomością postaciami i wciele­
niem niezliczonych przymiotów, zgromadzonych w jednej, 
boskiej osobie. Oto ich poetyczne określenie stwórcy. „On 
był; imię jego było Taaroa; mieszkał w przestrzeni. Ani zie­
mi, ani nieba, ani ludzi. Taaroa zawołał, ale nicość odpo­
wiedziała; i sam istniejąc, stał się wszechświatem. Słupy, to 
Taaroa; skały, to Taaroa; piaski, to Taaroa. Tak on jeden 
się nazywa.” Ellis utrzymuje, że Taaroa na wyspach Li ward 
występuje, jako wieczny, niestworzony, nie mający rodziców 
stwórca, mieszkający sam w najwyższem niebie, którego cie­
lesnej powłoki nie mogą widzieć śmiertelnicy, a który po 
upływie niezliczonych czasów zrzuca ciało, czy powłokę 
i odnawia się. On stworzył Hinę, córkę swoją i z jej pomo­
cą uczynił niebo, ziemię i wody. Oparł świat na silnej skale, 
którą utrzymuje wraz ze wszystkiem siłą swą niewidzialną. 
Potem stworzył zastępy niższych bogów, które panują nad 
morzem, ziemią i powietrzem, wojną i pokojem, które kieru­
ją życiem przyrody i rolnictwem, budową łodzi, kryciem da­
chów i złodziejstwem. Na wyspach Windward panuje wiara, 
że żoną Taaroa była skała, podstawa wszystkiego i że ona 
dała życie ziemi i morzom. Szczęściem można zrozumieć mit 
powyższy, gdyż imię żony Taaroa, z której pomocą stworzy* 
niższe bóstwa, zapisano na Tahiti za czasów jeszcze kapitana 
Cooka. Była ona skałą, zwaną Papa, a imię jej pozwala 
przypuszczać, że jest tern samem, co Papa (ziemia), żona 
Rangi’ego (nieba), w micie nowozelandzkim o niebie i ziemi, 
pierwszych potężnych rodzicach. Jeżeli przypuszczenie to nie 
jest błędnem, natenczas Taaroa (stwórca) nie jest uosobie­
niem teizmu pierwotnego, lecz poprostu boskiem niebem, 
przemienionem w boga nieba. Turner, przytaczając mity 
samoańskie o Tangaloa’im w niebie, rozkazującym ziemi 
wynurzyć się z wody, albo rzucającym skały z nieba, które 
utworzyły wyspy, miał słuszność zastosować do bóstwa tego 
nazwę klasyczną, opisującą wybornie przymioty jego i po­
chodzenie: nazwał Tangaloę Jowiszem polinezyjskim. Ale też 
na wszystkich wyspach południowych widzimy imię potężne­
go stwórcy nieba, nadawane innym, słabszym istotom mi­
tycznym. Na Tahiti pojęcia czci cieni zmarłych stosują nie 
tylko do mniejszych bogów, ale nawet do Taaroy, samego 
stwórcy, o którym niektórzy mówią, że jest poprostu czło­
wiekiem, zaliczonym po śmierci do rzędu bogów. W mitolo- 
gji nowozelandzkiej Tangaroa występuje, jako bóg morza 
i ojciec ryb i płazów, a także jako złośliwy bóg, podsłu­



287

chujący pode drzwiami i wyjawiający tajemnice. Na wys­
pach Tonga Tangaloa był bogiem rzemieślników i kunsztów, 
a kapłanami jego byli cieśle. On to wyruszył był raz na 
połów ryb i wyciągnął z głębi morza wyspy Tonga. Pod 
tym względem zbliża się on do Maui’ego i rzeczywiście Tan- 
garoa i Maui zlewają się z sobą w Polinezji najzupełniej. 
Nie jest rzeczą łatwą, ani bezpieczną kreślić pochodzenie po­
staci o cechach Proteuszowych w mitologji wyspiarzy oceanu 
Południowego; lecz nie można zaprzeczyć, że wogóle mity 
narodowe zdolne są wcielać pojęcia kosmiczne i jak myśl 
o słońcu przeważa w Mauim, tak myśl o niebie w Taaroy ‘). 
Na wyspach Fidźy, gdzie mitologja krajowa różni się zupeł­
nie od mitologji Polinezji właściwej, dziwna istcta zajmuje 
pierwsze miejsce wśród bogów. Bóg ten nazywa się Nden- 
gei, wąż jest powłoką jego, a niektóre tradycje przedstawia­
ją go z głową węża, resztą zaś ciała kamienną. Pędzi on życie 
jednostajne w ciemnej jaskini, nie odczuwa żadnych wrażeń, 
ani apetytu, ani głodu. Nie zajmuje się też nikim, tylko 
Utem, sługą swoim i nie daje znaku życia, tylko je, odpo­
wiada kapłanowi swojemu i przewraca się z boku na bok. 
Nic dziwnego, że Ndengei mniej bywa czczony, niż mniejsi 
bogowie. Krajowcy ułożyli nawet pieśń kosmiczną o nim, 
w której rozmawia ze sługą. Uto wraca z uroczystości 
w Rakiraki, gdzie Ndengei ma osobną świątynię i szczegól­
ną cześć odbiera.

Ndengei. „Czyś był dzisiaj przy rozdawauiu 
jedzenia?”

Uto. „Tak. Były żółwie, ale nam odda­
no tylko dolną skorupę.”

Ndengei. „Doprawdy, Uto! To bardzo źle.
Jakże więc? Zrobiliśmy ich ludźmi, 
umieściliśmy ich na ziemi, daliśmy 
im pożywienie, a teraz oddają nam 
tylko dolną skorupę? Uto, jakże 
ło jest?” * 2)

’) Moerenhout Voy. aux Iles du Grand Océan I, 419, 
437. Ellis Polyn. Res. I, 321 itd. J. E. Forster Voyage round 
the World 540, 567. Grey Polyn. Myth. 6. Taylor New Zea- 
land 118; ob. wyżej I, 244. Turner Polynesia 244. Mariner 
Tonga Is. II, 116, 121. Schirren Wandersagen, der Neuseelän­
der 68, 89. '

2) Williams Fiji I, 217.



288

ReligJa krajowców Afryki, gdzie przeważają, pojęcia
0 boskiej hjerarchji i bóstwie najwyźszem, dostarcza bardzo 
odpowiednich dowodów do zajmującego nas zagadnienia. 
Jak podatną jest wiara czcicieli cieniów do rozwinięcia się 
w tym kierunku, o tem sądzić można z wyobrażeń religij­
nych Zuluan, u których wyśledzić możemy, jako pierwszy 
człowiek, pra-pra-stary Unkulunkulu, staje się zwolna idea­
łem Stwórcy, Gromowładcą i bogiem Nieba '). Przejrzawszy 
zbiór dokumentów, dotyczących zasad wiary plemion zachod- 
nio-afrykańskich, od Hotentotów na południu, do Berberów 
na północy, dojdziemy do wniosku, że wierzenia ich, jakkol­
wiek przejęte obcym wpływem, niemniej jednak opierają się 
przeważnie na pojęciach krajowych o niebie uosobionem * 2). 
Kiedy myśią, że najwyższe bóstwo przenika czynnie wszech­
świat i nim kieruje, albo kiedy sobie wyobrażają, że działa 
ono przez podwładnych, albo że usunęło się od dzieła swego
1 pozwala niższym duchom czynić, co im się podoba, to po­
mimo wszystko nie przestaje ono być dla nich boskim pa­
nem, bogiem nieba. Przytoczymy tu kiika przykładów, z któ­
rych każdy obfituje w dowody. Skłonność do religji teistycz- 
nej rozwinęła się w umyśle Murzynów ze Złotego Wybrzeża 
przez wyobrażenie o Njongmie, uosobieniu nieba, albo oży- 
wiającem je bóstwie. Niebo bezbrzeżne, dające deszcz i świa­
tło, które było, jest i będzie, stanowi dla Murzyna najwyż­
sze bóstwo. Niebo jest stworzeniem Njongma, chmury są 
zasłoną jego, a gwiazdy ozdobą twarzy. Stwórca wszech 
rzeczy i ożywiających je potęg, których jest panem i naj­
starszym, siedzi w majestatycznym spokoju, otoczony dziećmi, 
wongami, duchami powietrznemi, które mu służą i przedsta­
wiają go na ziemi. Chociaż ludzie oddają cześć przeważnie 
tym licznym duchom, nie pomijają jednak Njongma, najstar­
szego, najwyższego. Codzień widzimy, powiedział czciciel 
fetyszów, że trawa, zboże i drzewa rosną dzięki deszczowi 
i słońcu, które Njongmo zsyła; jakże więc nie ma on być 
stwórcą? Powtóre, potężny bóg nieba, bardzo oddalony od 
człowieka i wtrącający się bardzo rzadko do spraw ziem­
skich, jest typem, według którego Murzyni z Gwinei ukształ­
towali wyobrażenia swe o bóstwie najwyższem, które zdało 
rządy świata niższym i złym duchom 3). Religia innej oko­

>) CaHaway Religion of Amazulu część I. Ob. wyżej str. 95,
260.

3) Oh. szczególnie u Waitza, II, 167 itd; J. L. Wilson W. Afr. 
209, 387; Bosman Mungo Park itd. Por. Ellis. Madagascar I, 390.

3) Steinhäuser Religion des Negers w Mag. der Miss. 
Bazyleja 1856, nr. 2, str. 128. J. L. Wilson W. Afr. 92, 209; 
Römer Guinea 42. Ob. Wailz, II, 171, 419.



289

licy przedstawia nam jasno drogę, którą przebiegły te poję­
cia. Suku-Vakange jest najwyższą istotą plemienia Kimbun- 
da w Kongo. Zajmuje się on bardzo mało ludzkością, od­
dając istotne kierownictwo świata dobrym i złym duchom, 
czyli kilulom, któremi stają się także dusze zmarłych. Ze 
zaś jest więcej złych duchów, które dręczą ludzi, niż do­
brych, które ludziom dobrze czynią, przeto nędza ludzka 
byłaby nieznośną, gdyby Sulcu-Vafeange, rozgniewany złością 
złych duchów, nie przerażał ich czasami grzmotem, albo nie 
ukarał opornych, rzucając w nich strzały piorunowe. Uczyniw­
szy to, wraca do dawnego stanu spoczynku i pozwala ki­
lulom rządzić jak poprzednio '). Czemźe jest to bóstwo spo­
kojne i obojętne, którego gniew objawia się burzą? To chy­
ba niebo. Stosunek najwyższego bóstwa do mniejszych bo­
gów w wielobóstwie uwydatnia się w następującym ustępie 
opowiadania misjonarza amerykańskiego o stosunku Olorun- 
ga, pana nieba u plemienia Joruba do mniejszych bogów 
(orysów), z pomiędzy których najważniejszemi są dwupłcio- 
wy Obatala, przedstawiający twórcze potęgi przyrody i Szan- 
go, bóg piorunu. „Zasady bałwochwalstwa; panującego u Jo- 
rubów, są prawdopodobnie utworzone na wzór zasad urządzeń 
cywilnych. Jest jeden tylko król w państwie i jeden Bóg 
we wszechświecie. Kto żądał czego od króla, przedstawiał 
mu prośbę za pośrednictwem sług, dworzan i dostojników, 
jednając ich dobrem słowem i podarkami. Tak samo nikt 
nie może zbliżyć się do Boga; ale wszechmocny wyznaczył 
różnego rodzaju orysów, którzy są orędownikami i pośrednika­
mi pomiędzy nim, a ludzkością. Bóg niczego nie potrzebuje, 
więc nie trzeba składać mu ofiar; ale orysowie są bardzo 
podobni do ludzi i lubią ofiary z owiec, gołębi i innych rze­
czy. Ludzie usiłują pozyskać przychylność orysy, czyli pośred­
nika, ażeby im błogosławił nie we własnem imieniu, ale 
w imieniu Boga” * 2).

Wiara w pierwszeństwo słońca, lub nieba przed innemi 
bóstwami, zakorzeniona głęboko w czci przyrody, znajduje 
też swój wyraz w religjach ludów azjatyckich. Boskie słońce 
zaznacza wyraźnie pierwszeństwo swoje w wierzeniach dzi­
kich, tubylczych plemion Indji. Chociaż jedna sekta Chon- 
dów z Orysy oddaje głównie cześć bogini ziemi, Taň Pennu, 
lecz w zasadzie zgadza się z sektą, która czci boga światła,

') Magyar Reisen in Süd-Afrika 125, 335.
2) Bowen Gr. and Die. of Yoruba str. 12, w Smithsonian 

Contr. I.



290

lub słońca. Büra Pennu, lub Bella Pennu i przyznaje mu 
pierwszeństwo nad cieniami - bogami, bóstwami przyrody 
i wszystkiemi potężnemi duchami '). Sing-bonga, bóg słońca 
jest najwyższem bóstwem, panującem nad wszystkiemi szere­
gami bogów plemienia Kol w Bengálu. Plemiona Munda 
przyznają bogowi temu wielką potęgę i odwołują się o po­
moc do niego, jeżeli mniejsze bóstwa nie zaradzą złemu. 
Tymczasem kult jego tak zanikł u Santalów, że mniejszą 
cześć odbiera, niż podwładne mu złe duchy i tylko przygod­
nie dawana mu bywa uczta i składana czołobitność * 2 *). Ple­
miona te są dzikie i, ile wiemy, zawsze były takiemi. Japoń­
czycy, należący do stosunkowo ucywilizowanych narodów, 
są dla badacza kultury przedmiotem bardzo pouczającym 
z powodu niewzruszonej zachowawczości, skutkiem której 
prastarą religję z czasów barbarzyństwa uświęcili tradycyj- 
nem poszanowaniem i poparciem powagi ustaw państwowych. 
Jest to religja Kami, religja duchów, starożytna, lecz spaczo­
na wiara w boskie duchy przodków, w duchy przyrody 
i bóstwa politeistyczne, które zajmują dotąd oficjalnie miej­
sce obok później zapożyczonych zasad Buddy i Konfucjusza. 
Bogini słońca Amaterasu, „jaśniejąca na niebie”, która 
wyszła z lewego oka rodzica swego Izanagi, została powoli 
wyniesiona nad innych bogów, zwanych Kami; drogą fikcji, 
zastosowanej do czci przodków7, potomstwo słoneczne stało 
się, jak w Peruwji, rodziną królewską, a duch wielkiej bogi­
ni zstępuje w Mikada. Z historji Japonji Kaempfera, napisa­
nej na początku XVIII stulecia, dowiadujemy się, że Tensio 
Dai Sin, pojmowany jako pan i władca niższych potęg, zaj­
muje pierwsze miejsce. Autor wspomina też o dziesiątym 
miesiącu japońskim, zwanym „bezbożnym miesiącem”, z po­
wodu, że niżsi bogowie udają się do świątyń swoich, aby 
złożyć doroczny hołd Dairi’emu. Za owych czasów celem 
wielkich pielgrzymek japońskich było Yse. Była tam mała 
jaskinia we wzgórzu nad morzem, gdzie boskie słońce scho­
wało się raz i pozbawiło świat jasności, aby pokazać, że jest 
wyższem nad wszystkie bóstwa. W starożytnej świątyńce, 
stojącej tuż obok, według opisu i rysunku, zamieszczonego 
w książce japońskiej, były tylko nagie ściany, obwieszone

*) Macpherson India 84 i dalej.
2) Dalton Kols w Tr. Eth. Soc. YI, 32. Hunter Rural

Bengal 184.



291

jak zwykle kawałkami białego, pociętego papieru, a na 
środku wygładzone zwierciadło metalowe

Najwyższe b Ost wo występuje najczęściej pod postacią 
nieba u licznych plemion tatarskich. Praktykują one cześć 
przyrody, posuwając ją do ostatecznych granic i wyobrażają 
sobie duchy, elfów, demonów i wielkie potęgi ziemi i po­
wietrza pod postacią ludzką i pod władzą boskiego nieba, 
wszechmocnego i wszystko obejmującego. Zbadawszy wy­
obrażenia Samojedów o uosobieniu nieba (Num), przechodzące 
zwolna w niejasne pojęcie o bóstwie, przenikającem wszystko; 
przekonawszy się, że Boa, bóg nieba Tunguzów, niewidzial­
ny, lecz wszystko wiedzący, dobrotliwy, lecz obojętny, zdał 
rządy świata mniejszym potęgom, jak słońce, księżyc, ziemia 
i ogień; zrozumiawszy znaczenie mongolskiego Tengri, nieba, 
które zwolna rozpłynęło się w boga nieba, a wreszcie w bo­
ga lub ducha wogóle, przejrzawszy opowiadania o czci nieba 
u dawnych Turków i Hiong-nu; porównawszy najpotężniej­
szego z bogów lapońskich, Tiermesa, gromowładcę, z lińskim 
Jumalą i Ukkiem, bogiem nieba i pradziadem niebiańskim, 
przekonamy się, że wszystko to potwierdza tylko zdanie Ca- 
stróna, iż wiara w boskość nieba stanowi podkład wszystkich 
pierwotnych pojęć turańskich, nie tylko o bogu nieba, ale 
nawet o najwyższem bóstwie, które z czasem, po wprowa­
dzeniu chrześcjaństwa, przybrało postać boga chrześcjańskie- 
go * 2). Odnajdujemy też przeżytki religijne z czasów dzikości 
u plemienia ucywilizowanego, utrzymujące się dotąd dzięki 
poparciu ustawy państwowej. Chińska religja państwowa za­
sadza się przeważnie na czci nieba, Tien, które jest zarazem 
najwyższym cesarzem, Szang-ti, mającym ziemię, Tu, przy 
swym boku. Oprócz tego odbierają tam cześć duchy przy­
rody i przodków. Być może, że przypuszczenie profesora 
Maks. Müliera jest słuszne i że wiara ta jest zarówno etnolo­
giczne, jak językowo odłamem czci nieba, ogólnej u ple­
mion turańskich w Syberji. W każdym razie zgadza się 
z nią zupełnie pod względem myśli przewodniej: uwielbienia 
najwyższego Nieba. Dr. Legge dostrzega w wywodach Kon­
fucjusza skłonność do zastępowania nazwy Szang-ti, osobo­
wego bóstwa panującego, używanej oddawna w starych

') Siebold Nippon, cz. Y, 9; Eaempfer Hist.of Japan, 1727, 
ks. I, rozdz. I, IV. Dokładne, nowożytne opisy pićra Chamberlaina i Sa- 
towa w Tr. As Soc. Japan i Murraya w Handbook.

2) Castrén Finn. Myth. str. 1 itd. Klemm Culiur-Gcsch. 
III, 101. Samoisdia, u Pinkertona, I, 531. Georgi Reise im Russ* 
Reich. I, 275.



292

obrzędach i książkach, imieniem Tien—Niebo. Zdaje się 
wszakże, iż mędrzec ów zachowywał w tym razie tradycję 
starożytną, co byłoby zresztą zgodne z zasadami, któremi 
się chlubił, żs nie tworzył, ani objawiał, lecz tylko zachowy­
wał i przechowywał dawną wiedzę. Zgadza się to również 
ze zwykłym przebiegiem rozwoju teology: boskie Niebo pa­
nuje w mitologji pierwotnej nad niższemi duchami świata; 
późnej dopiero dziecinne to, a poetyczne pojęcie przechodzi 
w polityczne raczej wyobrażenie o cesarzu na niebie. Plath 
zauważył słusznie: „Według systemu chińskiego, całą przyro­
dę ożywiają duchy, które postępują podług stałego porząd­
ku. Chińczyk nie może wyobrazić sobie państwa chińskiego 
z jednym tylko cesarzem, bez tłumu lcsiążąt-lenników i urzęd­
ników; tak samo też nie pojmuje cesarza niebieskiego bez 
duma duchów ” W dalszym rozwoju swoim pojęcie o naj- 
wyższem Niebie poczyna przenikać filozofję chińską, oraz 
etykę i staje się ogólnym wyrazem przeznaczenia, rozkazu 
i powinności. „Rozkazem Nieba jest przyroda.”—„Mędrzec 
czeka z gotowością na rozkazy Nieba.”—„Człowiek powinien 
uczynić przedewszystkiem to, co do niego należy; kiedy 
wszystko zrobi, wtedy może czekać, żeby Niebo dokończyło 
dzieła."’—„Wszj’scjr urzędmcy państwowi są sługami i przed­
stawicielami Nieba.”—„Jakże Niebo przemawia? Cztery pory 
roku zmieniają się kolejno, sto rzeczy powstaje; cóż ono mó­
wi?”—„Nie, Niebo nie mówi: daje się rozumieć przez bieg 
wypadków i nic więcej” ').

Te luźne urywki ze starożytnej literatury chińskiej są 
zrozumiałe dla uszu Europejczyków, gdyż nasza rasa aryjska 
czerpała pierwiastki pojęć religijnych z podobnegoż źródła 
i rozwinęła je w tym samym kierunku. Bóg nieba Samoje- 
dów, lub Tunguzów jest bardzo podobny do Nieba (Dju) 
hymnów wedyjsldch. Zeus ten, oznaczający niebo i uosobie­
nie nieba, nabierał coraz więcej znaczenia w umyśle poetów 
i filozofów greckich i wzniósł się wreszcie do „pojęcia, które 
jest wzniosłością, jasnością i nieskończonością, a przechodzi 
wszystko inne, tak, jak szafirowe, świetlane niebo przewyższa 
wspania tością wszystkie rzeczy na świecie.” Religja mitycz­
ną znajdowała się na niższym poziomie rozwoju, gdy nastą­
pił zwrot idealniejszy w wyobrażeniach Greków; więc świat 
bogów ustalił się u nich według pierwotnej normy monar-

\> Plath Rei. der Alten Chinesen część I, 18 itd. Ob. 
Max. Müller Lectures on Science of Religion nr. III, w Fraser's 
Mag. 1870. Legge Confucius 100.



293

ćhicznej, zupełnie tak samo, jak np. u Kolów z Czota-Nagpur 
i u Gallan w Abisynji. Zeus jest królem bogów olimpij­
skich, a pod zwierzchnością ich znajdują się półbogowie, bo­
haterowie, demony, nimfy, duchy. Ha wyższym poziomie 
spekulacji teologicznych wszystkie wzniosłe pomysły o przy­
czynie i istocie wszech rzeczy, o prawach moralnych i fizycz­
nych skupiano w Zeusie. W bezpośredniej łączności z histo­
rycznym rozwojem klasycznego kultu nieba znajdują się za­
bytki jego w śpiewach i widowiskach naszych, w najdziw­
niejszym z dziwnych przeżytków, w jakiejś religji Opery 
włoskiej, w której, gdy dla celów artystycznych potrzebna 
jest modlitwa, to się zwraca zawsze jeszcze do boskiego 
Nieba (Cielo). Nawet zwroty mowy codziennej są dla etno­
grafa zabytkami dawno minionego stopnia w rozwoju religji. 
„Niebo” zsyła, broni i błogosławi dotąd w mowie, tak, jak to 
czyniło niegdyś wistocie.

Zbadanie prawdziwego znaczenia i historji wiary w naj­
wyższe bóstwo u wyższych ludów jest niezmiernie trudne; 
lecz istnieją pewne wskazówki, ułatwiające zadanie. Wiara 
w potężne duchy przyrody, mieszkające i panujące na nie­
bie, ziemi i morzu, jak się zdaje, rozrosła się w Azji w takie 
potężne uogólnienia, jak Mahâtman, Wielki Duch, Paramât- 
man, Duch Naj wyższy, który uosabia się w Bramie, wszystko 
przenikającej, i wszystko obejmującej duszy *). W Europie 
pojęcie to urosło aż do typów filozoficznych, których odbicie 
widzimy np. we wspaniałych słowach Keplera, że wszech­
świat jest całością harmonijną, której Bóg jest duszą. Jest 
też zdanie Comte’a, które rzuca jasne światło na ten prze­
bieg teologji spekulacyjnej: twierdzi on, że pojęcie starożyt­
nych o duszy wszechświata, przekonanie, że ziemia jest ol- 
brzymiera, żyjącem stworzeniem, a za dni naszych mglisty 
panteizm, który tak się rozwinął wśród metafizyków niemiec­
kich, są poprostu fetyszyzmem, uogólnionym i ułożonym 
w pewien system a). Wielobóstwo, z całą swą gmatwaniną 
osób i czynności, spełnianych przez wielkich bogów i z poję­
ciem, że rządy świata sprawuje najwyższa istota, która łączy 
w sobie przymioty kilku mniejszych bogów, dąży również do 
wiary w powszechną jedność, stanowiącą podstawę wszystkiego.

*) Ob. Colebrooke .Essays II. Wuttke Heidenthum część I, 
254. Ward Hindoos I, str. XXI; t. II, str. 1.

a) Comte Fliilosophie Positive. Por. Bp. Berkeley Siris. 
Nowożytna rozprawa o powszechnym eterze, czyli boskiej duszy 
świata ob. Phil. Spiller Gott im Lichte der Naturwissenschaf­
ten, Berlin 1873.



294

Maks. Müller w odczycie o Wedzie nadał nazwę katenoteiz- 
mu zasadzie o boskiej jedności w różnorodności; ta sama 
myśl zawiera się i w tych ciekawych słowach:

„Indram Mitrám Varunam Agnim âhur atho 
divyah sa suparno Garutœân:

Ekam sad viprâ bahudha Tadanti Agnim 
Yamam Mâtariçvânam áhuh.”

„Nazywają go Indra, Mitra, Warana, Agni: wtedy jest 
on ślicznie uskrzydlony, niebieski Garutmat. To, co jest jed­
nością, mędrcy nazywają rozmaicie; nazywają Agni, Jama, 
Matarisvan” ’).

Postać najwyższego bóstwa, bez względu na to, czy jest 
ono bogiem nieba, albo słońca, albo Wielkim Duchem, 
a które występuje już w umysłach nieucywilizowanych 
i przybiera cechy, oraz spełnia czynności boskiego pana 
świata, jest pomysłem, którego rozwój i określenie jest dzie­
łem teołogji systematyzującej. Tak w Grecji powstał Zeus 
najwyższy, największy, najlepszy, „który był, jest i będzie”, 
„początek i głowa wszystkiego”, „który panuje nad śmiertel- 
nemi i nieśmiertelnemi”, „Zeus, bóg bogów” * 2). Takim jest 
Ahura Mazda w religii Persów, a w liczbie siedmdziesięciu 
dwóch imion potęgi jego znajdują się i te: Stwórca, Opie­
kun, Żywiciel, Najświętszy, Niebieski, Uzdrawiający, Kapłan, 
Najczystszy, Najwspanialszy, Wszechwiedzący, Wszeclrwład- 
U3r i Samowładny 3 4). Jest też zapewne nieco prawdy 
w twierdzeniu, że ezoteryczna religja starożytnych Egipcjan 
obraca się dokoła wiary w boską jedność, objawiającą się 
w różnorodnym tłumie bogów ludowych +). Daremnie jed­
nak usiłowanoby rozebrać zagmatwane osobistości Baala, 
Bela i Molocha i żaden badacz nie zdoła rozwiązać w zupeł­
ności zagadki, w jakim stopniu boskie imię El łączyło się 
u Żydów i innych ludów semickich z wiarą w bóstwo naj­
wyższe 5). Wielkie syryjsko-feniclde królestwa i wiary są 
oddawna pogrążone w mroku i tylko zabytki starożytnicze 
świadczą o minionej ich potędze. Zupełnie inaczej ułożyły 
się losy pokrewnych im Żydów, którzy zachowali dotąd

*) Ryg- Weda I, 164, 46. Max Müller Chips I, 27, 241.
2) Ob. Welcher Griech. Götterlehre 143, 175-
3) Awesta, tłum. Spiegel, Ormazd-Yasht. 12.
4) Wilkinson Ancienl Eg. IY, rozdz. XII; Bunsen Egypt 

IY, 325.
s) Movers Phönizier I, 169 itd.



295

odrębrość narodową i religję patrjarchalną wśród narodów, 
wyznających wiarę izraelską w jedynego Boga, wszechmoc­
nego, najwyższego, który panuje od wieków i po koniec 
wieków.

Zamykając poszuldwania nasze, przytoczymy pokrótce 
powody, dla których zajmowaliśmy się animizmem dzikich 
nowożytnych, jakgdyby do pewnego stopnia przedstawiał 
animizm starożytnej ludzkości. Dziki animizm, oparty na 
wierze w dusze, przeniesiony do świata ucywilizowanego, 
przybiera niebywałe przedtem rozmiary i przechodzi w jesz­
cze bogatszą w szczegóły wiarę w duchy różnego rodzaju, 
ożywiające wszechświat i rządzące wszystkiem; wreszcie sta­
je się teorją o uosobionych przyczynach wrszech rzeczy, roz­
winiętą w ogólną filozofję człowieka i przyrody. Filozofję 
tę można słusznie uważać za bezpośredni wytwór religji 
przyrodzonej, używając określenia tego w tem znaczeniu, 
w jakiem je rozumiał biskup Wilkins: „Nazywam religją
przyrodzoną to, co człowiek może wiedzieć, lub do czego by­
wa doprowadzony przez same wnioski rozumu, wspartego 
rozwagą i doświadczeniem, bez pomocy objawienia” '). Żaden 
teolog obeznany z religjami dzikich plemion nie zechce 
utrzymywać, że religje te są bezpośrednim, lub pravdě bez­
pośrednim wytworem objawienia, bo teologja nowoczesna 
obaliła, lub przekształciła wszystkie artykuły wiary dzikich, 
tak, że ani jeden nie został nietkniętym. Jądrem tego za­
gadnienia jest pytanie, czy animizm dzikich jest pierwotnym 
utworem niższej kultury, czy też składa się po części, lub 
w zupełności z wierzeń, poczętych w wyższej kulturze, 
a przyjętych przez niższą, lub zwyrodniałych. Pierwsze 
przypuszczenie nie jest jeszcze dowiedzione w zupełności, ale 
ma wszelkie pozory prawdopodobieństwa, tem bardziej, że nie 
można przeciwstawić mu dowodów przeciwnych dostatecznie 
przekonywujących. Animizm niższych ludów, opierając się i

') Of the Princip les and Duties of Natural Religion, 
Londyn 1678, ks. I, rozdz. VI, w Johnson Dictionary pod wyrazem. 
Wyrażenie Natural Religion używane bywa w różnem, a często 
sprzecznem znaczeniu. Butler w dziele Analogy of Religion, Na­
tural and Revealed, to the Constitution and Course of Nature 
nazywa religją przyrodzoną jakiś pierwotny system, który nie został 
wyrozumowanym, ale danym ludziom przez objawienie. System ten, 
którego głównem: zasadami jest wiara w jednego Boga, Stwórcę
i duchowego rządcę świata i w przyszłą zapłatę moralną, różni się 
zasadniczo od rzeczywistych religji ludów niższych.

Cywilizacja, pierwotna, t. II. 20



296

tylko na sobie, ściśle związany ze świadectwami zmysłów, 
które początkowo służyły mu prawdopodobnie za podstawę, 
jest systemem, którego istnienie u ludzi byłoby zupełnie 
zrozumiałe, nawet gdyby ludzkość nie była się nigdy wznio­
sła ponad stan dzikości. Zdawałoby się jednak, że animizm 
wyższych ludów nie jest w tak bezpośrednim i zupełnym 
związku ze stanem ich umysłowości; nie ogranicza się on 
tak ciasno zasadami, wynika] ącemi z prostych wrażeń przy­
rody. Zasady bowiem niższego animizmu ulegają na stop­
niach wyższej kultury coraz większym zmianom, odpowiada­
jącym stosowaniu ich do wyższego nastroju ducha, do po­
ziomu ściślejszej wiedzy i do wymagań wyższej wiary; 
w wyższym animizmie zasady te utrzymują się obok innych 
nowych wierzeń, których religje niższego świata posiadają 
zaledwo zarodki. Cenną wskazówką przy badaniu rozwoju 
pojęć animistycznych, wznoszących się na coraz wyższy sto­
pień kultury, jest zarówno ogrom zmian, jak siła ich żywot­
na. Animizm dzikich przez to, co ma i przez to, czego mu 
brakuje, zdaje się przedstawiać poglądy, od których rozpo­
częło się trwające przez wieki kształcenie się ludzkości.

rzeka szczególnie zwrócić uwagę na to, że rozliczne zwy­
czaje i wierzenia, które się utrzymują silnie w niższym ani­
mizmie, jakgdyby były wzrosły na nim, w wyższym należą 
raczej do ludu, niż do filozofów, istnieją raczej jako zabytki 
przeszłości, niż jako wytwory swego wieku i tracąc pełnię 
życia, stają się przeżytkami. Jest to przyczyna, dla której 
dzika religja może nieraz wytłumaczyć zasady i obrzędy re- 
ligji ucywilizowanej. Nierównie rzadziej zdarza się odwrot­
nie. Wszystko to posiada doniosłość tak praktyczną, jak 
i historyczną. Teorja zwyrodnienia nakazywałaby oczekiwać, 
że dzicy mają wiarę i obrzędy, zrozumiałe jedynie, jako 
zwyrodniałe zabytki wyższej cywilizacji. Tymczasem teorja 
rozwoju każe przypuszczać, że ludzie ucywilizowani zacho­
wują takie obrzędy i wierzenia, które mają rzeczywiste zna­
czenie tylko u mniej ucywilizowanych społeczeństw. Ile wy­
niki badania przeżytków pozwalają nam sądzić o tych dwóch 
teorjach, to zdaje się, że teorja rozwoju potwierdza się przez 
pewnik, że to, co jest zrozumiałem, jako wiara niższych lu­
dów, bywa u Wyższych przesądem bez znaczenia. Zgadza się 
to też ze wskazówkami, których dostarcza archeologja przed­
historyczna. Życie dzddch, odtwarzając za dni naszych życie 
wieku kamiennego, uchodzić może słusznie za obraz pierwot­
nego stanu ludzkości pod względem duchowym i materjal- 
nym; a jeżeli tak jest, to religja animistyczna bardzo pierwot­
na, lecz podatna do rozwoju, zajmuje takie same miejsce w dzi­
kiej kulturze czasów naszych, jak i w epoce najdawniejszej.



313

bóstwa, sprawiającego burzę, związują nogi psu i rzucają go 
w wodę 3). Wymowną wskazówkę zasady takich ofiar daje 
następujące opowiadanie z Gwinei. Razu jednego w r. 1690, 
gdy morze było niezwykle wzburzone, wodzowie zanieśli 
skargę do króla; ten pocieszył ich, że uspokoi morze naza­
jutrz. Stosownie do obietnicy, wysłał znachora z dzbanem 
oliwy palmowej, workiem ryżu i zboża, dzbanem pitto i bu­
telką wódki, oraz ze sztuką barwnego perkalu i innemi rze­
czami, które należało dać morzu. Stanąwszy nad brzegiem 
morza, czarownik począł przemawiać do niegc, zapewniając, 
że król jest jego przyjacielem i lubi białych ludzi; są oni 
uczciwi i handlują z nim, o co zechce; że prosi morze, ażeby 
się nie gniewało i nie przeszkadzało w dostawianiu na ląd 
towarów. Wreszcie znachor powiedział, że jeżeli potrzebuje 
oliwy palmowej, to mu jej król właśnie przysłał, i rzucił 
dzban z oliwą w morze; tak samo postąpił z ryżem, zbożem, 
wódką i innemi darami * 2 3 4 5). U Indjan północno-amerykań- 
skich ziemia otrzymuje również ofiary, które w niej grzebią. 
W legiendzie plemienia Sju myśl ta jest bardzo dobrze przed­
stawiona. Duch ziemi wymaga, jak się zdaje, ofiary od tych, 
którzy spełniają czyny nadzwyczajne: stepy się rozstępują, 
a ziemia się trzęsie pod zwycięskim bohaterem bajki; wrzuca 
on kuropatwę w przepaść i przeskakuje szczelinę 3). Do naj­
szczegółowiej opisanych ofiar dla Ziemi należy wstrętna ofiara 
dla bogini ziemi, spełniana przez Chondów z Orysy: odry­
wają oni m:ęso od kości ludzkiej ofiary, kapłan bierze poło­
wę i zagrzebuje ją w dole za plecami, nie oglądając się za 
siebie, a resztę mięsa rozbierają po kawałku ojcowie rodzin 
i zakopują je w taki sam sposób na ulubionych polach 4). 
Przykładu ofiar dla Ognia zapożyczymy od Jakutów, którzy 
nie tylko oddają mu pierwszą łyżkę strawy, ale zamiast my­
cia naczyń glinianych, pozwalają mu oczyszczać je z resz­
tek 5). Podajemy tu zaklęcie nowozelandzkie,' zwane Wan- 
gaihau, t. j. karmienie Wiatru:

') Charlevoix Noův. France I, 394. Ob. również Smith Vir­
ginia, u Pinkertona, XIII, 41.

2) Phillips w Astley’a Voyages II, 411. Lubbock Origin of 
Civiliz. 216. Bosman Guinea, u Pinkertona, XYI, 500. Bastian 
w Zeitschr. für Ethnol. 1869, str. 315.

3) Schoolcraft Algie. Res. II, 75. Ob. Tauner Narr. 193 
i wyżej str. 223.

4) Macpherson India 129.
5) Billings Exp. io Northern Russia 125. Ofiary zakopy­

wane przez Chińczyków dla duchów ziemi, ob. wyżej I, 100. Plath, 
część II, 50.



314

„Unieś ofiarę jego,
Ofiarę dla Uenga-a-te Rangi;
Jedz, o niewidzialny, słuchaj mię,
Niech to pożywienie sprowadzi cię z nieba” l).

Do przykładów powyższych można też dołączyć dziw­
ną wiadomość o Murzynach z plemienia Fanti, którzy, będąc 
obecni przy składaniu ofiar z ludzi i bydła miejscowemu fe­
tyszowi, żywili przekonanie, że trąba wietrzna porywa ofiary 
ze szczupłego, po środku stojącego grona kapłanów i kapła­
nek: jednakże wichru tego nie mogły dostrzec zmysły ota­
czających 2). Wszystkie te szczegóły, zebrane z niższej cy­
wilizacji, rzucają światło na ciekawe zagadnienie, jakie wy­
obrażenia miał świat klasyczny o ofiarach: co Kserkses ro­
zumiał, gdy rzucił złoty kubek i miecz do Hellespontu, obiw­
szy go poprzednio i włożywszy mu kajdany; czemu Hannibal 
wrzucił zwierzęta w morze na ofiarę Posejdonowi; jakie reli­
gijne znaczenie miała patrjotyczna legienda rzymska o skoku 
Marką Kurcjusza? 3 *),

Święte zwierzęta, mające rozliczny charakter bądź istot 
nadprzyrodzonych, bądź wcieleń, przedstawicieli, wykonaw­
ców, lub symbolów, otrzymują z kolei rzeczy ofiary z jadła 
i napoju, a nawet inne dary. Wspomnimy tu ptaki słonecz­
ne (tonaculi), dla których Apalaczowie z Florydy stawiają 
kukurydzę tłuczoną i nasiona ’); bóstwa polinezyjskie, wcie­
lające się w ptaki, aby spożywać ofiary z jadła i ciał ludz­
kich, wystawianych na wzniesieniach, zastępujących ołtarze 5); 
dobrze karmione węże święte w Afryce zachodniej i miej­
scowe zwierzęta fetysze, jak ów aligator w Dix Cove, który 
zjawia się, gdy zagwizdać i gotów iść za człowiekiem ćwierć 
mili, jeżeli ten niesie białą kurę; owa haja w Bonny, która 
przypływa codżień do brzegu, aby się przekonać, czy przy­
gotowano dla niej ofiarę ludzką 6); wspomnimy też nowożyt­
nych indjan, którzy z oznakami czci najwyższej karmią kro­
wę świeżą trawą; ofiary z mięsa dla Durgi, składane na ka­

') Taylor New Zealand 182.
2) Römer Gtiinea 67.
3) Herodot, VIT, 35, 54- Liwjusz, VII, 6. Grote Hist. of Greece 

X, 589, 715.
i) Ro chef ort Iles Antilles 367.
5) Ellis Polyn. Res. I, 336, 358. Williams Fiji I, 220.
6) Bosman Guinea, n Pinkertona, XVI, 494; J. L. Wilson 

W. Afr. 218; Burton W. & W. fr. W. Afr. 331.



315

mieniach na rzecz szakali, wreszcie sławnych aligatorów w sta­
wach świątyniowych '). Cześć dla świętego zwierzęcia roz- 
c^g'a si? także i na człowieka. W Meksyku modlono się do 
młodego jeńca, czczonego, jako przedstawiciela Tezkatlipoki, 
urządzając dlań uczty w ciągu owych hulaszczych dwunastu 
miesięcy, poprzedzających dzień uroczysty, w którym ofia­
rowywano chłopca bóstwu, którego miał być uosobieniem. 
Za takież uchodził sam Cortes, gdyż Montezuma miał go za 
wcielenie Quecalkoatla, wracającego do kraju; wysłał mu więc 
ofiary z ludzi, ażeby je dlań zabijano, gdyby krwi żądzą za­
pałał * 2). Taką jest w Indjach nowożytnych kobieta, która, 
jako przedstawicielka Radhy, je i pije ofiary, składane w cza­
sie bezwstydnych orgji plemienia Saktów 3 4). Najczęściej 
wszakże lwia część ofiar, albo wyłączne prawo spożywania 
•cfi przypada kapłanowi, jako słudze bóstwa. Szereg kapła­
nów; korzystających z ofiar, rozpoczyna kapłan fidżyjski, który 
wyczekuje żółwi i potraw, wyznaczanych bogowi jego '), oraz 
kapłan zachodmo-afryKańsk,, który zabiera pożywienie, od­
dawane duchom miejscowych gór, rzek i gajów i spożywa je, 
jako pei.iomoc.nik duchów 5), a kończą bramini, którzy przyj­
mują ofiary dla boskich przodków od czcicieli, nie mających 
ognia świętego do ugotowania- potraw, „bo niema różnicy 
między ogniem a braminem, takie jest mniemanie tych, co 
czyta'i Wedy” 6). Zbytecznie byłoby przytaczać więcej przy­
kładów praktyki, tak rozpowszechnionej w wielkich syste­
mach religijnych świata, gdzie kapłani stali się sługami bóst­
wa i pełnomocnikami jego z powołania i spożywają ofiary 
jadalne. Nie idzie jednak za tern, iżby kapłan spożywał 
ofiary, jako przedstawiciel bóstwa: brak na to wyraźnych do­
wodów, to też zwyczaj ten tłumaczyć tylko wolne, jako zwy­
czaj obrzędowy; zresztą doświadczenie uczy, jak wiele trzeba 
ostrożności w tłumaczeniu obrzędów religijnych, którym 
w wielu razach przypisywano znaczenie wręcz odmienne od 
pierwotnego.

Karmienie bożka, jak u Ostjaków, którzy nalewają co- 
dzień rosołu do miski przed ustami posągu "■), albo jak u Az

') Ward Hindoos II, 195.
2) Cłaijgcro Messico II, 69. J. G. Müller, 631.
3) Ward, II, 194; Mem. Anthrop. Soc. I, 332.
4) Williams Fiji I, 226.
5) J. L. Wilson W. Afr. 218*
®; Manu III, 212. Ob. Awesta, tłum. Spiegla. II, str. 

LXXVU (ciasta ofiarne, spożywane przez kapłanów).
‘) ïsbrants Ides Reize naar China 38. Meiners, I, 162.



316

teków, którzy wlewali krew i kładli serce zabitej ofiary ludz­
kiej do ust potwornego bożka *), jest zapewne obrzędem, po­
legającym na złudzeniu, które jednakże dowodzi, że wyobra­
żano sobie niekiedy, iż bóstwo spożywa ofiary w jaldśkol- 
wiek sposób. Wprawdzie pojęcia niższych plemion o bóst­
wie, jako o duchu, który opuścił ciało, jeszcze mniej zgadza 
się z wyobrażeniem, że taka istota może spożywać ciała stałe; 
jednakże pogląd taki spotyka się czasami. Znajdujemy go 
w starożytności, w podaniu o Belu i o Smoku; lecz tu ślady 
stóp na posypanym popiele zdradzają kapłanów oszustów, 
wchodzących tajemnemi drzwiami i spożywających jadło, za­
stawione przed posągiem Bela. Dobrego przykładu dostar­
czają nam też Murzyni z Labode, którzy słyszą szmer, po­
wstający z tego, że bóg Dżimawong wypróżnia jedną po dru­
giej butelki wódki, wręczone mu u drzwi słomą pokrytej 
świątyni * 2). Pallas opowiada, że Ostjacy mieli zwyczaj kła­
dzenia rogu z tabaką dla bożka, a także skrobanego łyka 
wierzbowego, którem zwykle krajowcy nos sobie zatykają. 
Podróżnik opisuje ich zdumienie, jeżeli bywało, że Rosjanin 
innowierca wypróżniał róg w nocy, skąd wnoszono, że 
bóstwo musiało być na polowaniu, skoro tyle zażywało 3). 
Ale przykłady te opierają się na oszustwie, podczas gdy naj­
większe niedorzeczności, do których skłonne są rasy niższe, 
wynikają zwykle z bezwiednie błędnego mniemania. Ale na ­
prawdę najbardziej rozpowszechnione pojęcia ich o sposobie, 
w który bogowie odbierają ofiary, zgodne są z faktami i trze­
ba je uważać za ściśle racjonalny i na dobrej wierze oparty 
wynik niższego animizmu. Najzrozumialszemi i najpowszech­
niej przyjętemi są poglądy następujące.

Ludzie, którzy wierzą, iż bóstwo przyjmuje naprawdę 
pokarmy, lub inne ofiary, wyobrażają sobie, że następuje to 
przez zabranie życia, smaku, istoty, własności ofiary, czyli, 
ściślej biorąc, jej duszy, lub ducha. Stałe ciało ofiary może 
umrzeć, zwiędnąć, być zabrane, spożyte, zniszczone, albo po­
zostać nietkniętem. Najbardziej materjalnem z tych wyobra­
żeń jest odwieczne, pierwotne przekonanie, że krew, to ży­
cie. To też krew bywa składana bóstwu w ofierze. Twier­
dzono, że nawet duchy bezcielesne są w stanie pochłaniać 
krew, jak owe cienie, dla których przy wejściu do Hadesu 
Odyseusz wlał do dołu krew barana i czarnej owcy, poczem

■) Cladgero, II, 46. J. G. Müller, 631.
2) Börner Guinea 47.
3) Bastian Mensch część II, 210-



317

blade cienie piły i przemawiały '); albo owe złe duchy, któ­
rych Mintyranie z półwyspu Malajskiego odpędzali od ko­
biety położnicy, kładąc ją przy ognisku, bo demony piją 
krew ludzką, gdzie tylko mogą * 2 3). W Wirginji Indjanie (na­
prawdę, albo pozornie) czynili ofiary z dzieci, wierząc, że Oki, 
czyli duch, wysysał im krew z lewej piersi s). Kajanie z Bor­
neo składali chary z ludzi, gdy wielki wódz wprowadzał się 
na mieszkanie do nowowzniesionego domu. Około roku 1847 
kupiono w tym celu dziewczynę Malajkę, niewolnicę, wyto­
czono z niej krew, która jedynie ma. skutkować, oblano 
wszystkie słupy, nalano krwi pod dom, a ciałc wrzucono do 
rzeki 4). Krajowcy Indji, zarówno w Bengálu północnym, 
jak w Dekanie, żywią podobne przekonanie, bo składając 
zwierzę w oherze, oddają krew bóstwu, a mięso zatrzymują 
dla siebie 5). Tak samo w Afryce zachodniej Murzyni Be- 
nińscy ofiarowują podobno bóstwu krew koguta, a mięso sami 
ze smakiem zjadają 6). W krainie Jorubów zabijają zwierzę 
na intencję chorego, oblewają krwią ściany i smarują nią 
czoło jegc w przekonaniu, że życie ofiary weń wstąpi 7 8). Pra­
wa żydowskie o oharach zaznaczają wyraźnie różrrcę między 
przelewaniem krwi, jako życia, a ofiarowaniem jej, jako po­
żywienia. Izraelici nie chcieli jeść mięsa ze krwią, która ma 
być samem życiem: wylewali ją na ziemię, jak wodę; to samo 
prawidło stosowało się do ohar: należało wylewać krew przed 
przybytkiem i nalać jej, albo pomazać nią rogi ołtarza, ale 
nie stawiać jako ofiary z napoju: „w oherze napojów z krwi 
nie będę dawał” e).

Animizm niższy uważa duchy za istoty eteryczne, jak 
dym, czy mgła, to też zupełnie słusznie przypuszczał, że 
ohary, sprowadzone do takiej postaci, dostaną się do duchów,

!) I-Iomer Odys. XI, XII.
2) Journ. Ind. Ar chip. I, 270.
3) Smith Virginia, u Pinkertona, XIII, 41; ob. J. G- Mül­

ler, 143; Waitz, ni, 207. Por. Meiners, II, 89. Ob. również Bollaert 
w Mem. Anthrop. Soc. II, 96.

4) Journ. Ind. Archip. III, 145. Ob. St. John Var Easł 
I, ICC.'

5) Hodgson Aber, of India 147; Hunter Rural Bengal 
181; Forbes Leslie Early Races of Scotland II, 458.

6) Bosman Guinea, list XXI, u Pinkertona, XVI, 531. Ob. 
Waitz, II, 192.

7) Bastian Psychologie 96.
8) Lewit, I itd; Deuteron, XII, 23; Psalm XYI, 4.



318

albo zostaną przez nie pochłonięte, wzniósłszy się ku nim 
w powietrzu. Myśl ta występuje psuj jawniej w zwyczaju ka­
dzenia, a szczególnie w kadzidle osobnego rodzaju, używanem 
przez krajowców Ameryki. Zwyczaj palenia tytuniu me ma 
u nas nic wspólnego z obrzędami religijnemi; ale w ojczyźnie 
tej rośliny, gdzie niezmiernie rozpowszechniony jej użytek 
jest chyba najlepszym dowodem istnienia łączności kultury 
północnego z kulturą południowego kontynentu, zwyczaj pa­
lenia jest ważnym obrządkiem religijnym. Os.agowie rozpo­
czynają każde przedsięwzięcie od zapalenia, fajki, przy czem 
mówią taką modlitwę: „Wielki Duchu, zejdź i pal ze. mną 
fajkę, jak przyjaciel! Ogniu i Ziemio, palcie ze mną i po­
móżcie mi obalić wroga:” Za czasów Hennepina Krajowcy 
z plemienia Sju patrzyli w słońce, paląc fajkę, a gdy zapa­
lali „lulkę przyjacielską,” podawali ją słońcu, mówiąc: „Pal, 
Słońce!” Wódz plemienia Naczeów palił o wschodzie słońca, 
posyłając najpierw dym ku wschodowi, a potem dopierc ku 
innym stronom i t. p. Ale kłęby dymu z fajki nie tak się 
poświęcają bóstwu, jak np. kilka kropel napoju, albo okruch 
pożywienia. „Lulka pokojowa” jest szczególnym darem Słoń­
ca, albo Wielkiego Ducha, a tytuń jest świętem zielem, pa­
lenie zaś jest zwykłą ofiarą, posyłaną w powietrze, ku miesz­
kaniu duchów i bogów '). Czarownik karaibski, chcąc wy­
wołać ducha, napełnia powietrze dymem tytoniowym, w mnie­
maniu, że przyjemny zapach przyciągnie ducha; czarownicy 
zaś brazylijscy otaczają kłębami dymu obecnych i chorego,
0 którego uzdrowienie chodzi* 2 3 4). Że kadzidło jest tern samem, 
co ofiara palona, okazuje się z tego, że Zuluanie palą je wraz 
z tłuszczem zabitego zwierzęcia, aby duchom ludu posłać przy­
jemny zapach s). Kadzidła właściwego codziennie używano 
w świątyniach meksykańskich, a do najliczniejszych zabyt­
ków starożytności Meksyku należą kadzielnice, garnki gli­
niane, w których palono „copalli” (skąd wyraz „kopal”)
1 smołę % Chociaż w starożytnej religji chińskiej kadzidło

') Waitz, III, 181. Hennepin Voyage 302. Charlevoix Nou­
velle France V, 311, YI, 178- Schoolcrafl Indian Triées część r, 
49, część II, 127. Catlin, I, 181, 229. Morgan Iroquois 164. J. G. 
Muller, 58.

2) Roehefort Iles Antilles 418, 507. Lery Voy. en Bresu 
268. Ob. Musters w Journ. Anthrop. Inst. I, 202 (Patagonja).

3) Callaway Feligion of Amazulu 11, 141, 177. Ob. Oasalis 
Basntos 258.

4) Clavigero Messico II, 39. Ob. Piedrahita, część I, ks. I, 
rozdz. 3 (o Mujskach).



319

nie było używane, jednak w nowożytnych domach i świąty­
niach laska do kadzenia i kadzielnica służą do czczenia 
wszystkich istot nadprzyrodzonych, od cieni przodków, aż do 
wielkich bogów nieba i ziemi '). Historja kadzidła w Grecji 

Rzymie uwydatnia różnicę między starodawną oszczędno­
ścią, a późniejszem marnotrawstwem. Pierwotne kadzenie zio­
łami •. kawałkami pachnącgo drzewa zastąpiono z czasem pa­
leniem perfum wschodnich, mirry, „kassji” i innych wonno­
ści * 2). W świątyniach Egiptu starożytnego widzimy na nie­
zliczonych wyobrażeniach obrzędów ofiarnych palenie ziarnek 
kadzidła w kadzielnicach przed obrazami bogów; Plutarch 
zaś mówi o trzykrotnem paleniu kadzidła dla Słońca: rano 
kadzono żywicą, w południe mirrą, a o zachodzie rośliną „kufi” 3). 
Radzenie było także ważnym obrzędem u ludów semickich. 
W doroczną uroczystość Bela w Babilonie Chaldejczycy, 
według Herodota, spalali kadzidła za tysiąc talentów na 
większym ołtarzu w świątyni, gdzie się znajdował złoty po­
sąg bóstwa 4 *). Między innemi zabytkami z czasów izrael­
skich, pozostał też przepis przygotowywania kadzidła na spo­
sób aptekarski. Kapłani mieli każdy swoją kadzielnicę, a na 
ołtarzu, gdzie je palono, a który był pokryty złotem i znaj­
dował się przed zasłoną przybytku, dymiły się wonne sub­
stancje rano i wieczorem, jakc wieczne kadzidło przed Pa­
nem *).

Plemiona północno-amerykańskie znają zwyczaj palenia 
ofiar. Algonkini rzucają w ogień pierwszy kęs pożywienia, 
a ciskając tłuszcz w płomienie, modlą się do ducha: „Daj 
nam znaleźć pożywienie.” Catlin opisał i naszkicował Man- 
dan, tańczących wkoło ogniska, w które wrzucają pierwszy 
kocieł zielonego zboża Wielkiemu Duchowi w ofierze, po- 
czem następuje uczta 6). Peruwjanie palili lamy na ofiarę dla 
Stwórcy, Słońca, Księżyca, Pioruna i mniejszych bogów. 
Myśl, przewodnicząca ofiarom, uwydatnia się dobrze w le-

') Plath Religion der alten Chinesen część II, 31. Doo- 
little Chinese.

2) Porfirjusz de Ahstinentia II, 5. Arnobjusz Contra Gentes 
VII, 26. Meiners, II, 14.

3) Wilkinson Ancient IigypHans V, 315, 338. Plutarch De 
Is. et Osir.

4) Herodot, I, 183.
») Exod. XXX, XXXVII. Lew. X, 1, XVI, 12 i dalej.
fi) Smith Virginia, u Pinkertona, XIII, 41. Le Jeune w Rei. 

des Jés. 1634, str. 16. Catlin N. A. Ind. I, 189.



320

giendzie , w której Manko Kkapak zarządził ofiarę z naj­
ładniejszego z synów swoich: kazał mu „uciąć głowę i wylać 
krew na ogień, aby dym doszedł do Stwórcy nieba i ziemi '). 
Tungazi i Burjaci syberyjscy czynią ofiary w tej samej myśli, 
rzucając w ogień kawałk■. mięsa, wątroby i tłuszczu * 2). Cel 
ofiar chińskich dla słońca, księżyca, gwiazd i gwiazdozbio­
rów jest zupełnie zrozumiały, palone bywają tam zwierzęta, 
a nawet jedwab i drogie kamienie, aby dym z nich doszedł 
do tych boskich duchów 3 4). Podobne znaczenie mają ofiary 
Sjamczyków dla bóstwa domowego, składające się z dymią­
cego ryża, araku i kadzidła. Bóstwo nie spożywa ani jednej 
cząsteczki potraw, ale lubi wdychać wonną parę t). Również 
jasno zaznaczają się podobne poglądy w opisach ofiar ary1' • 
skich. Gdy bramin pali ofiary na ołtarzu, są one przyjmo­
wane przez boski ogień, Agni, usta bogów, posła od Wszyst­
kowiedzącego, jemu śpiewany bywa wiersz z Wedy: „Agni! 
ofiara, którą otaczasz ze wszystkich stron, idzie między bo­
gów!” 5). Z utworów Homerycznych dowiadujemy się, jakie 
prawdziwe znaczenie Grecy barbarzyńscy przywiązy wali do 
hekatomb, z których zapach palonej ofiary unosił się wraz 
z dymem ku niebu, „Kvfoanj ö’oopavov ty.ev ĚXiaoopÉvuj uspi 
xanvip” 6 7). Umysł ludzki na znacznie wyższym szczeblu roz­
woju nie zapomniał jednak tego starego pojęcia i nawet Por- 
firjusz wiedział, jak to demony, które pragną być bogami, 
cieszą się z libacji i dymu ofiar, od czego duchowa i cielesna 
substancja ich tyje, bo żyją tylko z pary i mgły i posilają 
się dymem z krwi i mięsa T),

Mniemanie komentatorów, że ofiara, jako akt religijny 
bardzo starożytny i bardzo rozpowszechniony, została przy­
jęta, ściśle określona i uprawniona przez prawo żydowskie, 
zgadza się z ogólną etnograf ją przedmiotu. Ofiara wystę­
puje tu nie jako dar miły bóstwu i użyteczny, lecz jako wy­
żej pojęty wyraz czci pobożnej, albo pokuty za grzechy. Jak 
wszędzie, tak i u Żydów ofiary składały się zwykle z pokar­

') Rites and Laws of Incas 16 i t. d., 79; ob. Ollanta, 
an ancient Ynca Drama, tłum. G. R. Markham, 81. Gar. de la 
Vega, ks. I, II, VI.

2) Klemm Cultur-Gesch. III, 106, 114.
3) Plath, część II, 65.
4) Latham Deser. Eth. I, 191.
s) Ryg-Weda I, 1, 4.
6) Iljada I, 317.
7) Porfiriusz De Abstinentia II, 42; ob. 58.



321

mów, które palono. Do szczegółowych opisów ich obrzędów 
ofiarnych, do przepisów palenia skór wołów i owiec, albo 
sposobu składania bezkrwawych ofiar mąki z oliwą, doda­
wane jest za każdym razem wytłumaczenie celu obrzędu: jest 
to „ofiara palona, mile woniejąca przed Panem.” Obszerne 
opisy ofiar Starego Testamentu pozwalają nam śledzić, w jaki 
sposób rozwinęły się one z prostego patrjarchalnego obrzędu 
plemienia pasterskieg-o i stały się okazałym a złożonym pro­
cederem, odbywanym w celu utrzymania dawnych wierzeń 
w ludnem i uporządkowanem królestwie. Z pośród pisarzy, 
zajmujących się religją żydowską, dziekan Stanley odtworzył 
najżywszy obraz świątyni, o podwórzach, napełnionych sta­
dami owiec i wołów, z wielkim przyrządem do zabijania, wy­
niosłym ołtarzem do całopalenia, górującym nad tłumami, 
na którym składano zabite zwierzęta i ze ściekami do od­
prowadzania strumieni krwi. Historyk ten, którego więcej 
pociąga duch proroków, niż obrzędy kapłanów, zatrzymuje 
się z upodobaniem na usilnem dążeniu późniejszego judaiz­
mu ku zapewnieniu przewagi íeligji etycznej nad obrzędo­
wą '). W owej chwili historji hebrajskiej prorocy potępiają 
surowo tych, którzy przenoszą obrzędy religijne nad ważniej­
sze przepisy prawa. „Żądam miłości, nie ofiary; więcej żą­
dam znajomości Boga, niż ofiar całopalnych.”—„Nie kocham 
się w krwi wołów, owiec i kóz...” „Umyjcie się, oczyśćcie 
się; zabierzcie złe uczynki wasze z przed oczu moich. Prze­
stańcie czynić źle, nauczcie się czynić dobrze.”

Badając dalej rzeczową stronę ofiar, napotkamy zu­
pełnie inne wyobrażenia. Nizka kultura dostarcza wielu przy­
kładów mniemania, że bóstwo, zostawiając na pozór nietknię- 
temi postawione przed sobą ofiary, spożywa z nich jednak 
cząstkę, którą w sposób niedokładny określić można jako 
esencję. Zuluanie zostawiają mięso zabitego w ofierze byka 
na całą noc, aby duchy przodków pożywiły się niem; ale na­
zajutrz mięso okazuje się nietkniętem. Opisując obrzęd ten, 
Zuluanin tłumaczył go naiwnie w następujący sposób: „Gdy 
spytamy, co jada Amadhlozi? (bo rano znajdujemy mięso całe), 
to starzy odpowiadają: Amatongo liże je; a my nie możemy 
im zaprzeczać, lecz milczymy, bo oni starsi są od nas i mó­
wią nam wszystkie rzeczy, a my słuchamy; bo mówią nam 
wszystkie rzeczy, a my zgadzamy się, nie wiedząc dobrze.

ł) Stanley Jewish Church, serja 2-ga, 410, 424. Ob. Kalisch 
o Lewitykusie; Barry w Smitha Diction, of the Bible, art. „Sa­
crifice.”



322

czy to wszystko prawda, czy nie” '). Takie same pojęć/a 
panowały w religji krajowców wysp zachodnio-indyjskich. Za 
czasów Kolumba Roman Pane opisywał sposób składania 
ofiar przez krajowców i uwzględnił szczególnie Hispanjolę. 
W dzień uroczysty, na który przygotowano wielkie zapasy 
żywności (ryby, mięso, lub co innego), wierni zanoszą je do 
domu Cemjów, aby bałwan się posilił. Nazajutrz zabierają 
znowu wszystko do siebie, bo Cemi już się pożywił. I niechże 
im Bóg tak pomaga (powiada mnich), jak Cemi jada cokol­
wiek, będąc martwem drewnem, łub kamieniem. W półtora 
wieku później utrzymywało się tam jeszcze podobne przeko­
nanie, które tak pobudzało wyobraźnię Karaibów, że byli 
pewni, iż słyszą, jak duchy poruszają w nocy naczynia i jak 
żują strawę, dla nich przeznaczoną, chociaż nazajutrz wszyst­
ko bywało nietknięte. Utrzymywano, że pokarm, naruszony 
przez duchy, stawał się świętym, tak, że tylko starzy i do­
stojni ludzie mogli go kosztować; ale nawet i oni musieli po­
siadać pewną czystość cielesną 1 2). Wyspiarze z Pulo Aur 
przyznawali, że duchy choroby, wypędzone z c:ała, nie ja­
dają ziarnek ryżu dla siebie postawionych, ale wierzyli przy- 
tem, że duchy przyswajają sobie esencję ryżu 3). Krajowcy 
Indji, zamieszkujący wzgórza Garo, składają głowę i krew 
zwierzęcia, zabitego w ofierze, oraz trochę ryżu pod lukiem 
bambusowym, okrytym białem płótnem; bóstwo przychodzi 
i bierze, co potrzebuje, a po pewnym czasie cfiaię tę spoży­
wają wraz z resztą zwierzęcia zgromadzeni 4). Bóstwa Chon- 
dów żyją zapachami i esencją ofiar, albo zwierząt i zb,óż, któ­
rym odbierają życie, lub siłę 5). Burjaci syberyjscy, złożyw­
szy owcę w ofierze, gotują baraninę i stawiają ją na wznie­
sieniu dla bogów, podczas gdy szaman śpiewa pieśń swoją, 
a potem wszyscy obecni rzucają się na strawę 6). Według 
wierzenia ludowego w Europie średniowiecznej, Domina Abun- 
dia przychodziła z kobietami swojemi w nocy do domów; 
jadły one i piły z naczyń, postawionych dla nich umyślnie,

1) Gallaway Religion of Amu'dulu 11 (ämadhlozi, czyli ama- 
tongo = <łudi przodka).

2) Koman Pane, rozdz. XVI, w Life of Colon, u Pinkertona, 
XII, 86. Rochefort Iles Antilles 418; ob. Meiners, II, 516; J. G. 
Müller 212.

3) Journ. Ind. Ar chip, IV, 194.
4) Eliot w As. Res. III, 30.
5) Macpherson India 88, 100.
6) Klemm Cultur-Gesch. III, 114.



323

z których jednak nic nie ubywało. Odwiedziny takie spro­
wadzały dostatek dla gospodarza *).

Bardzo wyraźnie animistycznem pojęciem ofiary jest, że 
dusza ofiarowanego zwierzęcia, lub rzeczy zabieraną bywa 
przez bóstwo, albo przechodzi do niego Wyobrażenie, że 
duchy zabierają dusze, istnieje w postaci nieco zmienionej 
u Binuan z Johory, którzy wierzą, że złe duchy rzeczne spro­
wadzają chorobę na człowieka, zjadając „semangat,” czyli 
„ciało niematerjalne” (w zwykłej mowie zwane duchem), 
w którem życie przebywa * 2). Djabeł Karenów nie pożera 
ciała, lecz „la,” ducha, czyli pierwiastek życia; tak więc, gdy 
zje oczy, materja zostanie, lecz człowiek oślepnie3). Teorja 
ofiary Polinezyjczyków opiera się na podobném pojęciu. Kap­
łan może dawać zlecenia na przyszłe życie ofiarom ludzkim; 
duchy zmarłych są pokarmem bogów, lub duchów; duch ofiar 
zjadanym bywa przez ducha bałwana (t. j. bóstwa mieszka­
jącego, albo wcielonego w posąg), przed którym się znaj­
dują ł). Według wierzenia Fidżyjczyków, tylko dusza wiel­
kich uczt ofiarnych należy do bogów, którzy uchodzą za 
wielkich żarłoków; substancję zaś zjadają ofiarodawcy. Tak, 
jak w inńych okolicach świata, ofiara z ludzi jest tu popic- 
stu ofiarą mięsną; ludożerstwo zostało wcielone do religji Fi­
dżyjczyków, a bogowie są podobno miłośnikami mięsa ludzkie­
go T Podobne pojęcia panują też u plemion indyjskich nad 
jeziorami amerykańskiemi. Dzicy ci wierzą, że duch ofiar 
idzie do bóstwa, dla którego były przeznaczone, bez względu 
na to, czy zostają spożyte przez wyznawców, czy nie. Po­
dania krajowe są w tym razie najwymowniejszym przykła­
dem. Przytaczamy tu ustęp z bajki ottawajskiej o przygodach 
Wassama, którego duch-dziewczyna zaprowadziła do miesz­
kania ojca swego, Ducha wydm piaskcwych pod wodami je­
ziora Wyższego. „Zięciu, rzekł Stary Duch, potrzebuję ty- 
tuniu. Wrócisz do rodziców i możesz im opowiedzieć moje 
życzenia; albowiem zdarza się bardzo rzadko, aby nieliczni, 
którzy przechodzą przez te góry p'asczyste, ofiarowali choć 
trochę tytuniu. Jeżeli to czynią, to otrzymuję go natych­
miast, oto tak”—dodał, wysuwając rękę z siedziby swojej

’) Crimm Deutsche Mym. 264.
a) Journ. Ind. Archip. I, 27.
3) Mason Karens, 1. c. 208.
) Bastian Mensch II, 407. Elfis Polyn. Res. I, 358. Tay­

lor New Zealand 104, 220.
°) Williams Fiji I, 231.



324

i chwytając kilka szczypt tytu; fiu, które właśnie w tej chwili 
ktoś ofiarował Duchowi, z prośbą o spokojną i szczęśliwą 
przeprawę przez jezioro. „Widzisz—powiada starzec—każda 
rzecz, którą mi kto złoży w ofierze, dostaje się niezwłocznie 
do przybytku mego.” Wassamo widział także, jak dziew­
czyna wj^sunęła ręce na dwór i rozdała potem wszystkim coś, 
co wszyscy spożywali; przekonał się, że to były ofiary jadal­
ne, złożone na ziemi przez śmiertelników. Czysto duchowy 
charakter tej części ofiar, która dochodzi do bogów, okazuje 
się z tego, że Wassamo nie może żyć, jedząc sam tylko po­
karm duchów; jakoż duch-żona wysuwa ręce z siedziby i ła­
pie prawdziwą rybę, aby ją ugotować dla męża '). Inne po­
danie ottawajskie, mit przyrodniczy o słońcu i księżycu, któ- 
ryśmy już przytoczyli, jest bardzo zajmujący nie tylko, jako 
rozwinięcie tego kierunku pojęć, ale także dlatego, że zawiera 
jasny obraz pobudek, któremi dzicy animiści się powodują, 
składając ofiary bóstwom, oraz wyobrażeń o tem, jak bogo­
wie przyjmują dary. Onowuttokwutto, młodzian z plemienia 
Odżybua, poszedł za księżycem (rodzaju żeńskiego) na pięk­
ne stepy niebieskie, aby zostać jego mężem. Dnia jednego 
brat księżyca, słońce, zabrało go z sobą, aby mu pokazać, 
jak się żywi. Obadwaj spcjrżeli w dół przez otwór w nie­
bie nad samą ziemią. Słońce pokazało mu gromadkę dzieci, 
bawiącą się przed chatą i w tej samej chwili rzuciło mały 
kamyczek, żeby uderzyć najładniejszego chłopca. Dziecko 
upadło; zaniesiono je do mieszkania, rozległy się dźwięki szy- 
szygwuna (grzechotki) i śpiew, oraz modlitwa czarownika- 
znachora, aby zachować dziecko przy życiu. Na prośby zna­
chora słońce odpowiedziało: „Przyślij mi tu białego psa.” 
Wtedy dwaj widzowie ujrzeli na ziemi hałaśliwe i śpieszne 
przygotowania do uczty; zabito białego psa, upieczono go 
i wszyscy zgromadzeni udali się do chaty. Podczas gdy się 
to działo, słońce zwróciło się do Oncwuttokwutta, mówiąc: 
„Są między wami na świecie ludzie, których nazywacie wiel- 
kiemi znachorami, a to dlatego, że uszy ich są otwarte i sły­
szą głos mój, gdy kogo uderzę i mogą przynieść ulgę cho­
remu. Nakazują oni ludowi przysyłać mi wszystko, czego 
żądam, a kiedy to uczynią, odejmuję rękę od tego, na któ­
rego zesłałem chorobę.” Kiedy skończyło mówić, biały pies 
został podzielony na części dla wszystkich zgromadzonych na 
ucztę. Gdy już mieli zabrać się do jedzenia, znachor powia­
da: „Posyłamy ci to, Wielki Manito.” W tej samej chwili

') Schooleraft Algie Researches II, 140.



327

albo od uszanowania, okazanego w ten sposób; tak samo nie 
łatwo określić, czy ludzie nieucywilizowani czynią to rozróż­
nienie w postępowaniu z bóstwami. Wogóle jednak pojęcie
0 praktycznej pożyteczności pokarmu, lub innych darów dla 
bóstwa öd najpierwszych czasów poczyna zacierać się i ustę­
pować przed uczuciem, że pokorna ofiara, chociażby małą 
posiadająca wartość dla potężnego boga, ucieszy go jednak
1 przyjaźnie usposobi. Te dwa kierunki pojęć o ofiarach 
uwydatniają się doskonale u Karenów, którzy składają du­
chowi ofiary z araku, ziarna, lub części zwierzyny, zabitej na 
polowaniu, z przekonaniem, że modlitwa bez ofiary jest bez­
skuteczną '), i Ti Murzynów z Sierra Leone, którzy zabijają 
wołu, „aby ucieszyć Boga, iżby czynił dobrze ludziom z ple­
mienia Kru” * 2).

W bardzo wielu przykładach ofiar niepodobna orzec, 
czy czciciel ma zamiar obdarzyć bóstwo, czy je tylko ucie­
szyć; ale są też liczne wypadki, w których trudno przypuś­
cić, iżby ofiarodawca miał inną myśl, niż zamiar okazania 
czci. Jednym z najbardziej wymownych obrządków ofiar­
nych jest ofiarowanie za pomocą ognia, lub innych sposobów 
części potraw, lub napojów. Zwyczaj ten widzimy w religjaćh 
Indjan północno-amerykańskich, u Greków klasycznych, u sta­
rożytnych Chińczyków i nawet u ludu w Europie 3). Inne 
zwyczaje przechodzą jeszcze widoczniej w formalne czci zło­
żenie. Spojrzyjmy na Murzyna z Gwinei, przechodzącego 
w milczeniu mimo świętego drzewa, lub jaskini i rzucającego 
liść, albo muszlę w ofierze dla ducha miejscowego 4); na Ta- 
leina z Birmy, który przy każdej uczcie podnosi naczynie 
z potrawą w górę, ofiarując ją Natowi, poczem dopiero 
zgromadzeni mogą zabrać się do jedzenia 5); na Inda, który 
przed jedzeniem bierze trochę ryżu w palce i podnosi go 
w górę do wysokości czoła, ofiarowując go w myśli Si wie, 
lab Wisznuowi 6). To samo rozumowanie daje się zastoso-

’) 0’Riley w Journ. Ind. Ar chip. IV, 592. Bastian Oestl. 
Asien II, 12.

2) R. Clarke Sierra Leone 43.
3) Smitli Virginia, u Pinkertona, XIII, 41. Welcker Griech. 

Götterlehre II, 693- Legge Confucius 179. Grohmann Aberglau 
ben aus Böhmen 41, itd.

4) J. L. Wilson W. Afr. 218; Bosman Guinea, u Pinker­
tona, XVI, 400.’•

5) Bastian Oestl. Asien II, 387.
r‘) Roberts Oriental Illustrations 545.
Cywilizacja pierwotna, t. II. 22



328

wad do innych przykładów ofiar, których dostarczają wszyst­
kie religje, a które pciegają na urządzeniu uczty, bez wzglę­
du na pierwotne jej przeznaczenie. Uczta, która jest rzeczy­
wistą dla czcicieli, a udaną dla bóstwa, jest dla nas jakby 
pośmiewiskiem ofiary; jednakże ludzie uważają ją za poważ­
ny obrzęd rsligrny, o czem świadczy następujące podanie in­
dyjskie z Ameryki północnej. Gromadka dzikich z plemie­
nia Potawatomi znajdowała się w podróży. Przez trzy dni 
nie napotkali oni wcale zwierzyny i doznawali strasznego gło­
du. Trzeciej nocy wódz, imieniem Saugana, miał sen: uka­
zała się mu jakaś osoba i oświadczyła, że towarzysze i on 
sam są w takiem udręczeniu z powodu tego, że wyruszyli 
w drogę, nie urządziwszy uczty ofiarnej- Postać owa wyra­
ziła się, że się puścił w podróż „jak biały człowiek,” nie uczy­
niwszy żadnego przygotowania religijnego; Wielki więc Duch 
ukarał ich za to głodem. Dwunastu ludzi powinno teraz 
pójść i zabić cztery jelenie, zanim słońce wzniesie się do pew­
nej wysokości (około dziewiątej godziny). Wódz widział też 
we śnie cztery jelenie zabite, co się sprawdziło i urządzono 
ucztę ofiarną *). Przykłady uczt ofiarnych czerpać możemy 
na wszystkich stopniach kultury. Zuluanie składają czarne 
woły w ofierze bogowi nieba, aby go sobie zjednać i deszcz 
otrzymać; wodzowie wioski wybierają woły, zabijają jednego, 
a o innych wspominają tylko- Zgromadzeni spożywają mięso 
w domu w zupełnem milczeniu, na znak pokornego podda­
nia; kości palą poza obrębem wioski, a po uczcie lud odśpie­
wuje dźwięczną pieśń bez słów * 2). Wyspiarze z Serwatty 
składają ofiary z bawołów, świń, kóz i drobiu, ilekroć ktoś, 
albo cała gmina przedsiębierze ważną sprawę, lub wyprawę; 
że zaś mięso spożywane bywa przez wyznawców, więc się 
zgromadzają bardzo licznie, jeżeli ofiary są obfite 3). U dzi­
kich plemion Indji północnych ofiary zwierzęce połączone są 
z obiatami, z płynów fermentowanych, a wyrazy, oznaczające 
ucztę i ofiarę, można używać jeden zamiast drugiego 4). Az­
tekowie czynili z jeńców wojennych ofiarę miłą bogom, a po­
tem urządzali z nich ucztę dla siebie i przyjaciół 5); u staro­
żytnych zaś Peruwjan lud zjadał całe stada lam, złożonych

*) M’Ccy Baptist Indian Missions 305.
2) Callaway Religion of Amazulu 59. Ob. (Jasalis, 252.
3) Earl w Journ. Ind\ Ar chip. IV, 174.
4) Hodgson Abor. of India 170, ob. 146; Ilooker Ilimalayan 

Journals II, 276.
5) Prescott Mexico ks. i, rozdz. III.



341

w świecie chrześcjańskim, a toczył się głównie o to, ozy ofiara 
jest obrządkiem chrześcjańskim.

Zwrócimy się z kolei do innej kategorji obrzędów, mia­
nowicie do postu i innych sposobów wywoływania zachwy­
cenia (ekstazy), albo chorobliwego podniecenia (egzaltacji) 
w celach religijnych. W poszukiwaniach naszych o animiz- 
mie zaznaczaliśmy niejednokrotnie, że wierzenia niższych lu­
dów opierają się często na świadectwie widzeń i snów, które 
uchodzą za rzeczywiste dowody stosunków ludzi z du­
chami. Od najniższych stopni kultury religja znajduje się 
w ścisłym związku z ekstatycznym stanem ciała. Taki stan 
chorobliwy wywoływany bywa różnemi sposobami, które 
przerywają zdrową czynność ducha i ciała, a nie potrzebu­
jemy chyba przypominać, że według teorji filozoficznych, 
które poprzedziły nowożytne teorje medyczne, chorobliwe 
objawy tego rodzaju służyły za dowód nawiedzenia przez bós­
two, lub inną istotę nadprzyrodzoną. Do najsilniejszych 
sposobów sprowadzania zaburzeń w czynnościach ducha i wy­
woływania widzeń należy post, w połączeniu z innemi umar­
twieniami ciała, oraz dłuższem rozmyślaniem w odosobnie­
niu, na puszczy, lub w lesie. Bardzo często zdarza się wśród 
dzikich, że myśliwy doświadcza przymusowych skutków ta­
kiego życia przez długie dni, a nawet tygodnie i w takich 
okolicznościach poczyna obcować z widziadłami, które po­
czytuje za rzeczywiste, osobowe duchy; poznawszy tedy raz 
sposób zawierania stosunków z duchami, doszedł z łatwością 
do wniosku, że powtórzenie tych samych przyczyn wywoła 
ten sam skutek.

Zwyczaj poszczenia występuje z niezwykłą siłą u dzikich 
plemion Ameryki północnej, gdzie to, co my nazywamy ob­
jawami chorobliwemi, uchodzi za najzupełniej przedmiotową 
rzeczywistość. U Indjan (opisy dotyczą przeważnie plemion 
Algonkinów) bardzo młode dziewczęta i chłopcy muszą już 
zachowywać długie i ścisłe posty. Zdolność długiego posz­
czenia wzbudza powszechną zazdrości dzicy wstrzymują się 
od jedzenia przez trzy do siedmiu dni, pijąc tylko wodę. 
W czasie postu zwraca się szczególną uwagę na sny. Tanner 
opowiada o niejakiej Net-no-kwa, która, mając dwanaście lat, 
pościła dziesięć dni z rzędu, aż wkcńcu ukazał jej się we 
śnie Człowiek, a porozmawiawszy z nią o wielu rzeczach, dał 
jej dwa kije, mówiąc: „Daję ci je, abyś z niemi chodziła i na 
tc, żeby włosy twoje były jak śnieg;” obietnica ta długiego 
życia była dla niej pociechą w chwilach nieszczęścia i nie­
pokoju. Młodzieniec indyjski, dochodząc do dojrzałości, usuwa 
się od ludzi, pości, rozmyśla i modli się na osobności, miewa 
widzenia, które piętnują usposobienie jego na całe życie,



342

a przedewszystkiem czeka, aby się mu we śnie ukazało zwie­
rzę, albo rzecz, która będzie odtąd „lekarstwem” (medicine) 
jego, fetyszem, przedstawicielem ducha opiekuńczego, czyli 
manitu. Pewien stary wojownik, któremu nietoperz przyśnił 
się za młodu, nosił skórę nietoperza na wierzchu ghrwy i stał 
się odtąd nietykalnym dla wrogów, jak nietoperz, którego 
niepodobna zranić w skrzydło. W później szem życiu Indja- 
nin, który czegoś potrzebuje, pości, dopóki manitu nie za­
pewni mu żądanej rzeczy we śnie. Kiedy dorośli dzicy są 
na polowaniu, dzieci muszą nieraz pościć, aby otrzymać prze­
powiednie o wyniku polowania. Myśliwi, poszcząc przed 
udaniem się na wyprawę, miewają sny prorocze o legowis­
kach zwierza i o sposobach ułagodzenia gniewu, złych du­
chów. Gdy znachor wyobrazi sobie, że widzi Indjanina, który 
oddawna nie żyje, i że słyszy go mówiącego: „Jeżeli złożysz 
mi ofiarę, to będziesz miał tyle zwierzyny, ile tylko zaprag­
niesz,” wtedy czyni ofiarę i pali kawał zwierzyny na cześć 
widma. Szczególnie „Meda,” czyli wieszczek zdobywa po­
stami znaczną część uzdolnienia do spełniania świętych obo­
wiązków swoich. Prorokini z plemienia Odżybua, znana póź­
niej jako Katarzyna Wabose, opowiada z czasów młodości 
swojej, jak w chwili dojścia do dojrzałości pościła w osobnej 
chatce, aż wreszcie uleciała do nieba i ujrzała na wstępie 
ducha, Jasne, Błękitne Niebo. Był to początek stosunków 
jej z istotami nadprzyrodzonemu Schoolcrafr podaje opo­
wiadanie Czaingwauka, wodze Algonkinów, wtajemniczonego 
w wierzenia mistyczne i pismo obrazowe ludu swego: „Czaing- 
wauk oświadczył przedewszystkiem, że starożytni Indjanie 
uważali post za wielką zasługę. Pościli oni czasem sześć, 
lub siedm dni, dopóki myśl ich i ciało nie stały się wolne 
i lekkie, co przygotowywało ich do snów. Głownem prag­
nieniem dawnych jasnowidzących było śnić o słońcu, bo 
wierzyli, że taki sen pozwoli im widzieć wszystko na ziemi; 
udawało się im to zwykle po długich postach i _ rozmyśla­
niach o niem. Oddawano się postom i snom od najwcześniej­
szego wieku. Młodzieniec uważa za prawdę wszystko, co wi­
dzi i czego doświadczy w czasie snów i postów i stosownie 
do tego postępuje przez całe życie. Wierzy też silnie, że 
objawienia się sprawdzą. Jeżeli pósty powiodą się mu szczę­
śliwie, a lud uwierzy, że posiadł dar widzenia przyszłości, 
wtedy otwiera się przed nim droga do najwyższych zaszczy­
tów. Prorok, mówił wódz dalej, próbuje władzy swej w tajem­
nicy, wobec jednego wybranego, którego świadectwo jest po­
trzebne w razie powodzenia. W dalszym ciągu tych przy­
gotowań zaznacza on na korze, lub na czemś innem wyobra­
żenia, albo symbole, przedstawiające treść snów i objawienia;



343

czasem cała zima mija na takiem postępowaniu i wtedy 
wróżbita posiada już opis głównych swych widzeń. Jeżeli 
sprawdzi się, co przepowiedział, wtedy towarzysz jego ob­
jawia fakt wszystkim, napisy służą za dowód daru jasno­
widzenia i umiejętności, a sława jego rośnie z czasem. 
„Ki-ki-winy” jego, czyli spisy objawień, zostają wreszcie 
przedstawione starcom, którzy się zgromadzają i radzą nad 
temi wróżbami, bo cały naród w nie wierzy. Wreszcie dają 
przyzwolenie swoje i oświadczają, że jest on wybrany na 
proroka, że jest natchniony mądrością i może kierować prze­
konaniami całego narodu. Taki to był, zakończył wódz, 
stary obyczaj i sławni wodzowie dawnych czasów doszli do 
władzy w ten sposób.” Trzeba dodać, że u tych plemion 
amerykańskich „Gżossakid,” czyli wróżbita, przygotowuj (i 
się postami i kąpielami, wywołującemi poty, aż do stanu 
konwulsyjnej ekstaz}7, w której wypowiada rozkazy swego 
ducha opiekuńczego ').

Post znany też jest w innych okolicach świata dzikiego, 
jako sposób wywoływania sztucznego podniecenia i stosun­
ków z istotami nadprzyrodzonemu Roman Pane w „Życiu 
Kolumba” opisuje posty, zachowywane na Haiti dla otrzy­
mania wiadomości o przyszłości od duchów (ćemi); w sto, 
czy dwieście lat później surowy post stanowił część przygo­
towania ucznia, pragnącego zostać .,boyó,” czyli czarowni­
kiem, zaklinaczem duchów, mogącym je ułagadzać i zasię­
gać od nich wskazówek 2). „Kibèt” czyli zaklinacz Abipo- 
nów uchodził u krajowców za czarownika, mogącego zadać 
komuś chorobę, leczyć wszelkie cierpienia, przepowiadać 
rzeczy nieznane i przyszłe, sprowadzać deszcz, grad i burzę, 
wywoływać cienie zmarłych, przybierać postać tygrysa, do­
tykać się wężów bez szkody itp. Wszystko to czyniono za 
sprawą djabła, a ks. Dobrizhoffer tak opisuje sposób zdoby­
cia tej mocy: „Ci, co chcą zostać kuglarzami, siadają podo­
bno na starej wierzbie, zwieszającej się nad jeziorem i wstrzy­
mują się od jedzenia przez kilka dra, dopóki nie zaczną wi­
dzieć przyszłości. Wydawało się mi zawsze bardzo prawdo- * *)

') Tanner Narrative 288. Loskiel N. A. Ind. część I, 76. 
Schoolcraft Indian Tribes część I, 34, 113, 360, 391; część III, 
227. Catlin N. A. Ind. I, 36. Ckarlevoix Nouv. Fr. II, 170; VI, 
67. Klemm Cultur-Gesch. II, 170. Waitz Anthropologie III, 206, 
217.

*) Colombo Vita, rozdz. XXV. Kochefort Iles Antilles 501. 
Ob. również Meiners, II, 143 (Gujana).

Cywilizacja pierwotna, t. II. 23



344

podobném, że nicponie ci długiem poszczeniem nabawiają 
się słabości mózgu, obłędu, pewnego rodzaju gorączki, co 
sprawia, że wyobrażają sobie, iż są obdarzeni wyższą wiedzą 
i podają się za czarnoksiężników. Oszukują najpierw siebie, 
a później drugich ‘). Malaj czy cy, którzy chcą stać się od- 
pornemi na wszelkie pociski, udają się na trzy dni w miej­
sce odludne, w dżungle i zabierają z sobą bardzo mało po­
żywienia; jeżeli trzeciego dnia śni się im piękny duch, który 
zstąpił, aby z niemi rozmawiać, to czar będzie skuteczny 1 2). 
Znachor zuluański nabywa przymiotów, potrzebnych do wej­
ścia w stosunki z „amadhlozi,” t j. duchami, które dają mu 
wskazówki, jak ma używać czarów, zachowując wielką wstrze­
mięźliwość w jedzeniu, umartwiając i biczując się, odbywa­
jąc samotne wędrówki, dopóki napady mdłości nie zbliżą go 
do duchów. Tacy wróżbici poszczą często i są wyczerpani 
postem kilkodniowym, gdy wpadają w zupełne, lub częścio­
we zachwycenie i miewają widzenia. Zuluanie przyznają 
najzupełniej łączność między postem, a, ukazywaniem się du­
chów, tak, że nawet weszło u nich w przysłowie: „Wiecznie 
syte ciało nie może widzieć rzeczy tajemnych.” Nie wierzą 
oni tłustemu prorokowi 3 4).

Skutki, do których postami dążą i które osiągają ludy 
nieucywilizowane, powtarzają się często na wyższym pozio­
mie kultury. Nic dziwnego, że po odbyciu uroczystej po­
kuty i po trzydniowym poście, król Wasawadatta w bajce 
indyjskiej mógł wraz z żoną widzieć we śnie Siwę i otrzy­
mać od niego łaskawe wiadomości; nic dziwnego, że nawet 
w obecnych czasach „jodżi” indyjski może za pomocą postów 
dojść do stanu, w którym widuje bogów na własne oczy ł). 
Post był dla kapłanów wyroczni greckich uznanym sposo­
bem wywoływania widzeń i snów proroczych; nawet pitja 
deliijska pościła, żeby się stać natchnioną; Galen czyni uwa­
gę, że post czyni sny jaśniejszemi 5). W późniejszych cza­
sach przyczyna, zarówno jak skutek postów utrzymywały 
się i w chrześcjaństwie. Wszak Michał Archanioł z mieczem

1) Dobrizhofîer Abipones II, 68.
2) St. John Far Fast I, 144.
3) Dohne Zulu Die. ob. wyraz „nyanga”; Grout Zulzi-land 

158. Callaway Religion of Amazulu 387.
4) Somadeva JJhatta, tłum. Brockhaus, II, 81. Meiners, II,

147.
5) Maury Magie itd. 237; Pauzan., I, 34; Filostrata Apollon. 

Tyan. I; Galen Comment, do Ilipokratesa, I.



345

w prawicy, a szalami w lewicy, ukazał się pewnemu kapła­
nowi z Siponte, który w ciągu dwunastomiesięcznego postu 
i modlitwy zapytywał go, czy chce, aby wybudować świą­
tynię na cześć jego:

„precibus jejunia Iongis
„Addiderant totoque orans se afflixerat anno” *).

Czytając opisy cudownych widzeń św. Teresy i jej to­
warzyszek i dowiadując się, że duch świętej zstąpił do pie­
kła i widział tam ciemność, ogień i rozpacz niewypowie­
dzianą, że spostrzegał często obok siebie obrońców swoich, 
Piotra i Pawła, że w obecności siostry Marji Baptysty i in­
nych święta uniesioną została w górę ponad bramę klasz­
toru, w którym przyjmowała święte sakramenta, że widziano 
obok niej anioła ze złotym, ognistym mieczem, na którego 
końcu był mały płomyczek, że anioł przebił jej serce i wnę­
trzności, a wydobywszy je, napełnił ją płomieniem wielkiej 
miłości ku Bogu, czytelnik nowożytny zechce przedewszyst- 
kiem poznać szczegóły sposobu życia świętej i jej towarzy­
szek. Oczywiście przekona się on, że św. Teresa była cho­
rowita od urodzenia, że od dzieciństwa podlegała napadom 
zachwycenia, że w późniejszcrn życiu umartwiała ciało dłu­
giem czuwaniem, praktykami religijnemi i surowym postem 
przez ośm miesięcy w roku 1 2). Niema potrzeby pomnażać 
przykładów postów średniowiecznych, których naturalnym 
skutkiem bywały widzenia błogosławionych, wszak są one 
najszczegółowiej opisane w grubych foljałach Bollandystów. 
Dopóki post zachowywany będzie, jako obrządek religijny, 
poty skutki jego, chorobliwe podniecenie umysłu, będą dal­
szym ciągiem dawnej, dzikiej zasady, że wytwory chorej 
wyobraźni są objawieniem rzeczy nadprzyrodzonynh. Chleb 
i mięso pozbawiłyby wielu ascetów odwiedzin aniołów, 
a otwarcie drzwi do jadalni zamykało nieraz bramy nieba 
dla oczu poszczących. Ale nie zajmujemy się tu całkowitą 
teorją postu, jako zwyczaju religijnego, lecz tylko tą ważną. 
stroną jego, od której może wziął początek. Wstrzymywa­
nie się od pokarmów zajmuje główne miejsce w rzędzie spo­
sobów umartwiania się, albo odbywania pokuty, ale należy 
do szeregu przepisów religijnych, z któremi wywody nasze 
nie mają bliższego związku. Zapatrując się na posty zc sta­
nowiska animistycznego, czyli jako na sposób wzbudza nia

1 j Baptist. Mantuan. Fast. IX, 350.
2) Acta Sanctorum Bolland., Św. Teresa.



346

snów i widzeń, trzeba wspomnieć i o innych środkach, uży­
wanych do wywoływania objawów zachwycenia, czyli eks­
tazy.

Jednym z tych sposobów jest zażywanie leków. W epo­
ce odkrycia wysp zachodnio-indyjskich, Kolumb opisał na­
stępujący obrzęd religijny: stawiano na głowie bożka na­
czynie z proszkiem „kohcba” i zażywano go za pomocą rur­
ki o dwóch ramionach, przytkniętej do nosa. Pane opo­
wiada zaś, jak kapłan tamtejszy, przyprowadzony do cho­
rego, wchodzi w stosunki z duchami przez zażycie kohoby, 
„co go oszołamia, tak, że nie wie, co robi i mówi różne dzi­
wne rzeczy; krajowcy twierdzą, że rozmawia z duchami 
(cemi), od których choroba pochodzi.” Ludzie z plemienia 
Omagua nad Amazonką ') używali aż do ostatnich czasów 
roślin narkotycznych, które sprawiały odurzenie, trwające 
dwadzieścia cztery godziny, podczas którego miewali nad­
zwyczajne widzenia; z jednej z tych roślin wyrabiali proszek 
„kurupa,” który wciągali w nozdrza przez widełkowatą rur­
kę. Podobieństwo w nazwach i użyciu leków wskazuje wy­
raźnie, że istnieje łączność historyczna pomiędzy Omagua- 
nami, a mieszkańcami wysp Antylskich. Indjanie kalifornij­
scy dają dzieciom napoje odurzające, żeby przez następujące 
potem widzenia dowiedzieć się różnych rzeczy o nieprzyja­
ciołach; takich samych środków używali Mundrukuanie 
w Brazylji północnej, kiedy pragnęli, aby znachorzy widzieli 
w snach ludzi, którzy popełnili zabójstwo * 2 3). Indjanie z ple­
mienia Dari używali nasienia rośliny „datura sanguinea,” 
aby wywoływać u dzieci gorączkę proroczą, w której wyja­
wiały, gdzie są skarby ukryte. Kapłani peruwjańscy, któ­
rzy rozmawiali z fetyszami, czyli „kilakami,” wprawiali się 
w stan gorączkowy przez użycie napoju narkotycznego, zwa­
nego „tonka,” sporządzanego z tej samej rośliny i dlatego 
nazywali ją „huakakacza,” czyli „ziele fetyszowe.” Kapłani 
meksykańscy używali również maści, czy napoju z nasienia

') Colombo Vita rozdz. LXIJ; kom an Pane, tamże, rozdział 
XV; u Pinkertona, XII. Condamine Travels, u Pinkertona, XIV, 226- 
Martins Pthnogr. Amer. I, 441, 631 (bliższe szczegóły o prosz­
kach do zażywania u Omaguan, Otomaków i innych; nazwy krajowe 
curupá, paricà, niopc, nnpa; przygotowywano je z nasion rośliny 
Mimosa acacioides, Acacia niopo).

2) Maury Magie itd. 425.
3) Seemann Voy. of Herald I, 256. Piivero i Tschndi Peru- 

vian Anťíquities 184. J. G. Müller, 397.



347

„ololiuhqui” dla wywołania gorączki i widzeń ’). W całej 
Ameryce używano tytuniu w tymże celu. Trzeba dodać, że 
palenie rozpowszechnione jest wśród krajowców głównie jako 
sposób zupełnego odurzania się, do czego pomaga im poły­
kanie dymu. Czarodzieje brazylijscy doprowadzali się do 
ekstazy w orgjach swych konwulsyjnych, paląc tytuń; nic 
więc dziwnego, że nazwano tam tytuń „świętem zielem” * 2). 
Indjanie północno-amerykańscy uważali zatrucie tytuniem za 
nadprzyrodzone zachwycenie, a sny ludzi zatrutych za ob­
jawienia 3). Wyobrażenie to tłumaczy znaczenie osobliwego 
postępowania Indjan z plemienia Delawarów. Podczas uro­
czystości boga ognia i dwunastu manitów jego, robiono 
w domu ofiarnym namiocik z dwunastu drągów, związanych 
u szczytu i pokrytych kołdrami; namiot był tak wysoki, że 
człowiek mógł w nim stanąć. Po uczcie, ogrzewano namiot 
dwunastu kamieniami, rozgrzanemi do czerwoności i dwuna­
stu ludzi właziło do wnętrza. Starzec rzucał na kamienie 
dwanaście fajek, napełnionych tytuniem, a owych dwunastu 
znosiło gorąco i dym duszący, dopóki nie wyciągnięto ich 
z tej łaźni zemdlonych 4). Zwyczaj ten, zachowywany jesz­
cze w zeszłem stuleciu, godnym jest uwagi z powodu podo­
bieństwa do opisywanego przez Herodcta obyczaju Scytów 
oczyszczania się po pogrzebie. Opowiada on, że ludzie ci 
robili namiot z trzech drągów, zbiegających się u góry i po­
krytych wełniakami, wnosili do wnętrza koryto kamieni, roz­
grzanych do czerwoności i posypywali je nasieniem konop­
ném, które wydawało niezwykłe wyziewy, przewyższające 
wszystko, do czego dochodziły łaźnie greckie, a Scyci wyli 
w tej łaźni z radości 5).

Nie będziemy zatrzymywali się dłużej nad staroaryj- 
skiem uosobieniem napoju odurzającego, nad boskim „somą” 
Indów, boskim „haomą” Parsów, albo nad pijaństwem na 
cześć Bachusa w dawnej Grecji. Nizka kultura starego 
świata dostarcza nam jeszcze bardziej zbliżonych przykła­
dów tego rodzaju. Plinjusz wspomina o napoju, wygotowy­
wanym z rośliny „thalassegle,” wywołującym gorączkę i wi-

*) Brasseur Mexique III, 558. Clarigero, II, 40. J. G. Millier,
656.

2) J. G. Millier Amer. Urrdig. 277. Hernandez Historia 
Mexičana- ks. Y, rozdz. 51. Purckas, IV, 1292.

3) D. Wilson Prehistorie Man I, 487.
4) Loskiel Ind. of N. A. cz%sê I, 42.
B) Herodot, IV, 73—75.



348

dzeria; Hezychjusz mówi o preparacie, którym wywoływano 
Hekatę, a średniowieczne maści czarodziejskie sprowadzały 
widziadła przed oczy namaszczonego, przenosiły go na wiece 
czarownic i pozwalały mu zamieniać się w zwierzę '). Naj­
dokładniejszy przeżytek tych zwyczajów przechowuje się do­
tąd u derwiszów perskich. Ci mistycy zażywają nie tylko 
opjum, jak większa część ich współziomków, ale palą także' 
haszysz, co wszystko sprawia, że podlegają wielkiemu pod­
nieceniu, które przechodzi w silną halucynację. Dr. Polak 
powiada, że człowiekowi w tym stanie mały kamień wydaje 
się głazem, przez który z trudem przechodzi; ściek jest 
w oczach jego wielką rzeką, tak, że woła o łódkę, aby na 
drugi brzeg przejechać; głos ludzki brzmi jak grzmot w uszach 
jego; zdaje się mu, że ma skrzydła i że może unosić się nad 
ziemią. Wszystkie te skutki odurzenia, w których cud jest 
skutkiem kilkogodzinnego upojenia, uważane są w Persji za 
dowód wielkiej doskonałości religijnej; ekstatycy i ich ob­
rzędy uchodzą za coś świętego i przyczyniają się do nawra­
cania niewiernych * 2).

Opisując wierzenia o opętaniu przez diabła, podaliśmy 
przy sposobności niektóre szczegóły, dotyczące wzbudzania 
ekstazy i zemdlenia przez ćwiczenia cielesne, śpiew, krzyk 
itp. Dodamy tu kilka jeszcze typowych przykładów, aby 
wykazać, że zwyczaj wywoływania przez ćwiczenia religijne 
sztucznych czy prawdziwych zemdleń i napadów chorobli­
wych rozpowszechniony był u dzikich i przeszedł z czasem 
na wyższe stopnie cywilizacji. Możemy osądzić, w jakim sta­
nie ducha i ciała znajduje się kapłan, czyli czarownik w Gu­
janie, poznając, w jaki sposób przygotowywać się musiał do 
świętego powołania swego. Przygotowania te rozpoczynały się 
od bardzo ścisłego postu i biczowania; na zakończenie postu, 
nowicjusz musi tańczyć, póki nie padnie bez czucia na zie­
mię. Cucono go naparem tytuniowym, wywołującym gwał­
towne nudności i plucie krwią. Postępowanie to powtarzało 
się codziennie, dopóki uczeń nie utwierdził się w stanie „kon- 
wulsjonisty”; wtedy z pacjenta zostawał doktorem 3). W cza­
sie uczty znachorów plemienia Winnebago, członkowie brac­

') Maury Magie itd. 1. c. Hin. XXIV, 102. Hezyeh., pod 
wyr. „(uTtą-uEipot.” Ob. Bastian Mensch II, 152 itd.; Baring-Gould 
Werewolves 149.

2) Polak Persien II, 245; Vambéry w Mem. Anthrop. Soc. 
II, 20; Meiners, II, 216.

3) Meiners, II, 162.



349

twa zgromadzają się w długiej, sklepionej budzie, a wraz 
z niemi kandydaci, pragnący zostać wtajemniczonemu którzy 
gotowali się do tego trzydniowym postem i gwałtownem po­
ceniem się, oraz okadzaniem się ziołami, pod kierunkiem sta­
rych znachorów. Wtajemniczenie następuje wobec całego 
zgromadzenia przez pewną liczbę wróżbitów. Postępują oni 
szeregiem, a musi ich być tylu, ilu jest kandydatów i kan­
dydatek; trzymają przed sobą worki swoje czarodziejskie 
w obydwóch rękach i tańczą zrazu wolno, wydając grube 
dźwięki gardłowe, a w miarę zbliżania się do uczniów, kroki 
ich stają się szybsze, głos nabiera siły, aż wkońcu krzyknąw­
szy gwałtownie „Uf!”, uderzają się w piersi workami. W tejże 
chwili uczniowie, jakgdyby piorunem rażeni, padają na twarz 
z wryciągniętemi członkami i napręźonemi muskularni. Zna­
chorzy okrywają ich chustami i pozwalają leżeć przez krótką 
chwilę; ale skoro tylko poczną dawać znaki życia, wtajemni­
czeni pomagają im stanąć na nogi i wyprowadzają. Wtedy 
dają im do rąk worki znachorskie i kładą do ust takież ka­
mienie. Są już odtąd znachorami (albo znachorkami), przy­
łączonemu do bractwa i stowarzyszenia. Chodzą dokoła szo­
py wraz ze staremi znachorami i obalają wszystkich, rzuca­
jąc na nich workami. Uroczystość kończy się ucztą i tań­
cem, przy odgłosie bębna i grzechotki '). Innego przykładu 
dostarcza nam plemię Alfuru na wyspie Celebes, wzywające 
Empong-Lembej’a, aby śród nich zstąpił. Kapłani śpiewają, 
arcykapłan drży całem ciałem i zwraca oczy ku niebu; Lem- 
bej wstępuje w niego. Wtenczas nawiedzony skacze po des­
ce, wykonywając najpotworniejsze ruchy i bijąc wkoło sie­
bie pękiem liści; tańczy w podskokach i śpiewa pieśni o da­
wnych bogach. Po upływie kilku godzin, inny kapłan staje 
na jego miejscu i śpiewa o innem bóstwie. Wszystko to 
trwa bez przerwy cztery dni i noce, aż piątego dnia odci­
nają kawałeczek języka arcykapłanowi, który popada w ze­
mdlenie, podobne do śmierci. Wtedy przykrywają go, oka­
dzają benzoesem ów kawałek języka i bujają nad ciałem ze­
mdlonego kadzielnicą, wzywając duszę do powrotu. Kapłan 
wraca do życia i zaczyna tańczyć, ale mówić nie może, do­
póki mu nie oddadzą odciętego kawałka języka 2). Tak zwa­
ne „porażenia” są tak uznawane przez religję ludów nieucy- 
wilizowanych, że oszuści mogą z łatwością je praktykować.

') Schoolcraf Indian Tribes część III, 286- 
B) Bastian Mensch II, 145. Por. Oestl. Asien II, 247 (Ara- 

kanie).



350

Wypadki jednak, w których porażenia^ są rzeczywiście skut­
kiem stanu chorobliwego, łączą się ściśle z napadami, o któ­
rych wiemy z historii epileptyków św. Medarda i natchnio­
nych z gór Ceweńskich. Nie potrzebujemy nawet cofać się 
dalej, jak o jedno pokolenie, aby się przekonać, że objawy 
tego samego typu uznawane bywały pośród nas za znak ła­
ski. Opisy medyczne scen, wywoływanych p-zez kaznodziei 
fanatyków przy tak zwanych „revivais” (odrodzeniach) w An- 
glji, Irlandji i Ameryce, są niezmiernie ciekawe dla bada- 
czów historji obrzędów religijnych. Przytoczę tu tylko jeden 
przykład. „Młoda kobieta leżała wyciągnięta . w całej swej 
długości. Oczy miała zamknięte, ręce zaciśnięte i podnie­
sione, a ciało tak kurczowo wyprężone, że zdawało się leżeć 
łukowato, oparte tylko na piętach i na tylnej części głowy. 
W tem położeniu leżała przez jakąś chwilę, bez ruchu i gło­
su. Nagle wydała przeraźliwy krzyk i poczęła wyrywać so­
bie włosy garściami. Wyciągnęła ręce ruchem odpychają­
cym i wyrażającym największe przerażenie i zawołała:. „Och, 
jaka straszna przepaść!” Trzech silnych ludzi zaledwie zdo­
łało utrzymać ją wtedy na miejscu. Wyciągnęła ręce na 
obie strony, chwytając spazmatycznie za trawę, drżąc ze 
strachu i trzęsąc się przed jakiemś okropnem widziadłem. 
Wkońcu upadła wyczerpana, bezsilna i na pozór bez czucia” *). 
Takie opisy przenoszą nas do początków historji ducha ludz­
kiego, pokazując nam nowożytnych ludzi, którzy dotychczas 
wywołują w szczerej niewiadomości napady i zemdlenia, któ­
rym od wieków dzikie plemiona przypisywały znaczenie re­
ligijne. Wszystkie te objawy w Europie nowożytnej są „od- 
żytlcami” jednej części religji, mianowicie religji rozstroju 
umysłowego.

Opuszczając tę sferę obrządków, mających często w prak­
tyce bardzo szkodliwe następstwa, zwrócimy się do innej ka- 
tegorji ceremonji, której rysami znamiennemi jest symbolizm 
obrazowy. Rozbierając mity słoneczne i cześć słońca, zba­
daliśmy już, do jakiego stopnia umysł ludzki kojarzy wschód 
ze światłem, ciepłem, szczęściem życiem i chwałą, a zachód 
z ciemnością, zimnem, śmiercią i zniszczeniem i jak od naj­
dawniejszych czasów pojęcia te zakorzeniły się w wierzeniach 
religijnych. Wniosek nasz otrzymuje potwierdzenie i wyja­
śnienie w fakcie, że ten sam symbolizm wschodu i zachodu 
przybrał kształty prawdziwego obrzędu i dał początek całe­
mu szeregowi praktyk, odnoszących się do postawy zmar­

>) D. H. Tukę w Jour?i. of Mental Science, paździer. 1870 r., 
str. 368.



351

łych, złożonych w grobie i żyjących, modlących się w świą­
tyniach; nazwiemy to ogólnem mianem „orjentacji.”

Słońce w zachodzie pokazało ludziom jeszcze w czasach 
dzikości, gdzie się znajduje okolica śmierci, podczas gdy 
wschód słońca, budzący lepsze nadzieje, dał początek wieś­
ciom o miejscu zamieszkania bóstwa. Przeprowadzenie para­
leli pomiędzy śmiercią a zachodem słońca, oraz pomiędzy 
wschodem a odrodzeniem wytworzyło dwa przeciwne prze­
pisy grzebania, które jednak zgadzają się pod względem 
umieszczania nieboszczyka wzdłuż drogi słońca ze wschodu 
na zachód. Tak więc Australczycy w niektórych okolicach 
mają ustalone pojęcia o znajdowaniü się kraju zmarłych na 
zachodzie, a jednak nie obcym jest im też zwyczaj grzebania 
zmarłych w postawie siedzącej, z twarzą zwróconą ku wscho­
dowi '). Krajowcy wysp Samoańskich i Fidżyjskich, według 
których kraina umarłych znajduje się na zachodzie, grzebią 
nieboszczyków głową ku wschodowi, a nogami ku zacho­
dowi * 2), tak, aby ciało potrzebowało tylko wstaó, żeby iść za 
duszą ku nowej ojczyźnie. To samo wyobrażenie zaznacza 
się równie jasno u Winnebagów w Ameryce północnej; grze­
bią oni zmarłych, sadzając ich czasem w dole, sięgającym 
piersi, z twarzą zwróconą ku zachodowi, to znów kopią mo­
giłę od wschodu ku zachodowi i kładą ciało zwrócone głową 
ku wschodowi, mówiąc, że czynią to dlatego, aby „zmarły 
mógł patrzeć ku szczęśliwej krainie zachodniej” 3 *). Porów­
namy z powyższemi zwyczaje niektórych plemion południo­
wo-amerykańskich. Jumanowie grzebią zmarłych, zgiętych 
we dwoje, z twarzą ku wschodowi, gdzie jest ojczyzna wiel­
kiego, dobrego bóstwa, które zabiera dusze do siebie ł). 
Guarachowie grzebią nieboszczyków głową ku zachodowi, 
tam bowiem znajdują się szczęśliwe knieje boga Tamoi, 
„starca niebieskiego,” w których zmarli spotkają się z sobą 5). 
Według zwyczaju peruwjańskiego, grzebano zmarłych w po­
stawie siedzącej, z twarzą zwróconą ku zachodowi 6). Przed­
stawicielami barbarzyńców azjatyckich mogą być w tym ra­
zie Ajncwie z Jesso, którzy grzebią zmarłych, przybranych

') Grey Austraka II, 327.
2) Turner Polynesia 230; Seemann Viti 151.
3) Schoolcraft Indian Triles część IY, 54.
ł) Martius Ethnog. Amer. I, 485.
Ę) D’Orbigny E Homme Américain II, 319, 330.
6) Piivero i Tschudi Peruman Antiqiiities 202; ob. Ar- 

bousset i Daumas Voyage 277 (Kafrowie).



352

w białe szaty, z głową zwróconą na wschód, „bo tam słońce 
wschodzi,” albo Tunguzi, którzy kładą nieboszczyka głową 
ku zachodowi i Tatarzy średniowieczni, którzy usypywali 
nad zwłokami wielki kopiec i stawiali na nim posąg z twa­
rzą, zwróconą na wschód, trzymający w ręku czarę koło pasa. 
Sjamczycy nowożytni nie sypiają z głową, zwróconą ku za­
chodowi, bo w tem zwyczajcwem położeniu ciała zmarłych 
bywają palone ’). Jeszcze jednem ogniwem w łańcuchu tych 
zwyczajów jest grzebanie zmarłych w Grecji starożytnej, we­
dług obrządku ateńskiego, czyli z głową ku zachodowi, lub 
odwrotnie * 2). To też dzięki starożytnym i bardzo rozpo­
wszechnionym pojęciom słonecznym , lecz wcale nie skutkiem 
bezpodstawnej gry wyobraźni, powstała znana legienda, że 
ciało Chrystusa złożono zwrócone głową ku zachodowi, czyli 
patrzące na wschód, a chrześcjanie nie zapomnieli jeszcze 
zwyczaju średniowiecznego kopania grobów w kierunku od 
wschodu ku zacho dowi. Przepis składania zwłok z głową ku 
zachodowi, aby zmarły zmartwychwstał z oczami, zwróconemi 
na wschód, znajduje potwierdzenie w następującem miejscu 
traktatu religijnego z szesnastego stulecia: „Debet autem quis 
sic sepeliri, ut capite ad occidentem posito, pedes dirigat ad 
orientem, in quo quasi ipsa positione orat: et innuit quod 
promptus est, ut de occasu festinet ad ortům: de mundo ad 
seculum” 3).

U ludów niższych, u których cześć słońca poczyna się 
utrwalać w rytuał systematyczny, jednocześnie orjentacja 
w pcstawie czcicieli i świątyń zaczyna też być ściślej okre­
ślana zwyczajowo. Komańcze, czciciele słońca, gotując się 
do wyprawy wojennej, wystawiają zawczasu broń na wschod­
niej stronie domu, aby na nią padły pierwsze promienie słoń­
ca. Jest to zabytek dawnej czci słońca, że nawróceni na wiarę 
chrześcjańską Indjanie z Pueblo w Nowym Meksyku zwra­
cają się do wschodzącego słońca 4). Wspominaliśmy już, że 
dawny wódz słoneczny plemienia Naczeów luizjańskich stawał 
na progu domu, zwrócony ku wschodowi i posyłał w tę stro­

*) Bickmore w Tr. Etk. Soc. VII, 20. Georgi -Reis e 1,266 
Gul. de Rubruquis, u Hakluj ta, I, 78. Bastian Oestl. Asten 3,228.

2) Pijan Var. Hist. V, 14, VII, 19; Plutarcha Solon X; Djog. 
Laert. Solon\ Welcker, I, 404.

3) Beda in Die S. Paschae. Durand Rationale Divinorum 
Officiorum ks. VII, rozdz. 35—39; Brand Popul. Antiçuities II, 
295, 318.

4) Gregg Commerce of Prairies I, 270, 273; II, 318.



353

nę pierwszy kłąb d^mu ty turniowego, zanim się zwracał w inne 
strony św:ata *). Świątynia jaskiniowa Apalaczów, fłorydz- 
kich czcic'eli słońca, miała otwór od wschodu; kapłan stawał 
tam w dni uroczyste i od świtu czekał, dopóki nie wpadł do 
wnętrza pierwszy promień, a wtedy dopiero wolno mu było 
rozpoczynać śpiewy, kadzenie i składanie ofiary * 2). W Mek­
syku starożytnym, gdzie cześć słońca była główną osią całego 
zawikłanego systemu religijnego, ludzie klękali do modlitwy, 
zwracając się na wschód, a drzwi przybytków znajdowały się 
zwykle w ścianie zachodnie] 3). Charakterystycznym rysem 
czci słońca w Peru było to, że wioski budowano tam zwykle 
na wschodnich stokach gór, aby wierni mogli widzieć wschód 
słońca i witać boga narodwego. W świątyni słońca w Kuzko 
wspaniała złota tarcza, wyobrażająca boga, zawieszona była 
na zachodniej ścianie, naprzeciwko drzwi wschodnich, tak, że
0 świcie pierwsze promienie słońca padały na nią i odbijając 
się, oświecały świątynię 4).

Starożytna aryjska religja słoneczna ukazuje się w Azji 
z niemniejszą jasnością w obrzędach orjentacyjnych; należą one 
do rzędu uciążliwszych, a dla braminów—codziennych. Od­
bywszy o suficie ablucję i rozmyślania nad jaśniejącem świat­
łem słońca, które jest Brahmą, najwyższą duszą, składa on 
cześć słońcu, stając na jednej nodze, a opierając drugą na 
pięcie, albo kostce i wyciągając ku wschodowi rozłożone rę­
ce. W południe, oddawszy cześć słońcu, siada zwrócony ku 
wschodowi i czyta przeznaczony na każdy dzień ustęp Wedy. 
Musi on też patrzeć na wschód, ofiarowując bogom jęczmień
1 wodę, a potem dopiero zwraca się na północ i południe; 
w kierunku wschodnim odbywa się pierwsze i najważniejsze 
poświęcenie ognia i przyrządów ofiarnych, które jest podsta­
wą wszystkich obrzędów religijnych 5). Znaczenie czci, od­
dawanej jasnym przestworzom wschodu przez czcicieli słoń­
ca, podniesie się w oczach naszych, gdy postawimy obok niej 
ceremonję, należącą do ciemniejszego systemu religijnego; ta 
czci prawowiernych braminów, zwróconej ku wschodowi,

*) Charlevoix Nouvelle France VI, 178.
2) Rochefort Iles Antilles 365.
3) Clangero Messico II, 24; J. G. Müller, 641. Ob. Oviedo 

Nicaragua 29.
4) J. G. Müller, 363; Prescott Peru ks. I, rozdz. 3. Garcilaso 

de la Vega, Commenlarios Reales ks. III, rozdz. 20, powiada, że od 
wschodu; por. ks. VI, rozdz. 21 (ofiary z lam z głową ku wschodowi).

5) Colebrooke Essays I, IV i V.



354

przeciwstawia cześć zachodu, oddawaną Kali, bogini śmierci, 
przez Tugów, jej wyznawców. Na cześć Kali zabijano ofiary 
i jej był poświęcony topór, używany do kopania grobów dla 
zamordowanych. W czasie wypleniania tej sekty (zwanej 
Thuggee), Anglicy byli świadkami poświęcenia, toporu, od­
prawionego na pokaz przez ludzi, którzy znali bardzo dobrze 
ciemny swój obrządek. Cień żywej istoty nie powinien był 
paść na to straszne narzędzie; człowiek, kierujący obrzędem, 
siedział zwrócony ku wschodowi, mył cztery razy narzędzie 
i przeciągał je siedm razy przez ogień, a gdy się przeko­
nano, że narzędzie dostatecznie jest już poświęcone, bo prze­
cięło od jednego zamachu orzech kokosowy, wtedy kładziono 
je na ziemi, a zgromadzeni oddawali mu cześć, zwracając 
się twarzami ku zachodowi ').

Oba te przeciwne sobie rytuały, połączone z czcią to 
wschodu, to zachodu, przyjęły się w nowożytnych religjach 
europejskich i utrzymują się dotychczas. Sądząc z danych 
historycznych, dotyczących tego przedmiotu, zdaję się, że 
wpływ żydowski wcale w tym razie nie działał. Świątynia 
żydowska miaia wejście od wschodu, a przybytek od za­
chodu. Cześć słońca była, przecież wstrętna żydom, a połą­
czona z nią orjentacja była wręcz przeciwna obrządkom ży­
dowskim. Wszak czytamy w widzeniu Ezechjela: „a oto 
u drzwi domu Pańskiego między przysionkiem a ołtarzem, 
jakmiarz dwadzieścia i pięć mężów tyły mające ku kościo­
łowi Pańskiemu, a twarzy ua wschód: a kłaniali się na wschód 
słońca” * 2). Niema powodu przypuszczać, że orjentację później 
wprowadzono do obrządku żydowskiego. Obrzędy słoneczne 
innych ludów, których pojęcia wywarły znaczny wpłj'w na 
rozwój chrześcjaństwa pierwotnego, tłumaczą zupełnie zado­
walająco początek crjentacji u chrześcjan. Do takich należy 
azjatycka cześć słońca, objawiająca się głównie w czci wscho­
dzącego słońca w religji staroperskiej, której ślady przecho­
wały się do dziś dnia w zachodniej części państwa tureckie­
go; sekciarze chrześcjańscy modlili się z twarzą zwróconą ku 
słońcu, a Izedowie zwracali się również ku wschodowi w kib­
lach swoich i grzebali zmarłych z twarzą skierowaną na 
wschód 3). Orjentacja uznana też była w klasycznej religji

*) Illustrations of the His tory and Practices of the Thugs, 
Londyn 1837, str. 46.

2) Ezechjel, YIII, 16; Miszna, Sukkoth V. Oh. Fergusson, 
w Smitha Dictionary of the Bibie pod wyr. Tempie.

3) Hyde Veterum Bersarum Religionis Historia., rozdz. ÏV; 
Niebuhr Reisebeschreibung nach Arabien I, 396; Layard Nineveh 
I, rozdz. IX.



355

greckiej, lecz nie w postaci niewolniczego ulegania jakiemuś 
niezmiennemu prawidłu, lecz jako zasada, którą można było 
rozwijać i stosować w rozmaity sposób. W Atenach istniał 
zwyczaj umieszczania drzwi świątyni od strony wschodniej, 
tak, aby naprzeciwko stojący posąg bóstwa mógł widzieć 
wschodzące słońce. O tym zwyczaju myślał Lucjan, gdy pi­
sał o rozkoszy spoglądania na najmilszy i najpożądańszy wi­
dok dnia, na powitanie słońca wschodzącego i przyjęcie po­
toków światła, wpadającego przez drzwi otwarte na oścież 
w świątyniach, budowlanych według zwyczaju starożytnych. 
Ale i przeciwna zasada, o której mówi Witruwjusz, ma rów­
nież jasne znaczenie. Święte domy bogów nieśmiertelnych 
mają być tak urządzone, że jeżeli niema przeszkody i jest 
wolny wybór, wtedy świątynia i posąg w jej wnętrzu mają 
być postawione od strony zachodniej, tak, aby ci, którzy się 
zbliżają do ołtarza dla złożenia ofiary, ślubowania, albo mo­
dlitwy, mogli spoglądać na posąg, a zarazem na wschód, iżby 
się im zdawało, że bóstwo wschodzi na niebie i patrzy na 
pobożnych. Ołtarze bogów powinny stać zawsze od wschodu *).

Aczkolwiek orjentacja obcą była chrześcjaństwu pier­
wotnemu, przyjęła się jednak w pierwszych czterech stule­
ciach istnienia jego. Weszło w zwyczaj modląc się, spoglą­
dać na wchód, w ową mistyczną okolicę światłości świata, 
słońca sprawiedliwości. Augustyn powiada: „Kiedy się mo­
dlimy, zwracamy się na wschód, gdzie nieba początek, nie 
dlatego, iżby Bóg miał być tylko tam, jak gdyby opuścił 
wszystkie inne strony świata, ale dlatego, żeby przypominać 
duchowi naszemu, że zwraca się do doskonalszej natury, to 
jest dc Pana.” Nic dziwnego, że posądzano pierwszych chrześ- 
cjan, iż nie tylko pozornie, lecz w rzeczywistości czcili słoń­
ce. Tertuijan pisze: „Inni mniemają, i to z pewnym pozorem 
prawdy, że słońce jest naszym bogiem... Podejrzenie to zro­
dziło się wskutek tego, że wiadomo jest, iż przy modlitwie 
zwracamy się ku wschodowi.” Wszak istnieje dotychczas 
kilka z pomiędzy najstarszych i najsławniejszych kościołów, 
które świadczą, że orjentacja nie była wprawdzie pierwotną 
zasadą budownictwa kościelnego, lecz rozpowszechniła się już 
w pierwszych wiekach chrześcjaństwa. Jednym z dowodów 
upodobnienia kościoła do świątyni pogańskiej, które, jak 
wiadomo, odbyło się w znacznym stopniu, są też owe wska­
zówki autora „Constitutiones apostolicae,” według których

l) Lucjan De Domo VI; Witruwjusz de Architectura IV, 5. 
Ob. Welcher, 1,403.



35G

należało budo wad kościoły ku wschodowi (6 oïxoç larw snjj.ry.r’ç, 
y.y.x ’ dtvaxoXàç -tíTpauulvoc), zupełnie tak, jak "Witru w]usz usta­
nawiał prawidło co do budowania świątyń dla bogów. Orjen- 
tacja występuje najbardziej wyraźnie i malowniczo w obrzę­
dzie chrztu. Stawiano katechumena z twarzą, zwróconą na 
zachód i nakazywano mu, ażeby się wyrzekł szatana, okazu­
jąc wstręt odpowiednim ruchem, wyciągając ręce przeciwko 
memu, albo uderzając w dłonie i dmuchając, lub plując trzy 
razy na niego. Cyryl z Jerozolimy opisuje scenę tę w swoim 
„Katechizmie mistagogicznym” jak następuje: „Przybyliście 
naprzód do przedsionka chrzcielnicy, zwróceni na zachód 
(Ttpoçxàç mąińę); kazano wam odpędzić szatana, wyciągając 
ręce, jak gdyby był obecny... A czemu staliście ku zacho­
dowi zwróceni? Tak trzeba było, bo zachód jest obrazem 
ciemności, a on jest ciemnością, więc patrząc na zachód, wy­
rzekacie się symbolicznie pana ciemności i nocy.” Potem, 
zwracając się na wschód, katechumen składał przyrzeczenie 
posłuszeństwa dla nowTego pana, Chrystusa. Hjeronim wy­
kłada znaczenie obrzędu w tych słowach: „W tajemnicach
(chrztu) wyrzekamy się najpierw tego, który jest na zacho­
dzie i którego moc umiera wraz z grzechami naszemi; po­
tem, zwróciwszy się na wschód, zawieramy związek ze słoń­
cem sprawiedliwości, przyrzekając mu służyć” '). Podwójny 
obrządek zwracania się na wschód i na zachód záchovy?., się 
w obrzędzie chrztu w kościele greckim i można go widzieć 
wt lAosji dziś jeszcze. Stawianie zaś kościołów w pewnym 
kierunku i zwyczaj zwracania się na wschód, jako ąkt czci, 
wspólne są obrządkom greckiemu i łacińskiemu. \V Anglji 
zwyczaje te poczęły się zacierać od czasów reformacji, a na 
początku bieżącego stulecia zaczęły wychodzić z użycia; ale 
wraz z odrodzeniem ducha średniowieczczyzny zyskały obec­
nie nowe znaczenie. Historyk znajduje tu uderzający przy­
kład łączności pojęć i obrzędów religijnych, należących do 
niższej i do wyższej kultury i widzi, jak starożytny rytuał 
słoneczny żyje pośród nas, mając już tylko znaczenie symbo­
liczne. Dawny wpływ boskiego słońca na czcicieli starożyt­
nych trwa dotąd przed oczyma naszemi i działa mechanicz-

') Augustyn de Serm. Dom. in Monte II, 5; Tertuljan Con­
tra Valentin. HI; Apolog. XVI; Constitutiones' Apostolicae II, 
57; Cyryl Catech. Myst. I, 2; Hjeronim Amos. VI, 14; Binghan. 
Aritiquities of Chr. Church ks- VIII, rozdz. 3, ks- XI, rozdz. 7, 
ks. Xïlï, rozdz. 8; J. M. Neale Eastern Church część I, 956; Ro- 
manoff Grtco-Russian Church 67.



357

nie jak siła djamagnetyczna, zwracająca oś kościoła i ciało' 
wyznawcy w odpowiednim kierunku.

Ostatnia kategorja rytuałów, której historj ę podać tu 
musimy, zawiera rozmaite, dramatyczne, że tak powiemy, ob­
rzędy oczyszczania się, czyli lustracji. Pomimo, że obrzędy, 
te są ciemne i zawikłane wskutek zmian, którym ulegały 
z biegiem wieków, myśl ich pierwotna jest wcale zrozumiała. 
Jest nią przejście od rzeczywistego oczyszczenia do . symbo­
licznego, od usunięcia nieczystości ciała do uwolnienia się od 
niewidzialnych, duchowych plam na duszy. Język stale to­
warzyszy temu rozwojowi, gdyż wyrazy oczyszczenie, obmy­
cie, oznaczają także usunięcie obrzędowe skazy, przestąpienia 
prawa i grzechu na duszy. To, Co my wyrażamy w przeno­
śni, to ludzie niższej kultury stosowali czynnie, oczyszczając 
ludzi i przedmioty różnemi zwyczajowemi obrzędami, a, przede- 
wszystkiem zanurzaniem w wodzie, lub skropieniem, albo 
też okadzaniem, lub przeprowadzaniem przez ogień. Najlep­
szym dowodem, iż obrzędy, które są teraz tylko formą, miały 
niegdyś praktyczne znaczenie, jest, że oczyszczenie obrzędowe 
jest zwykle w związku z okolicznościami życia, w których 
istotne oczyszczenie jest potrzebne i istnieje dotąd w obrzę­
dzie oczyszczenia noworodka i matki, mężobójcy, który prze­
lał krew i grabarza, który dotknął ciała nieboszczyka. Zba­
dawszy rozmieszczenie różnych sposobów oczyszczenia ti roz­
maitych plemion na świście i wziąwszy pod uwagę przejście 
z religji do religji i od narodu do narodu, dojdziemy do prze­
konania, iż wielka różnorodność w szczegółach i celu obrzę­
dów sprzeciwia się poglądowi, że pochodzić mają wszystkie 
od jednej, lub od kilku religji starego świata. Są one raczej 
przykładem, jak niezależnie i w różnych kierunkach rozwi­
nęło się pojęcie, wspólne całej ludzkości. Pogląd ten posta­
ramy się uzasadnić, poznając bliżej szereg typowych przy­
kładów oczyszczenia, które zarówno w dzikiej; jak w barba­
rzyńskiej kulturze mają cechy i charakter czynności, związa­
nych z pewnemi wydatniej szemi okolicznościami życia ludz­
kiego. . , , .

Oczyszczenie noworodka znane jest niższym ludom pca 
rozmaitemi postaciami, lecz tylko w kilku wyjątkowych wy­
padkach przejęte zostało od plemion wyższych. Trzeba za­
znaczyć, że chociaż nadawanie imienia dziecku łączy się zwy­
kle z obrzędem oczyszczenia, to jednak niema istotnego 
związku między temi dwoma obrzędami, wyjąwszy tylko, ze 
przypadają w tej samej pierwszej dobie życia. Dla pragną­
cych poznać istotne źródło tego rodzaju ceremonji bardzo 
użyteczną wskazówką są wzmianki o jednoczesnem obmywa­
niu i nadawaniu imienia, bez żadnego względu religijnego,



358

w celach czysto praktycznych, jak np. u mieszkańców wys­
py Kicz tak, którzy myją dziecię nowonarodzone i nadają mu 
imię *). Według" zwyczaju Jumanów brazylijskich, jak tylko 
dziecko może usiąść, należy pokropić je płynem, wygotowa­
nym z pewnych ziół i nadać mu imię, które nosił jeden 
z przodków * 2). Niektóre plemiona Jakunów na półwyspie 
Malajskim zanoszą dziecko zaraz po urodzeniu do najbliższej 
rzeki i myją je; wróciwszy do domu, rozpalają ogień, rzucają 
w płomienie drzewo pachnące i trzymają nad niem dziecko 
przez chwilę 3). Chrzest dzieci u Nowozelandczyków nie jest 
nowym obrzędem, lecz uchodzi za odwieczny zwyczaj trady- 
cyjny; nie zauważono jednak nic podobnego u innych szcze­
pów polinezyjskich. Lecz mimo to, czy obrządek powstał 
samodzielnie, czy też nie, połączył się on z krajowemi wie­
rzeniami religijnemi. Ósmego dnia po urodzeniu, lub wcześ­
nie], odbywał się chrzest; kapłan plemienia pokrapiał dziecko 
wodą, maczając w niej gałązkę, albo pręcik; działo się to nad 
rzeką, albo gdzieindziej; Czasami też je zanurzano Przy tem 
oczyszczaniu nadawano także imię dziecku; kapłan wymie­
niał szereg imion przodków, dopóki dziecię nie uczyniło wy­
boru, kichnąwszy przy wygłaszaniu jednego z nich. Obrzą­
dek ten ma wszelkie cechy poświęcenia; towarzyszyły mu 
rytmiczne formułki zaklęć. Przyszłemu wojownikowi zalecano 
zapalczywość w gniewie, szybkość w skoku, zręczność w od­
bijaniu dzidy, nakazywano mu być zuchwałym i odważnym, 
przedsiębiorczym i rozpoczynać pracę, zanim rosa padnie na 
ziemię; przyszłej gospodyni domu nakazywano, żeby zdoby­
wała pożywienie, chodziła po drzewo na ogień i tkała odz'eż, 
dysząc ze zmęczenia. Po upływie pewnej liczby lat odby­
wało się nowe skraplanie chłopca, ażeby go przyjąć do rzędu 
wojowników. Co do celu tego obrzędowego obmywania, wie­
dzieć należy, iż dziecię nowonarodzone jest do najwyższego 
stopnia „tapu”: dotykać go mogą tylko niektóre osoby, aż 
do chwili, w której zakaz zostaje zdjęty 4). Na Madagaska­
rze palą ogień przez kilka dni we wnętrzu domu, potem, 
wśród stosownych obrzędów, wynoszą dziecko odpowiednio 
ubrane i wnoszą napowrót do mieszkania, przenosząc je za

') Billings N. Russia 175.
2) Martins Ethnogr. A mer. I, 485.
3) Journ. Ind. Archip. II, 264.
4) Taylor New Zealand 184; Yate, 82: Polack, I, 51; A. S. 

Thomson, I, 118; Klemm Cultur - Gesch. IV, 304. Oh. Schirren 
V/andersagen der Neuseeländer 58, 183; Shortland, 145.



359

każdym razem ponad ogniem, wpobliźu drzwi płonącym *). 
W Afryce najgodniejszemi uwagi obrzędami tego rodzaju są 
następujące. W Saraku myją dziecię w trzy dni po uro­
dzeniu, używając w tym celu świętej wody * 2 *). W tydzień 
po urodzeniu dziecka z plemienia Mandingo ucinano niemow­
lęciu włosy, a kapłan, modląc się o błogosławieństwo dla 
niego, brał je na ręce, szeptał do ucha, spluwał trzykrotnie 
w twarz jego i oświadczał głośno całemu zgromadzeniu, jakie 
mu imię nadano :i). W Gwinei ogłaszają przyjście na świat 
dziecka: obnoszą niemowlę po ulicach, a naczelnik miasta po­
krapia je wodą z naczynia, nadaje mu imię i błaga bogów 
o błogosławieństwo, zdrowie i bogactwo dla niego; inni przy­
jaciele idą za tym przykładem, kropiąc dziecko, dopóki nie 
zostanie zupełnie przemoczone 4). Ze wszystkich obrzędów 
lustracji dzieci, najwięcej znaczenia etnologicznego mają ob­
rzędy oczyszczania za pomocą ognia i to nie z powodu, iżby 
ten zw yczaj był dla dzikich bardziej przyrodzonym, niż kąpa­
nie, lub skrapianie wodą, ale dlatego, że to ostatnie mogło było 
powstać przez naśladowanie chrztu chrześcjańskiego. Ale na­
wet w razie, gdy niema powodu powątpiewać, że niektóre ob­
rzędy chrztu u dzikich są pochodzenia krajowego, byłoby 
nieroztropnością przyjąć to za pewnik w jakimkolwiek wy­
jątkowym wypadku.

Oczyszczanie kobiet po urodzeniu dziecka itp. odbywa 
się u niższych ludów wśród okoliczności, które nie pozwalają 
na przypuszczenie, *że obrzędy te przyjęte zostały od ludów 
ucywilizowanych. Porównywano odłączanie i oczyszczanie 
kobiet u Indjan północno-amerykańskich z takiemiż zwycza­
jami, ustanowionemi przez Lewitów; lecz podobieństwo nie 
jest wielkie i istnieje raczej w stopniu osiągniętej cywilizacji, 
niż w poszczególnych zwyczajach różnych narodów. Dobrym 
przykładem niezależnego rozwoju takich obrzędów jest zwy­
czaj gaszenia ognia i niecenia „nowego,I co czynią Irokowie, 
oraz Sjuanie w Ameryce północnej 5), craz Basutowie w Af­

’) Ellis Madagascar I, 152.
2) Munzinger Ost-Africa 387.
s) Park Travels rozóz. VI.
4) J. L. Wilson Western Africa 399. Ob. Bastian Mensch 

II, 279 (Watje); Anthropological Review, listop. 1864, str. 243 
(Mpongwe); Barker-Webb i Berthelot, II, 163 (Teneryfa).

s) Schoolcraft Indian Tribes część I, 261, część III, 243 itd.; 
Charlevoix Nouvelle France Y, 425; Wilson w Tr Eth. Soc. 
IV, 294.

Cywilizacja pierwotna, t. II 24



360

ryce południowej, gdy kobieta wraca do zdrowia. Ci ostatni 
praktykują też ciekawy a charakterystyczny zwyczaj oczysz­
czania przez pokropienie dziewcząt, które doszły do dojrza­
łości '). Hotentoci uważają kobietę i dziecko Za nieczys­
te, póki nie zostaną obmyte moczem, jak chce wstręt­
ny zwyczaj krajowy * 2), Obmywanie obrzędowe wodą było 
też rozpowszechnione w Afryce zachodniej 3). Plemiona ta­
tarskie w Mongolji używały w tym celu kąpieli, a w Syberji 
przeskoczenie przez ogień było obrzędem oczyszczającym 4 5). 
U Mantran na półwyspie Malajskim ustalił się obrzęd kąpa­
nia matki po urodzeniu dziecka s). U plemion tubylczych 
Indji, zarówno w okolicach północnych, jak południowych, 
nazwanie dziecka i oczyszczenie matki było w ścisłym związ­
ku i odbywało się tego samego dnia 6 *). Niema potrzeby po­
większać tego szeregu przykładów, gdyż powyższe wystar­
czają, żeby przekonać, iż mamy do czynienia ze zwyczajem 
natury praktycznej, uświęconym przez tradycję i podniesio­
nym do znaczenia obrzędu religijnego.

To samo można powiedzieć o oczyszczaniu ze zmazy po 
przelewie krwi, lub po pogrzebie u dzikich i u barbarzyń­
ców. Plemię Dakota w Ameryce północnej używa łaźni pa­
rowej nie tylko jako lekarstwa, lecz także na usunięcie nie­
czystości obrzędowej z powodu zabicia człowieka, lub do­
tknięcia nieboszczyka T). Dziki z plemienia Nawacho, któ­
rego przeznaczono dc grzebania trupa, uważał się za nieczys­
tego, dopóki nie obmył się starannie wodą, przygotowaną 
w tym celu przez różne obrzędy 8). Na Madagaskarze temu, 
kto był na pogrzebie, nie wolno wchodzić na podwórze pa­
łacowe, dopóki się nie wykąpie i nie wypierze ubrania 9). 
Wojownicy z plemienia Basutów (w Afryce połud.), wracając 
z potyczki, muszą sio oczyścić ze krwi, którą przeleli, bo 
inaczej cienie poległych będą ich prześladowały i nawiedzały

*) Casalis Basutos 267.
2) Koiben, I, 273, 283.
3) Bosman, u Pinkertona, XVI, 423, 527; Meiners, II, 107,

463.
łl Pallas Mongolische Völkerschaften I, 166 itd.; Strahlen­

berg Siberia 97.
5) Bourien w Tr. Eth. Soc. III, 81.
6) Dalton w Tr. Eth. Soc. VI, 22; Shortt. tamże, III, 375.
‘) Scboolcraft Indian Tribes część I, 255.
8) Brinton Myths of New World 127.
°) ElHs Madagascar I, 241; ob. 4C7, 419.



we śnie. To też w peinem uzbrojeniu urządzają pochód do 
najbliższej rzeki i myją broń i siebie. Czarownik idzie wtedy 
nad rzekę i w wyższym jej biegu rzuca w nią jakieś zacza­
rowane ingredjencje, których też używa do przyrządzania świę­
tej wody; pokrapia nią lud, zmaczawszy w niej ogon zwie­
rzęcy w czasie obrzędu publicznegc oczyszczenia, co zdarza 
się często. Basutowie używają też kadzenia palącem się 
drzewem dla oczyszczenia rosnącego zboża i zabranego nie­
przyjacielowi bydla. Nawet w razie, kiedy przestępstwo jest 
zbyt drobne, aby potrzebną była ofiara, wystarcza kadzenie 
dla oczyszczenia;, to też gdy matka widzi, że dziecię przestą­
piło grób, woła je natychmiast, każe stanąć przed sobą i roz­
pala mály ogień u stóp jego *). Zuluanie, którzy mają tak 
silny wstręt do zwłok, że porzucają w lesie chorych, a przy­
najmniej obcych chorych, oczyszczają się ablucją po każdym 
pogrzebie. Trzeba dodać, że obrzędy te poczęły z czasem 
oznaczać . coś innego, niż zwykłe oczyszczenie. Kafrowie, 
oczyszczający się z nieczystości obrzędowej za pomocą wody, 
nie mają zwyczaju myć się, albo myć sprzętów w zwykłych 
okolicznościach, a psy wraz ze stonogami zajmują się czysz­
czeniem naczyń od mleka * 2). Średniowieczne plemiona ta­
tarskie, w których liczbie znajdowały się też mające skrupuł 
sumienia przeciw kąpieli, uznawały za wystarczające oczysz­
czenie przejście przez ogień, lub między dwoma ogniami; 
w ten sam sposób oczyszczano sprzęty domowe po zmarłym 3).

U ludów, mniej lub więcej uspołecznionych, półucywili- 
zowanych i ucywilizowanych, gdzie religja ukształtowała się 
w systematyczny i dobrze rozwinięty schemat, obrzędy oczysz­
czania, rozpowszechnione w niższej kulturze, stają się częścią 
ścisłego ceremonjału obrzędowego. Zdaje się, że właśnie na 
tym szczeblu rozwoju nabierają one, oprócz dawnego znacze­
nia obrzędowego, jeszcze znaczenia etycznego, które było im 
obce w chwili, kiedy się ukazywały na horyzoncie rełigji. 
Stanie się to dla nas jeszcze oczywistszem, gdy spojrzymy 
na przepisy oczyszczenia w wielkich, historycznych religjach 
narodowych. Zaczniemy od przeglądu obrzędów półucywili- 
zowanych narodow amerykańskich, które nie miały wpraw­
dzie praktycznego wpływu na cywilizację wogóle, lecz są bar­

b Casalis Basutos 258.
2) Grout Zulu-Land 147; BackLouse Matiritiîis and S- 

Africa 213, 225.
3) Bastian Mensch III, 75; Rubruqms, u Pinkertona, VII, 82; 

Piano Carpini, u Faklnyta, I, 37.



362

dzo cennym okazem epoki przejściowej w kulturze, jeżeli po­
miniemy ciemne zagadnienie, czy ca cywilizacja samodzielna 
zostawała w dawnych, lub późniejszych czasach pod wpły­
wem starego świata.

W religji peruwjańskiej oczyszczenie zajmuje wybitne 
i charakterystyczne stanowisko. W dzień urodzenia dziecka 
myto je i wylewano wodę do dołu w ziemi, przyozem kap­
łan, lub czarownik powtarzał zaklęcia: wymowny to przykład 
zmywania złych wpływów. Nadawanie imienia dziecku od­
bywało się też zwykle w połączeniu z obmyciem obrzędo- 
wem, jak np. w okolicach, gdzie odłączano dziecię dwulet­
nie, chrzczono je, odcinano uroczyście włosy nożem kamien­
nym i nadawano imię dziecięce. Indjanie peruwjańscy za­
chowali dotąd zwyczaj odcinania kędziorka włosów dziecku 
świeżo ochrzczonemu. Posiadamy też świadectwa, że w sta­
rożytnej Peruwji oczyszczenie miało zarazem znaczenie zma- 
zywania winy. Inka, wyspowiadawszy się z grzechów, kąpał 
się w sąsiedniej rzece i powtarzał formułkę: „O rzeko, przyj­
mij grzechy; wyspowiadałem się dziś słońcu; zanieś je do 
morza i niech się już nigdy nie ukażą" '). W starożytnym 
Meksyku pierwszy obrządek oczyszczenia odbywano przy uro­
dzeniu; mamka myła dziecię w imieniu bogini wody, ażeby 
usunąć nieczystości przyrodzone, oczyścić serce i zapewnić 
mu dobre i doskonałe życie; potem, dmuchnąwszy na wodę, 
trzymaną w prawej ręce, myła dziecko znowu, ostrzegając 
je o przyszłych próbach, nieszczęściach i pracach i wzywając 
bóstwo niewidzialne, ażeby zstąpiło na wodę, oczyściło dziec­
ko z grzechów i nieczystości i uwolniło je od nieszczęść. 
Drugie oczyszczenie następowało w trzy, lub cztery dni po­
tem, jeżeli astrologowie nie odroczyli go na później. Na 
uroczystość zgromadzali się ludzie między ogniami, płonące- 
mi od pierwszej ceremonji; mamka rozbierała dziecię, zesłane 
przez bogów na ten smutny i nędzny świat, myła je, dawała 
mu połknąć wody, dającej życie i wypędzała złe z każdego 
członka, śląc do bogów zwykłe modły o siłę i błogosławień­
stwo. Potem dawano dziecku do ręki zabawki, wyobrażające 
broń, albo narzędzia rzemieślnicze, lub domowe, stosownie 
do płci niemowlęcia (zwyczaj ten jest dziwnie podobny do 
obrzędu chińskiego), a inne dzieci, nauczone przez rodziców, 6

6) Rivero i Tsckudi Peruvian Antiquities 180; J. G. Mül­
ler Amer. Urrel. 389; Acosta Ind. Occ. Y, 25; Brinton, 126. 
Por. opowiadania o obrzędach wrzucania do rzek choroby i złego 
w Rites and Laws of Incas, przeł. i wydał C. R. Markham, 22.



363

nadawały mu imię dziecięce, które zmieniano, gdy dziecię 
doszło do dojrzałości. Niema nic nieprawdopodobnego w opo­
wiadaniu, że przenoszono dziecko cztery razy przez ogień, ale 
źródło, z którego wiadomość ta pochodzi, nie jest pewne. 
Religijny charakter obmywania meksykańskiego widnieje 
szczególnie w tern, że stanowiło ono główną część codzien­
nych obowiązków kapłana. Życie Azteka kończyło się tak, 
jak się zaczynało, oczyszczeniem obrzędowem; do ceremonji 
pogrzebowych należało też pokrapianie głowy trupa wodą 
oczyszczającą „tego życia” l).

Spotykamy często wzmianki o obrzędach oczyszczenia 
u ludów Azji wschodniej i u bardziej ucywilizowanych szcze­
pów turańskich Azji środkowej, ale etnografja znajdowałaby 
się często w trudném położeniu, gdyby usiłowała orzekać 
w sposób ogólny, do jakiego stopnia obrzędy są pochodzenia 
miejscowego, a do jakiego zaczerpnięte zostały z obcych sy­
stemów religijnych. Przytoczymy tu kilka przykładów. W Ja- 
ponji dziecko, mające miesiąc wieku, zostaje uroczyście po­
kropione i dostaje imię; oprócz tego istnieją też inne obrzędy 
religijne oczyszczania 2). W Chinach istnieje obrzęd religijny 
pierwszego mycia trzydriowego dziecka, podnoszenia narze­
czonej nad rozżarzonemi węglami, kropienia świętą wodą 
ofiar, mieszkań i osób, będących w żałobie, wracających z po­
grzebu 3). W Birmie matkę oczyszczają przez ogień, a uro­
czystość pokrapiania powtarza się co roku 4). Buddyzm, krze­
wiony przez lamów, dostarcza nam takich przykładów, jak 
oczyszczanie dziecka w kilka dni po urodzeniu (w Tybecie 
i Mongolji); wtedy lama błogosławi wodę i zanurzając w niej 
dziecko trzy razy, daje mu imię; jak poświęcenie u Burjatów 
przez trzykrotne obmycie, lub obrzęd tybecki, polegający na 
tem, że ludzie, wracając z pogrzebu, stają przed ogniem, myją 
ręce ciepłą wodą nad żarzącemi się węglami i okadzają się, 
powtarzając utarte formułki 5). Z chrztem dzieci w Tybecie

') Sahagun Nueva Espańa ks. VI; Torquemada Motiarqttia 
Indiana ks. XII; Clavigero, II, 39, 86 itd.; Humboldt Vues des Cor­
dillères; Mendoza Cod.; J. G. Müller, 652.

2) Sicboid Nippon V, 22; Kempfer Japan rozdz. XIII, 
u Pinkertoua, VII.

3) Doolittle Chinese I, 120; II, 273. Davis, I, 269.
l) Bastian Oestl. Asien II, 247; Heiners, II, 106.; Symes, 

u Pinkertona, IX, 435.
5) Koppen Religion des Buddha II, 320; Bastian Psycho­

logie 151, 211; Mensch II, 499.



364

i Moi j gol ji można porównać obrzęd pokrewnych im etnolo- 
gicznie ludów europejskich Lapończycy, chociaż są pół- 
chrześcjanami, mieli odrębny obrzęd chrztu; nadawali oni no­
we imię, pokrapiając dziecko i myjąc je trzy razy ciepłą wo­
dą. Obrzęd nazywano „laugo,” czyli kąpanie, ale wyraz ten 
nie jest Japońskiego, lecz skandynawskiego pochodzenia. 
Chrzest ten można było powtarzać; uważano go za odwiecz­
ny zwyczaj lapoński, najzupełniej różny od chrztu chrześ- 
cjańskiego, który zresztą Lapończycy przyjęli bez oporu '). 
Najłatwiejszem wyjaśnieniem etnograficznem tych ceremonji 
chrztu w Azji środkowej i Europie północnej jest przypusz­
czenie, że naśladowanie chrześcjaństwa wprowadziło tam no­
we obrzędy, albo przystosowało nowe do dawniejszych kra­
jowych.

Inne okolice Azji posiadają również obrzędy oczyszcze­
nia, w postaci stałej i charakterystycznej. Żywot bramina 
znaczony jest częstemi obrzędami oczyszczenia, od chwili, 
kiedy wraz z przyjściem na świat wnosi nieczystość do do­
mu, którą należy usunąć obmyciem i włożeniem czystej sza­
ty, przez wszystkie lata młodości, aż do starości, przez całe 
życie, w ciągu którego kąpiel jest główną częścią długich 
i drobiazgowych obrządków religijnych, spełnianych codzień; 
dalsze obmywania i skrapiania stają się bardziej uroczystemi 
obrzędami religijnemi, aż wkońcu nadchodzi dzień, że krew­
ni, wracając do domu z pogrzebu jego, oczyszczają się ką­
pielą ze skalania się szczątkami jego. Hindu zna rozliczne 
sposoby oczyszczania się, ucieka się np. do krowy świętej, 
ale najzwyklejszym sposobem zmycia nieczystości ciała i du­
szy jest woda, „boskie wody,” do których się modli: „Za­
bierzcie, wody, wszystko, co złe we mnie, co uczyniłem prze­
mocą, przekleństwem i nieprawdą!” 2). Religja Parsów po­
siada przepisy oczyszczenia, które świadczą o wspólnem ich 
pochodzeniu z obrzędami indyjskiemi, bo w podobny sposób 
używają wody i moczu krowiego. Kąpiele, albo skrapianie 
wodą, lub stosowanie „nirang’u” (moczu krowiego), zmieszane­
go z wodą, stanowią część codziennych obrządkówT religijnych, 
a także takich specjalnych obrzędów, jak nazwanie nowona­
rodzonych, włożenie świętego sznura, oczyszczenie matki po 
urodzeniu dziecka, oczyszczenie tego, kto dotknął trupa; duch

') Leems Laplcmd, u Pinkertona, I, 483; Klemm Culiur- 
Ceschichłe III, 77.

2) Ward Hindoos II, 96, 246, 337; Colebrooke Essays II; 
"Wuttke Geschichte des Heidenthums W, 378; Ryg-Weda\, 22, 23.



365

nieczysty zostaje wypędzony wtedy kropieniem dobrą wodą 
i wychodzi z wierzchołka głowy, przeskakuje z członka 
w członek, wreszcie wychodzi z ciała przez wielki palec le­
wej nogi i ucieka, jak mucha, ku złym okolicom północnym. 
Dzieje się to może raczej pod wpływem starej religji przod­
ków, niż wskutek panujących praw islamu, że nowożytnych 
Persów poczytywać można za wybitny przykład przewagi ce­
rem onjalr. ości nad rzeczywistością. Czystość wiąże się u nich 
z pobożnością raczej w formie, niż w istocie („cleanliness is 
next to godliness”—mówi przysłowie angielskie). Pers po­
suwa zasadę oddalania wszelkiej nieczystości obrzędowej do 
tego stopnia, że, jako człowiek pobożny, myje sobie oczy, je­
żeli skalał je widokiem niewiernego; nosi przy sobie garnek 
wody o długiej szyjce do obmywań, a tymczasem wyludnia 
kraj, zaniedbując najprostsze zasady zdrowotności; widać nie­
raz, jak nad brzegiem sadzawki, w której kąpały się przed 
nim tłumy ludzi, rozgarnia rękami brudną pianę na powierzch­
ni wody i zanurza się, ażeby zdobyć czystość obrzędową ').

Aryjskim obrzędom oczyszczania w religjach azjatyc­
kich można przeciwstawić dobrze znane przykłady z religji 
Europy klasycznej. Na amiidromjach greckich, kiedy d'..ec­
ie o miało tydzień życia, kobiety, obecne przy urodzeniu, myły 
ręce, poczem mamka obnosiła dziecko wkoło ognia; wtedy 
też nadawano imię niemowlęciu. Dziecko rzymskie otrzymy­
wało imię przy obrzędzie oczyszczenia, w tym samym mniej 
więcej wieku; czytamy też c zwyczaju, że mamka dotykała 
śliną czoła i ust jego. Mycie się przed każdym aktem czci, 
składanym bogom, utrzymywało się zarówno w greckim, 
jak w rzymskim rytuale w czasach klasycznych: xaôa-
païç 8è Spńcoię dbjuSpavápevot GTEtysTs vaooç—eo lavatum, ut sacri- 
ficem. Woda święcona z solą, woda święcona w naczyniu 
przy wejściu do świątyni, kropidło do skrapiania wiernych, 
wszystko to należy do starożytności klasycznej. Rzymianie 
oczyszczali siebie, oraz trzody, stada i pola z choroby i in­
nych złych wpływów obrzędami, które świadczą, że woda 
i ogień uchodziły za równie skuteczne sposoby oczyszczania. 
Przechodzenie stad i pasterzy przez ogień, skrapianie gałązką 
wawrzynu, umaczaną w wodzie, okadzanie pachnącem drze­
wem, ziołami i siarką stanowiły część wiejskich obrzędów 
podczas wiejskich uroczystości Paliljów. Przelanie krwi wy- *)

*) Awesta Vendidad V—Xfí; Lord, u Pinkertona, VIII, 570; 
Naoroji Parsee Religion; Polak Persien I, 355 itd.; II, 271; Mei- 
ners, II, 125.



366

magało obrzędu oczyszczenia. Hektor nie śmiał ^ niemytemi 
rękami wylać ofiary z ciemnego wina, ani modlić się, zbru- 
kany krwią, do Zeusa, spowitego w chmury; Eneasz nie chciał 
dotknąć bogów domowych, dopóki nie zmył z siebie zabój­
stwa wodą bieżącą. Zupełnie odmienne myśli kierowały Owi- 
djuszem, gdy pisał sławną naganę lekkomyślności współziom­
ków, którzy myśleli, że woda może zmyć zbrodnię:

„Ah nimium faciles, qui tristia crimina caedis
Fluminea tolli posse putetis aqua.”

Żałobnicy musieli oczyszczać się także od plamiącego 
zetknięcia się ze śmiercią. U drzwi greckiego domu żałob­
nego stało naczynie z wodą, żeby ci, którzy opuszczali przy­
bytek, mogli oczyścić się pokropieniem się, a Rzymianie,wraca­
jąc z pogrzebu, skrapiali się wcdą i przechodzili przez cgień, 
oczyszczając się tym sposobem ')■

Przepisy oczyszczenia wedle prawa Lewitów stosują się 
szczególnie do zanieczyszczenia obrzędowego przez urodze­
nie, śmierć, lab inne zmazy. Zalecano wtedy obmywanie się, 
albo skrapianie „wodą oczyścienia” (wyrażenie z Biblji), czyli 
wodą z popiołem z czerwonej jałówki. Obmywanie było jed­
nym z obrzędów poświęcających kapłana, bez czego nie mógł 
służyć przed ołtarzem i wchodzić do przybytku. W później­
szej historji narodu żydowskiego obmywania obrzędowe po­
mnożyły się, zapewne wskutek stosunków z ludami, u któ­
rych obrzędy oczyszczenia zakorzenione były głębiej w życiu 
codziennem. Z tego samego czasu pochodzi prawdopodobnie 
obrządek, który zajął z biegiem lat tak wybitne miejsce 
w rehgji świata, a mianowicie chrzest prozelitów * 2). Oczysz­
czenie muzułmańskie polega na obmyciu się wodą, a w bra­
ku niej rosą, lub piaskiem; o czyszczenie częściowe odbywano

ł) Szczegóły w Smitha Diet. of Gr and Rom Ant:, Pauly 
Real-Encycl. poď wyrazami: amphidromia, lustratio, sacrificium, 
Junus; Meiners Gesch. der Rei. ks. VII; Lomeyer De Vetsrum 
Gentilium Lustratïonïbus; Montfaucon DAntiquité Expliquée 
itd. Por. Homer II. VI, 266; Eurypides lon. 96; Teokryt, XXIV, 
95; Wergil. En. II, 719; Plaut Aulular. III, 6; Persjusz Sal. II, 
31; Owid- Fast. I, 669, II, 45, IV, 727; Festus, pod wyr. aqua et 
ignis itd. Nie poruszaliśmy tu ciemnej roli oczyszczeń obrzędowych 
w misterj ach.

2) Exod. XXIX, 4, XXX, 18, XL, 12; Levit. VUT, 6, XIX, 
8, XV, 5, XXII, 6; Num. XIX itd.; Lightfoot Works XI; Browne, 
ob. Smitha Die. of the Bibie pod wyr. baptism-,, Calmet Diet. ita.



367

przed modlitwą, a zupełne w pewne dni, albo dla usunięcia 
niezwykłych nieprawości. Są to obrządki ściśle religijne, na­
leżące w zasadzie do powszechnie przyjętego zwyczaju w re- 
ligjach wschodnich. Szczegáíy ich, powstałe samodzielnie 
w islamie, lub zapożyczone, nie pochodzą jednak ani od ju­
daizmu, ani od chrześcjaństwa '). Obrzędy oczyszczenia, które 
istniały i trwają w chrześcjaństwie, zostają w ścisłym związ­
ku historycznym z rytuałem żydowskim i pogańskim. Co się 
tyczy oczyszczania przez ogień, to pojawiało się ono jako 
prawdziwy obrzęd u niektórych, mało znanych sekt chrześ- 
cjańskich, oprócz tego trwa ono jeszcze w Europie w zwy­
czaju ludowym przenoszenia dzieci p/zez ogień, jeżeli zresztą 
nie jest to obrzędem ofiarnym * 2). Najzwyklejszym jednak 
sposobem oczyszczenia jest woda. Woda święcona jest stale 
używana w Kościele greckim i rzymskim. Poświęca ona wier­
nych przy wejściu do kościoła, leczy choroby, oddala czary 
od człowieka i zwierzęcia, wypędza djabła z opętanych, wstrzy­
muje ołówek spirytysty, a jeżeli pokropić nią stolik, poru­
szany przez duchy, to uderza się on gwałtownie o ścianę; 
tego rodzaju działanie przynajmniej przypisywane bywa wo­
dzie święconej, a najbardziej zadziwiające jej skutki zostały 
w ostatnich czasach uznane nawet przez papieżów. Oczysz­
czanie wodą święconą łączy się tak widocznie ze starożyt­
nym obrządkiem klasycznym, że obrońcy tego zwyczaju usi­
łują wytłumaczyć podobieństwo, dowodząc, iż szatan ukradł 
go dla swoich brzydkich celów 3). Obrządek katolicki za­
chowuje starożytny zwyczaj ofiarny w obrzędcwem myciu 
rąk kapłana przede mszą. Zwyczaj, że kapłan dotykał śliną 
uszu i nozdrzy dziecka, lub katechumena, mówiąc „effeta,” 
jest oczywiście w związku z ustępami Pisma Świętego; przy­
jęcie go do obrzędu chrztu porównywano może słusznie z kla- 
sycznsm oczyszczeniem za pomocą śliny 4). Wkońcu nadmie­
nimy jeszcze, że oczyszczenie obrzędowe u chrześcjan ześrod- 
kowało się w obrzędzie chrztu z wody, w tym symbolu wta­

•) Beland De Religione Mohammedatiica; Lane Modern 
Egypt I. 98 itd.

2) Bingham Antiquities of Christian Church ks. XI, rozdz. 
2; Grimm Deutsche Mythologie 592; Leslie Early Races of Scot­
land I, 113; Pennant, u Pinkertona, 111,383.

3j Rituale Romanům; Ganme DEau Bénite; Middleton 
Letter from Rome itd.

4) Rituale Rom. Bingham, ks. X, rozdz. 2, ks. XV, rozdz. 
3. Ob. Marek, Vil, 34, VIII, 23, Jan IX, 6.



368

jemniczenia nawróconego, które znamy z obrzędów żydow­
skich jeszcze z czasów Jana Chrzciciela i które stało się od­
tąd zwyczajem chrześcjańskim. W późniejszych czasach chrzest 
dorosłych odbywał się na wzór obrzędu żydowskiego przy­
jęcia prozelity, a chrzest dzieci był oczyszczeniem niemowlę­
cia. Przeszedłszy cały szereg znaczeń, które oddzielają sa­
krament centurjona rzymskiego od sakramentu rzymskiego 
kardynała, chrzest, będący dla jednych uroczystym eymbo- 
lem nowego życia i wiary, dla innych aktem, mającym wpływ 
nadprzyrodzony, stał się zewnętrznym znakiem wyznania 
chrześcjańskiego.

Rozpatrując powyższą grupę obrzędów religijnych, za­
znaczyliśmy tylko pobieżnie ukształtowanie ich w religji wyż­
szych ludów porównawczo z pierwotną ich postacią w niższej 
kulturze. Ale to nierównomierne opracowanie przedmiotu 
wynikło z pobudek natury praktycznej i nie osłabia wniosków 
etnograficznych, osiągniętych z poznania ich rozwoju dziejo­
wego, lecz raczej dodaje im siły. Poprzez rozmaite fazy przej­
ściowe przeżytków, przemian i przewrotów, dopatrzyliśmy 
w każdym obrzędzie nici, wiążących we właściwy sobie spo­
sób wierzenia niższego z wiarą wyższego świata i przekona­
liśmy się, jak trudno jest człowiekowi ucywalizowanemu zro­
zumieć religję własnego nawet kraju, nie znając pierwotnego, 
częstokroć zupełnie odmiennego znaczenia, jakie obrzędy 
miały dla ludzi odległych wieków i okolic, zostających na 
innym szczeblu kultury.



ROZDZIAŁ XIX.

Zakończenie.

Praktyczne wyniki badania cywilizacji pierwotnej, — Doniosłość ich 
niniejsza dla wiedzy pozytywnej, większa dla psychologii, moralności, 
polityki, sorjolcgji i filozofji.—Mowa.—Mitologja.—Etyka i prawo, 
lieligja. — Nauka kultury, jako środek, sprzyjający postępowi i usu­
wający przeszkody, które go tamują, oraz wpływający na rozwój

cywilizacji.

Doprowadziwszy do końca poszukiwaia o stosunku cy­
wilizacji pierwotnej do nowożytnej, powinniśmy wykazać prak­
tyczną doniosłość poglądów, wypowiedzianych w tem dziele. 
Przypuśćmy, iż archeologja, prowadząc badacza do poznania 
najdawniejszych warunków życia ludzkiego, przekonała nas, 
że nosiło ono znamiona niewątpliwie dzikiego typu; przy­
puśćmy, iż zgruba ociosana siekierka krzemienna, wydobyta 
z pośród kości mamuta w odkopaném żwirowisku i położona 
na stole etnologa, jest dla niego wymownym obrazem kul­
tury pierwotnej, że siekierka owa jest prosta, lecz silna, nie­
zgrabna, lecz użyteczna, nizko stojąca pod względem arty­
stycznym, lecz będąca początkiem całego szeregu, dążącego 
do doskonałości; jakiż z tego wniosek? Historja i czasy przed­
historyczne ludzkości zajmują oczywiście właściwe miejsce 
w ogólnym schemacie wiedzy, a zasada odwiecznego rozwoju 
cywilizacji zajmowała zawsze silnie ducha filozoficznego, bę­
dąc przedmiotem nauki oderwanej. Ale oprócz tego poszu­
kiwania te mają i stronę praktyczną, jako źródło potęgi, prze­
znaczonej do wywierania wpływu na bieg pojęć i czynów



370

nowożytnych. Wykazanie związku między tem, co ludzkość 
nieucywilizowana myślała i czyniła, a tem, co ludzie ucywi­
lizowani myślą i czynią, nie jest jedynie przedmiotem wiecłzy 
teoretycznej, nie dającej się zastosować praktycznie, gdyż 
podaje zagadnienie, do jakiego stopnia przekonania i postę­
powanie ludzi nowożytnych opierają się na silnej podstawie 
wiedzy nowożytnej, a w jakiej mierze na wiedzy, stosowanej 
w początkach cywilizacji, w chwili, gdy tworzyły się typy 
postępowania i przekonań. Trzeba więc zaznaczyć, że histo- 
rja pierwotna ludzkości dotyka najważniejszych i najżywot­
niejszych zagadnień umysłowych, przemysłowych i społecz­
nych, chociaż z tego nie zdają sobie sprawy ci właśnie, któ­
rych sprawy te najbliżej dotyczą

Nawet w naukach wyżej posuniętych, odnoszących się 
do miary, siły i budowy wewnętrznej świata organicznego 
i nieorganicznego, zakorzenił się błąd zwykły, lecz poważny, 
przyjmowania zasady: że należy uważać przeszłość za minio­
ną. Gdyby systemy naukowe były wyroczniami, jak to o so­
bie często mniemają, to możnaby było usprawiedliwić zupeł­
ne pominięcie stanu przekonań, lub pojęć, które stanowiły 
ich podstawę. Lecz badacz, który od nowożytnych podręcz­
ników naukowych zwróci się do przestarzałych rozpraw my­
ślicieli z przeszłości, poznając dzieje wiedzy swojej, zdobywa 
jaśniejszy pogląd na stosunek teorji do faktu, uczy się z^ roz­
woju jej w każdem potocznem przypuszczeniu oceniać jej 
rację bytu i rzeczywiste znaczenie, a nawet nabiera przeko­
nania, że powrót do dawniejszych zapatrywań da mu moż­
ność odkrycia nowych ścieżek tam, gdzie nowożytne poszu­
kiwania natrafiały na nieprzebyte zapory. Wprawdzie po­
czątki kunsztów i nauk są zwykle więcej ciekawe, niż po­
uczające, a to szczególnie dlatego, że w czasach nowożytnych 
wyniki -wysiłków umysłów dzikich, oraz starożytnych przed­
stawiane są, jako wiadomości zgoła elementarne. Być może, 
iż rzemieślnik współczesny zdobędzie tylko kilka drobnych 
wskazówek, zwiedziwszy muzeum narzędzi ludów dzikich; że 
dla lekarzy środki lecznicze dzikich będą tyle tylko zajmu­
jące, ile będą się odnosiły do stosowania lekarstw miejsco­
wych; że matematycy najzawilsze tajemnice arytmetyki dzi­
kich ludów nazwą rachunkami dziecinnemi; wreszcie, że astro­
nomowie nasi znajdą w gwiazdoznawstwie ludów niższych 
tylko bezwartościową mieszaninę mitów i dykteryjek. Ale są 
przecie inne gałęzi wiedzy niemniej ważne od mechaniki, 
medycyny, arytmetyki i astronornji, dla których badanie naj­
niższych stopni kultury ma wielkie znaczenie, wpływając na 
poznanie istotnego rozwoju wyższych szczeblów i nie może 
być pozostawione na uboczu.



371

Poznając bliżej poglądy ludzi ukształconych, nie należą­
cych do jednej jakiejś szkoły, ale rozsianych po całym świę­
cie, a szczególnie poglądy na zagadnienia, dotyczące czło­
wieka, jego usposobienia duchowego i moralnego, czynność' 
jego i stanowiska we wszechświecie i w społeczeństwie, prze­
konywamy się, że poglądy zupełnie sobie przeciwne istnieją 
obok siebie, jakgdyby były zupełnie równouprawnione. Nie­
które, bezpośrednio poparte niezaprzeczonemi dowodami, opie­
rają się na niewzruszonej prawdzie. Inne, aczkolwiek grun­
tujące się na najdzikszych teorjach niższych ludów, tak się 
zmieniły pod wpływem postępu wiedzy, że się stały zupełnie 
zadowalającem rusztowaniem dla faktów uznanych, a wiedza 
pozytywna, pomna na pochodzenie własnych schematów' filo­
zoficznych, nie może nie przyznać im tego. Są też poglądy, 
należące do niższego poziomu umysłowego, które zachowały 
dawne miejsce na wyższym poziomie tylko dzięki tradycji 
dziedzicznej; są to przeżytki. Praktycznem zadaniem etno- 
grafji jest zaznajomić tych, których to obchodzi, jak dalece 
poglądy zależne są od opinji publicznej, co powstało na pod­
stawie bezpośredniego doświadczenia, co jest dzikiem, staro- 
żytnem wierzeniem, zastosowanem do potrzeb nowożytnych, 
a co jest uświęconym przez wieki przesądem, który znalazł 
wstęp do wiedzy nowoczesnej.

Znaczenie etnografji do zrozumienia nowożytnego stanu 
ducha rzuca się w oczy na każdym kroku. Mowa, która 
u dzikich ludów występuje, jako umiejętność najzupełniej roz­
winięta, używa już od początku środków dziecinnych, jak 
dźwięki wrażeniowe i przenośnia obrazowa, do wyrażenia 
myśli złożonych i oderwanych, które dziki umysł chce wy­
słowić. Zważywszy, jak dalece rozwój wiedzy zależy od do­
kładności i jasności wr wyrażeniu myśli, czyż można nie 
przyznać, że jest to nader ważną okolicznością, iż język łudzi 
ucywilizowanych jest mową dzikich, tylko udoskonaloną do 
pewnego stopnia pod względem budowy, znacznie wzboga­
coną w słownictwo i nadającą wyrazom ściślej określone zna­
czenie? Mowa wznosiła się z dzikiego poziomu kultury do 
wyższego, pozostając w zasadzie niezmienioną, lecz rozwija­
jąc się głównie w szczegółach. Niema chyba przesady w twier­
dzeniu, że wielka niedostateczność mowy, jako sposobu wy­
rażania myśli i wielka niedoskonałość myśli, znajdującej się 
pod wpływem mowy, stąd wynikła, że mowa jest schematem, 
utworzonym przez dzikie i bezwzględne zastosowanie prze­
nośni materjalnej i niedokładnego podobieństwa, w sposób, 
odpowiadający raczej barbarzyńskiemu wykształceniu tych, 
którzy ją utworzyli, niż poziomowi naszego umysłu. Mowa 
jest jedną z tych dziedzin ducha ludzkiego, w której pozo­



372

staliśmy w stanie dzikości i w której mozolimy się dotąd, rą­
biąc toporkiem kamiennym i niecąc ogień przez tarcie.

Spekulacje metafizyczne miały potężny wpływ na postę­
powanie ludzkości, & chociaż powstanie ich i, można powie­
dzieć, upadek należą do względnie ucywilizowanych czasów, 
nikt jednak nie zaprzeczy, że są one w pewnym związku 
z niższemi stopniami histurji ducha. Dla przykładu wspo­
mnimy tylko o zjawisku, które uwydatnialiśmy nieraz wT dziele 
niniejszem, a mianowicie, że jednym z najważniejszy ch sy­
stemów metafizycznych jest przejście od religji do filozofji. 
Nastąpiło to dzięki filozofom, hołdującym teorji widm przed­
miotów, którą się posługiwali do wytworzenia pewnego sy­
stemu myśli, dając w ten sposób początek epikurejskiej teorji 
idei. .

Poznanie ducha dzikich i barbarzyńców ułatwia nie­
zmiernie zbadanie mitologii. Przykłady, przytoczone, powy­
żej dla wykazania stosunku mitologji umysłów dzikich do 
mitologji umysłów ucywilizowanych, uzasadniły już poniekąd 
to twierdzenie. Ze zgodnością tak wielką, że uznać ją można 
za prawo ducha, dowiedziono, że wpływ zjawisk zewnętrznych 
na umysł ludzki prowadzi wszystkie niższe Judy pa świecie 
nie tylko do zauważenia i zapamiętania faktów, lecz. także do 
tworzenia mitów. Ważną wskazówką dla badacza historji du­
cha jest przeświadczenie, że mity powstały wskutek pewnych 
określonych procesów i że, wzrastając ciągle, nabierały zna­
czenia, a przechodząc z ust do ust, przeistoczyły, się w le- 
giendy pseudo-historyczne. Poezja przepełniona jest mitami, 
a kto chce zrozumieć je analitycznie, dobrze zrobi, jeżeli zbada 
je ze stanowiska etnograficznego. A poniewTaż mit, pojmo­
wany poważnie, albo żartobliwie, jest treścią poezji i ściśle 
się wiąże z językiem, którego rysem znamiennym jest właś­
nie śmiała przenośnia, będąca zwykłym wyrazem myśli dzi­
kiego, przeto stan ducha niższych ludów jest kluczem do poe­
zji, a metafory dzikiego człowieka wypełniają znaczną część 
dziedziny poez].- Historja znowu jest potężnym i smje się 
coraz potężniejszym czynnikiem, a przez wielki wpływ, który 
wywiera na myśli ludzkie, działa też pośrednio . na postępo­
wanie ludzkości; a jednak jednym z najbardziej rażących 
błędów historyków jest, że, nie znając zasad rozwoju mitów, 
nie są w stanie stosować właściwego probierza do dawnych 
podań, ażeby oddzielić dzieje od mitu i są, z małemi wyjąt­
kami, skłonni do przyjmowania różnorodnej masy tradycji 
z bezwzględną łatwowiernością, albo z bezwzględnym scepty­
cyzmem. Jeszcze szkodliwsze skutki braku krytycyzmu wi­
dzimy tam, gdzie niektóre tradycje, lub zabytki uważane. są 
za coś świętego. Przeglądając skorowidze książek o dzikich



373

ludach, spotykamy nieraz tak wiele mówiący ustęp: „Religią-- 
ob. mitologia;11 nawet na wyższym poziomie cywilizacji w wiel­
kich religjach historycznych, które dobrze znamy, widzimy, 
że opowiadania, będące dla jednej sekty historją świętą, są 
dla innej sekty podaniem mitycznem. Jedną z przyczyn, 
opóźniających postęp historji religji w świecie nowożytnym 
i to jedną z najważniejszych przyczyn jest, że wielu znako­
mitszych historyków, badając mitologję, szuka w niej broni 
dla pognębienia przeciwników, nigdy zaś narzędzia do oczy­
szczenia własnego pola. Prawdziwy historyk powinien umieć 
patrzeć bezstronnie na mity, jako na przyrodzony i regularny 
wytwór ducha ludzkiego, przedstawiać fakta w sposób odpo­
wiedni stanowi umysłów narodu, który je stworzył i uważać 
je za przyrostek, który należy oddzielić od prawdziwej hi­
storji, jeżeli dowody świadczą, że nie jest on faktem i jeżeli 
można wytłumaczyć jasno znaczenie jego, jako mitu. Znajo­
mość głównych praw rozwoju mitów, potrzebną dla przepro­
wadzenia takiego rozbioru, można zdobyć najłatwiej, a może 
nawet jedynie przez badania etnograficzne ludów dzikich 
i barbarzyńskich.

Dwie wielkie łączne dziedziny moralności i prawa roz­
patrywano dotychczas zbyt powierzchownie podług ogólnego 
etnograficznego schematu, tak, że nie osiągnięto dotąd pew­
nych i ważnych rezultatów. To jednak można śmiało twier­
dzić, że wszędzie, gdzie zbadano ten giunt chociażby po­
wierzchownie, odkryto na każdym kroku nowe skarby wie­
dzy. Jest rzeczą dowiedzioną, że badacze, którzy przejrzeli 
systematycznie wszystkie poszczególne urządzenia prawne 
i moralne od czasów dzikości, poprzez barbarzyństwo, aż do 
cywilizowanego stanu ludzkości, wprowadzają do poszukiwań 
o tym przedmiocie pierwiastek niezbędny a płodny, który 
pisarze teoretyczni skłonni są omijać bez wahania. Inną rze­
czą jest prawo, albo zasada, którą naród utworzył świeżo, 
stosując się do okoliczności i poziomu wykształcenia swego 
w danej chwili, a inną i wielce różną prawo, lub zasada, 
którą się odziedziczyło, jako puściznę z dawnych czasów, a któ­
ra uległa tylko pewnym zmianom, przystosowując się do no­
wych warunków. Etnografja musi byćjnostem nad przepaścią, 
dzielącą te dwa "zjawiska, a będącą prawdziwą otchłanią, 

' w. którą wpadają ciągle wywody moralistów i prawoznaw- 
ćów, wypełzając z niej bezsilne i bezradne Na nowożytnych 
stopniach rozwoju ta metoda historyczna znajduje coraz wię­
cej zwolenników. Nikt nie zaprzeczy, że prawo angielskie 
trzyma się stale, jako puścizny z przeszłości, teorji pierwo- 
rodztwa i teorji posiadania; obie są tak odmienne od pojęć 
naszych czasów, że rtzefca się cofnąć aż do wieków średnich,



374

ażeby znaleźć coś w rodzaju prawdopodobnego ich wyjaśnie­
nia. Jeżeli chodzi o bardziej jaskrawe przeżytki, to przypo­
mnijmy sobie ograniczenie obywatelskich praw żydów, sto­
sowane praktycznie i pojedynek sądowy (wager of battle), 
istniejący nominalnie w prawie angielskiem kilkadziesiąt lat 
temu. Szczególnie jednak to uwzględnić należy, źe rozwój 
i przeżytek prawa jest procesem, który wcale się nie rozpo­
czyna dopiero z powstawaniem kodeksów u narodów stosun­
kowo cywilizowanych. Zgadzając się zaś, że dla zrozumienia 
prawa ucywilizowanego, trzeba szukać wyjaśnień w barba­
rzyństwie, nie trzeba zapominać, że prawodawca barbarzyński 
powodował się także w poglądach swoich nie tyle pierwsze­
mu zasadami, jak pełnem szacunku i to często nierozsądnego 
szacunku przywiązaniem do tradycji z dawnych, dzikszych 
jeszcze czasów.

Zasad tych nie można też pomijać przy badaniu nauko- 
wem uczucia moralnego, oraz zwyczajów i obyczajów. Kiedy 
systemy etyczne ludzkości zostaną zbadane, począwszy od 
najniższego szczebla dzikości i uporządkowane podług stopni 
rozwoju, wtedy dopiero wiedza etyczna, nie krępowana już 
zbyt wyłącznem uwzględnianiem poszczególnych faz moral­
ności, uważanych mylnie za przedstawicielki moralności wogóle, 

1 użyje ścisłej metody do gruntownego zbadania długiej i za­
wiłej historji powszechnej dobra i złego.

Zamykając dzieło, którego połowę zajmują przykłady, 
dotyczące filozofji '-eligji, trzeba odpowiedzieć na pytanie: 
jaki jest stosunek tego szeregu faktów do dziedziny ściśle 
teologicznej? Stan religji w Anglji świadczy, że nowe do­
wody i metody potrzebne są koniecznie dla teologji całego 
świata. Wziąwszy np. protestantyzm angielski za ognisko 
przekonań religijnych, przeprowadźmy w myśli granicę przez 
sam jego środek, a przekonamy się, że myśl angielska roz­
strzeli się w dwa wręcz przeciwne, krańcowe kierunki, jak 
dwa bieguny. Z jednej strony owej granicy znajdą się ci, 
którzy trzymają się dotąd stale wyników reformacji w XVI 
wieku, albo wracają do pierwotnych czasów chrześcjaństwa; 
z drugiej strony zostaną tacy, co nie chcą się krępować są­
dem doktrynerskim ubiegłych stuleci, lecz wprowadzają wie­
dzę nowożytną i krytykę, jako nowy czynnik, do przekonań 
teologicznych i dążą z całej siły do przeprowadzenia ncwej 
reformacji. Są to jednak względnie ciaśniejsze granice, poza 
któremi znajdują się stronnictwa krańcowe, jeszcze bardziej 
oddalone od siebie. Jedno z nich, anglikańskie, zlewa się



S75

stopniowo ze schematem łacińskim, systemem tak zajmującym 
dla etnologa z powodu utrzymujących się w nim zabytków 
kultury barbarzyńskiej, a tak niemiłym dla uczcnego z po­
wodu, że odrzuca wiedzę i że kasta kapłańska przywłaszcza 
sobie panowanie nad umysłami do tego stopnia, iż zgrzybiały 
jaki biskup, wiedziony nieomylnością, natchnieniem, może po­
tępić wyniki długich poszukiwań, których metoda i argu­
menta są poza obrębem jego wiedzy i władz umysłowych. 
Ale z drugiej strony, nauka mści się za swe poniżenie i wkra­
cza nawet w dziedzinę religji, zdobywając tam coraz większą 
przewagę nad wiarą odziedziczoną; w podobny sposób cza­
sami minister pałacowy zdobywa przewagę nad królem dzie­
dzicznym. Najbardziej zaś krańcowe przekonania wydalają 
poprostu i usuwają religję z granic swoich i wznoszą tron dla 
bezwzględnego rozumu, nie uznającego żadnegc współzawod­
nika; uczucia i pojęcia, oparte w świecie religijnym na wie­
rze teologicznej, wiążą się tu z filozofją przyrody i moralno­
ścią pozytywną, która ma o własnych siłach kierować postęp­
kami ludzkiemi Niezmierną jest różnica przekonań oświeco 
nych mieszkańców jednej okolicy w wieku, któremu żaden 
inny nie dorównywa pod względem istotnej wiedzy i_ gorą­
cego dążenia do zdobycia prawdy, jako rządzącej życiem za­
sady. Należy wspomnieć tu mszczę o jednej z najważniej­
szych przyczyn, które wywołały tak wielkie zamieszanie w teo­
logicznych przekonaniach ogółu, zajmujących tak poważne 
stanowisko w świecie. Przyczyną tą jest stronne i ciasne 
stosowanie metody historycznej do nauk teologicznych i zu­
pełne zaniedbanie metody etnograficznej, która przenosi hi- 
storję w odległe i pierwotne dziedziny myśli. Teologowie, 
spoglądając na każdą doktrynę, jako na zasadę i ze stano­
wiska prawdy oderwanej, albo nieprawdy, zamykali oczy na 
przykłady, które historja stawia ciągle przed ich oczyma. 
Przykłady te świadczą, że jedno wierzenie religijne jest na­
stępstwem drugiego i że religja wyrażała zawsze system filo­
zoficzny, odbijający swoje mniej lub więcej transcendentalne 
poglądy w zasadach, które były zawsze najwierniejszym ob­
razem każdej epoki, ale które, wraz z postępem, musiały ule­
gać zmianom, bez względu na to, czy starożytne formułki za­
chowały dawną powagę, pomimo, iż zmieniły znaczenie, czy 
też zostały zreformowane, lub zastąpione innemi. Chrześ- 
cjaństwo dostarcza dowodów, potwierdzających to twierdze ­
nie; porównajmy chociażby przekonania wykształconych P-zy 
mian z V-go wieku (po nar. Chr.) z przekonaniami inteiigient- 
nych mieszkańców Londynu w XIX stuleciu, o takich rze­
czach, jak natura i znaczenie duszy, ducha i bóstwa, a osą­
dzimy przez porównanie, w iak zasadniczych punktach filo-

Cywiliiaej a pierwotna, t. II. 25



376

zofja religji różni się w umysłach ludzi, będąjych przedsta­
wicielami tej samej wiary w różnych czasach. Zdaje się przeto, 
że ogólne badania etnografji religijnej popierają stale teorję 
rozwoju w najszerszem jej rozumieniu. Zastanawiając się nad 
niektôrerr’ stronami tej teorji, wyraziłem przypuszczenia cc 
do porządku, w którym różne zasady i obrzędy następowały 
po sobie w historji religji. Czy jednak przypuszczenia te 
mają silne podstawy, jest to dla mnie rzeczą mniejszej wagi. 
Właściwością metody etnograficznej, stosowanej do teologji, 
jest uznanie ważności wyników badań porównawczych nad 
religją na wszystkich stopniach kultury.

Wobec takich badań porównawczych, stosowanych do 
teologji właściwej, znaczna część rozpowszechnionych w świę­
cie wierzeń i obrzędów nie będzie mogła być uważana za 
wytwór bezpośredni różnych uznających je systemów religij­
nych, lecz za puściznę dawniejszych wierzeń, która uległa 
mniejszym, lub większym zmianom. Teolog, badający czyn­
niki wiary i obrzędów, powinien poznać przedewszystkiem, 
jakie miejsce zajmują one w ogólnym schemacie religji. Gdy­
by się okazało, że obrzęd, albo wierzenie, o które chodzi, zo­
stało przeniesione z wcześniejszego stopnia pojęć religijnych do 
późniejszego, to należy zbadać stanowisko jego w rozwoju 
Kultury, jak każdego innego zjawiska. Trzeba, odpowie­
dzieć sobie na pytanie, do której z tych trzech kategorji wy­
pada zaliczyć zajmujący nas przykład: Czy to wytwór teolo­
gji pierwotnej, dość żywotny, iżby mógł zajmować stosowne 
miejsce w teologji późniejszej? Czy powstał z dawniejszych 
wierzeń i uległ takim zmianom, że stał się odpowiednim wy­
kładnikiem wyżej posuniętych poglądów? Czy wreszcie jest 
przeżytkiem niższego poziomu umysłowego, narzucającym się 
wierze wyższego poziomu siłą odziedziczonej po przodkach 
tradycji, ale nie mocą zawartej w nim prawdy? Są to pyta­
nia, ^.pobudzające do roztrząsań i zachęcające bezstronnych my­
ślicieli do dalszych badań, prowadząc ich do zdobycia takie­
go poznania rzeczy, na jakie nam pozwala rozwój umysłowy 
wieku bieżącego. Naukowe badanie religji, które, jak się 
zdaje, będzie przez długie lata stanowiło przedmiot coraz to 
bardziej zajmujący dla ludzkości, nie powinno opierać się wy­
łącznie na zdaniu teologa, metafizyka, bjologa, lub fizyka; 
powinni zostać wezwani do pomocy historyk i etnograf, aże 
by wykazali rodowód i miejsce każdego pojęcia i każdego 
zwyczaju, a poszukiwania ich muszą sięgać aż tam gdzie sta­
rożytność, albo dzikość mogą dostarczyć wskazówek; bo niema 
chyba tak pierwotnej myśli ludzkiej, iżby nie była w jakim­
kolwiek związku z myślą naszą, ani tak starożytnej, iżby nie 
zostawała w pewnej łączności z życiem naszem.



377

Możemy poczytywać sobie za szczęście, że żyjemy w epo­
ce, której rozwój mcralny i duchowy tak w treść obfituje 
i w której bramy odkryć i reform, zwykle zamknięte, stoją 
otworem. Nie możemy przesądzać, jak długo trwać będą te 
lepsze czasy. Być może, iż wzrastająca potęga i wpływ me­
tody naukowej, z właściwą sobie siłą dowodzenia i ciągiem 
powoływaniem się na fakta, przyczynią się do przyśpieszeniaj 
i utrwalenia dotychczasowego postępu świata. Ale, jeżeli to 
prawda, że historja powraca często do przeszłości i powtarza 
to, co już raz było, to powinniśmy oczekiwać ciemnych cza­
sów powrotu do epoki tradycjonizmu i komentatcmtwa, kiedy 
wielcy myśliciele dzisiejsi uznawani będą za powagi nieomyl­
ne przez ludzi, którzy przyjmą przekonania ich z niewolni- 
czem nabożeństwem, nie będąc w stanie, lub nie śmiejąc użyć 
metody ich, aby z pomocą lepszych dowodzeń dochodzić do 
lepszych wyników. W każdym razie, zadaniem tych, których 
umysł sprzyja postępowi cywilizacji, jest korzystać ze spo­
sobności tak, żeby, gdy w przyszłości postęp się zatrzyma, 
znajdował się przynajmniej na możliwie wysokim poziomie. 
Etnograf ja daje podwójną pomoc tym, którzy popierają zdro­
we, a reformują zepsute pierwiastki kultury nowożytnej. Et- 
nografja, napełniając umysł ludzki wiarą w zasadę rozwoju, 
skłoni go do prowadzenia w dalszym ciągu dzieła postępu, 
rozpoczętego od wieków, a nie wpływając wcale na osłabie­
nie czci .dla przodków, pozwoli człowiekowi zabrać się do 
dzieła z większą siłą, bo zaprawdę światło wzmogło się na 
świecie, a tam, gdzie hordy barbarzyńców błądziły w ciem­
nościach, ludzie ucywilizowani kroczą śmiało ku światłu. 
Tnidniejszem i czasem nawet bolesnem zadaniem etnografii 
jest wykrywanie takich zabytków dzikie , starodawnej kul­
tury, które stały się szkodliwemi przesądami i skazywanie ich 
na zagładę; praca to mniej świetna, lecz koniecznie potrzeb­
na dla dobra ludzkości. Tak więc, przyczyniając s;.ę do po­
stępu i usuwając grożące mu przeszkody, nauka dziejów cy­
wilizacji jest w gruncie rzeczy nauką reformowania.



PRZYPISY
DO TOMU DRUGIEGO.

Str. 3—f 5 —Ma słuszność W. Bugieî, twierdząc (w Wiśle 
«II, 678), że Ty lor nie dość uwzględnia wiarę w metempsy- 
chozę u ludów aryjskich i popiera to licznemi dowodami, 
wziętemi z rozgałęzienia jednego tylko podania, które posłu­
żyło za tło autorowi Balladyny. „Ciała, w których przebywa 
dusza po śmierci swego pierwotnego gospodarza, są albo 
ludzkie, albo zwierzęce, albo roślinne, często nawet nieorga­
niczne,” powiada tamże (676), a my od siebie poprzemy zda­
nie to licznemi przykładami, zaczerpniętemi z najbliższego 
otoczenia. Zaczniemy od przerodzeń w ciała nieorganiczne. 
Któżby przypuścił, Że miotła może być przybytkiem duszy 
pokutującej? A jednak czytamy w Zbiorze X, g3,158, że „du­
sza pokutuje czasem w miotle, dla tego nie wolno jej palić, 
ani rzucać na błoto.” Pokutuje też czasem i w węzłach po­
wrósła (Zb. XIV, 127). Że dusze przechodzą w iskierki, błędne 
jgniki i gwiazdy, to nieraz u nas się słyszy. Grajnert, opi­
sując wierzenia Wieluńskie, powiada {Zbiór IV, 192): „widują 
tujeszcze po łąkach i mokradłach świeczniki, dusze o m ę- 
t r ó w fałszywych błąkające się;” J. Swiętek obszernie opo­
wiada o pokutujących lizimiórach iinżenjerach) i innych 
szkodnikach, unoszących się w postaci białych tumanów nad 
mogiłami i moczarami, lub migocących blaskami „świateł na 
pokucie” (5o4—5io); toż samo spotykamy i u Czechów; J Kosz- 
tial opisuje „swietylki,” czyli błędne ogniki, przedstawiające 
się w wierzeniach ludu czeskiego, jako metempsychozę dzieci 
niechrzczonych, topielców, samobójców, ładnych uwiedzionych 
dziewcząt i t. d. (o tem Wisła IV, 906). Por. artyKuł mój



379

w Encyklopedji ilustr. VIII, g45 „Błędne ognie.” W powie­
cie Poniewieskim lud mniema, że jasno świecące gwiazdy są 
duszami ludzi szczęśliwych, a ciemno migające nieszczęśliwych. 
Dusza przeradza się też i w parę piszczącą podczas gotowa­
nia wody (Zbiór XIV, 200, iq3), wyskakuje iskierką z ogniska, 
piszczy w drzewie, palącem się w piecu (Gluz. 47/) i w smut­
nie wyjącym wietrze za węgłem domu, lub w kominie. — 
Świat roślinny bardzo częste daje przytułek duszom ludzkim; 
nieraz w pieśni, lub poc aniu trudno jest wyrozumieć, czy 
drzewo jest przybytkiem tylko duszy zaklętej, albo pokutu­
jącej, czy też samo ono jest istotą, czującą i żyjącą, jak czło­
wiek. Przytaczamy tu ciekawą piosnkę szląską, zapisaną 
przez Hoffa (56). „Wędrowali Turcy, Przekraśni młodzieńcy, 
Wędrowali czasem jaworowym lasem. Znaleźli tam drzewo, 
Drzewo jaworowe, Na huśliczki (skrzypeczki) nowe. Jeden 
ciął do niego, Lała się krew z niego. Drugi ciął dc mego, 
Odciął trochę z niego. Trzeci ciął do niego, Drzewo prze­
mówiło: „Nie rąbajcie we mnie, Bo ja jest dzieweczka Z no­
wego miasteczka; Ale wy mnie weźcie, Do mej matki wiedź­
cie, Postawcie mnie w sieni, W sieni za dwirzami; Tam mnie 
matka znajdzie, Obleje mnie łzami.” Wyjaśnienie powodu 
metamorfozy daje nam odmianka pieśni tej u Rogera (Pieśni 
ludu poi. na Szląsku, nr. 126): „Matka mnie przeklęła, Jesz- 
czech mała była.” Nie jest tu więc metempsychoza po­
śmiertna, lecz przemiana w drzewo za życia, podobna do tej, 
jaką czarami dokonywają różne złośliwe istoty na chłopcu, 
wędrującym z siostrą, o czem liczne baśni lud nasz opowia­
da, np. Krak. IV, 32; Zbiór IX, i42; XI, 246, 248; XII, zo4; 
Gliński Bajarz I, 208; III, g3, i3g; Chełch. II od 70 itp, Me­
tempsychoza w ścisłem znaczeniu wyraża się w wierzeniach, 
baśniach i pieśniach słowiańskich tym sposobem, że „z kogoś 
wyrasta pewna roślina,” tj. że „z pogrzebionego ciała” (najczęś­
ciej zabitego), tj. nad mogiłą, rośnie kwiat lub drzewo; do­
myślnie powiedziano tu, że dusza tam pogrzebionego wchodzi 
w roślinę, a to już jest czystą metempsychozą. Obrazowo od­
powiada Ksenia p. Buglowi na pytanie, czemu kwiat lyyra- 
sta na grobie dziewczyny, zabitej przez upiora: „Ten kwia­
tek, to ona sama. Gdy stary umrze, to nic nie wyrośnie, 
a gdy młody, to ciało zgnije, ale dusza wciąż kwitnie” 
(Wisła VII, 678). „Porumbciez mew drobny macek, Zasijciez 
me w ogródecek... Wyrośnie ze mnie troje ziela, Rutka, 
lelijo i sołwijo”, tak przepowiada uwiedzione dziewczę, któ­
re brat śmiercią karze (Kozi. 42). Coś podobnego zawiera 
śliczna piosnka szląska (u Rogera, nr. i36). Tak samo z cia­
ła wyrasta chojenka (Łącz. i33), lilja i róża ( Wisła II, i38. nr. 7), 
róża (Zbiór X, 295), lilja (Pozn. VI, 23o); jabłuszka wyrastają



380

z niewinnych duszyczek ofiar okrutnego Madeja {Krak. IV, 
124), jabłoń z zabitego [Zbiór IX, 92); przykłady te moźnaby 
znacznie pomnożyć. W „sośni” żyje cudowna jakaś pani 
{Kieł. Ii, 239—4i), a lud w Lidzie nie pozwala rąbać sosen, 
rosnących na górze zamkowej, bo „krev/by z nich pociekła” 
(Wisła III, 645), tak mię ustnie tam zapewniano; porówn. 
opowiadanie o sośnie, która nie pozwala się ścinać w Zbiorze 
IX, 34; podobnież grzechemby było ściąć dąb święty pod 
Jaksi sami, bo „płacze on krwią po uderzeniu siekierą” (Wis­
ła VI, 202). Znany jest wątek podaniowy i pieśniowy o nie­
szczęśliwych kochankach, Których pogrzebiono blizko, a drze­
wa, wyrosłe na ich mogiłach, zrastają się z czasem i splata­
ją gałęziami (Liebr. od 182; Child I od ę3 itd. itd.). Znane też 
jest podanie o bracie, zakochanym w siostrze i o przemianie 
ich w kwiatek, zwany brat i siostra, albo bratki. Przypo­
mnijmy też sobie śliczną baladę ludową, znaną na całej kuli 
ziemskiej, o zabitej siostrze, na której grobie wyrasta roślina; 
z niej ktoś robi piszczałkę, a ta opowiada smutne losy zabi­
tej (Wisła V, Motywy ludowe w „Liljach” Mickiewicza, tu 
na str. 88—90, 92 i od 3g3 obfita literatura; Wisła VII Tło 
ludowe „Balladyny” Słowackiego, str. od 33ę, 557 i 665). Du­
żo szczegółów, odnoszących się do przemiany w rośliny, za­
mieścił A. Mierzyński w pracy swej „Źródła do mitologji 
litewskiej,” 52—88. — Metempsychoza w ptaki i zwierzęta nie 
obcą też jest ludowi polskiemu. Że dusze ulatują z ciała 
w postaci gołębi, to znane jest powszechnie z pieśni, i bajek 
(np. Kal. I, 126; Kuj. I, io3 itp.). „Robak, gdy w drewnie 
wierci lub kołata, mówią, że to jest dusza na pokucie” (Gluz. 
471); przychodzi na myśl j( Kołatek” w Dziadach Mickiewicza, 
a jegoż ćma, co „nie lubi światła,” poczytywana jest przez 
lud za duszę pokutującą (Gluz. 457). „Pokutujące dusze za­
mieniają się w kawki i trzymają się starych murów” (Zbiór 
XIV, 2o4). „Są błogosławione duszyczki, które w postaci ma­
kolągwy, jaskółeczki, lub innej miłej ptaszyny, śpiewają po 
drzewach kołc domu. Bywają to najczęściej duszyczki zmar­
łych dziateczek” (Maz. V, 367). „Pszczoły mają takie dusze, 
jak ludzie; w nich są te dusze, które dawno wyszły z ludzi, 
z dawnych ludzi, co już poumierali” (Chełm. II, M Znany 
jest powszechnie cykl baśni o czyjejś wędrówce na tamten 
świat lub o służbie w piekle, czyścu lub raju i c pasących 
się na łące rajskiej owcach, które są duszami zmarłych (np. 
Zhiôr IX od 84), oraz o gryzących się psach, wieprzach itp., 
które są braćmi, sąsiadami itp., zmienionemi za karę po śmier­
ci w zwierzęta za to, że się na ziemi kłócili. Toppen (Wisła 
VII, 3i) podaje baśń mazurską, w której męczone dusze 
z szumowin kotła stają się owieczkami. „Niektórzy Mazurzy



381

z lasów (Tarnobrzeskich) wierzą, że dusze ojców ich po śmier­
ci przechodzą w ich bydło, konie i inne zwierzęta i tam po­
kutują za grzechy” {Zbiór XIV, 200, 194). W Łowiczu żyd 
opowiadał p. Sarnowskiej, że dusza złego człowieka po śmier­
ci izęsto przechodzi w starego konia; ona to jęczy, kiedy 
biedna szkapa pada ze znużenia (listownie).

18.—O życiu duszy po śmierci ciała ciekawe wiado­
mości zebrał Toppen od Mazurów pruskich. „Dopóki nie 
pochowano zwłok (powiada w Wiśle VI, 790 i dal.), dusza 
przebywa wpobliżu ich i niekiedy daje się widzieć. Małe 
czieci często widywały matki swoje i pokazywały je palca­
mi... Drzwi i okna trzeba Czas jakiś zostawić otworem, że­
by dusza... mogła je opuścić powoli i bez przeszkód. Przy 
wynoszeniu na cmentarz, dusza siada na, górnej części trum­
ny i opuszcza miejsce swej ziemskiej pielgrzymki dopiero 
przy zasypywaniu zwłok. Jeżeli dusza, wskutek zbyt wczesne­
go zamknięcia drzwi i okien, przemocą zostanie do zwłok 
nie dopuszczona, natenczas wogóle pozostaje ona nazewnątrz 
i niepokoi dom, jako strach.” Nieboszczyk, gdy go wyno­
szą, błogosławi bydło i pszczoły swoje. Duch jego podąża 
za zwłokami ku cmentarzowi, a na granicy wsi usiądą i spo­
czywa na garści słomy, umyślnie na ten cel rzuconej; to 
samo czyni się i na rozdrożach. „Nie dobrze jest, kiedy się 
z pochodem pogrzebowym spotyka wóz, albo jeździec, gdyż 
zabiera on z sobą napowrót nieboszczyka do najbliższej wsi, 
albo miasta... Gdy waca do domu pierwszy karawaniarz, 
towarzyszy mu nieboszczyk, co wszakże bynajmniej śmiałka 
nie niepoko ; zapytuje on wtedy: „Czy dobrze ci łoże usła­
łem? ^ Jeżeli nie dobrze, to ci je poprawię.” Po takiem za­
pewnieniu nieboszczyk wraca już spokojny do mogiły. Przy­
chodzi on czasem do składu, gdzie się przechowują czarne 
płaszcze żałobne, żeby podziękować. Ręczniki, na których 
się spuszcza trumnę do grobu, zawiesza się w domu na 
drzwiach; za niemi znajduje się nieboszczyk. Ponieważ du- 
sza przed pogrzebem pozostaje przy zwłokach, ustawia się 
więc stołek przy nich, żeby dusza miała na czem siedzieć. 
Wieczorem w dniu pogrzebu stawia się nieboszczykowi sto­
łek w izbie, w której umarł, zawiesza się ręcznik u drzwi 
i. tak się na niego czeka; nieboszczyk wraca tego wieczora, 
siada na stołku, płacze bardzo i ociera łzy zawieszonym ręcz­
nikiem. Potem znika już na zawsze... Gdzieindziej mówią, 
że nieboszczyk ze stołka przygląda się wszystkim ceremo- 
njom żałobnym... Nieboszczyk wraca raz jeden, albo i wię­
cej, przez mniej, lub więcej dług' czas, do trzeciego, dzie­
wiątego, piętnastego dnia, a nawet do czterech tygodni, sia-



382

da na stołku i ociera się ręcznikiem... Podczas stypy pozo­
stawia się dla nieboszczyka wolne miejsce przy stole... Wo­
dę, którą, się wylewa przede drzwiami, trzeba lać albo. tuż 
przy nogach, albo na ścianę, gdyż inaczej można oblać jed­
nego z duchów, które się zazwyczaj znajdują przy wejściu 
do domu i ten byłby smutny. Nie każda dusza zaraz po 
śmierci udaje się do miejsca przeznaczenia swego; niektóre 
mają jeszcze ciężkie winy do odpokutowania i wiodą tu je­
szcze długo nędzny byt, prosząc wciąż o zbawienie.” W Wiel- 
kopolsce lud wierzy, że, po skonaniu nieboszczyka, dusza 
jego nie odstępuje ciała aż do chwili spuszczenia jego do 
grobu. Wtedy dopiero, za ^usłyszeniem wyrazu „requíes- 
cat”, ulatuje w powietrze i częstokroć błąka się dosyć długo 
po świacie” (Pozn. VII, 46). „Kiedy ciało wynoszą, wtedy 
dusza nieboszczyka chwyta się trumny, załamuje ręce i wy­
rzeka: „Nieszczęsne ciało, Że mnie do grzechu zmuszało; 
Ciało w ziemi zgnije, Na duszę się wszystko zwinie.” Wów­
czas dopiero, gdy pokropione wodą święconą ciało spuszcza­
ją do grobu, dusza precz ulata” {Pozn. II, 78, 218). Lud kie­
lecki opowiada, że „dusza, pc śmierci umarłego Idzie naprzód 
na sąd pana Boga, potem powraca do ciała i p'"zy wypro­
wadzeniu zwłok postępuje na cmentarz i tam stoi przy gro­
bie tak długo, dopóki ksiądz i obecni pogrzebowi nie rzucą 
grudki ziemi na zwłoki. Z cmentarza dusza udaje się na to 
miejsce, gdzie jej pan Bóg na sądzie wyznaczył” [Zbiór IX, 53). 
Podróż ta musi trwać długo, bo „powszechnie chowają ko­
biety w podwójnem ubraniu, tj. wdziewają na nie dwie ko­
szule, dweje spódnic, a to w tem mniemaniu, że jak w po 
dióży zaziemskiej zniszczy się jej jedno ubranie, to znajdzie 
drugie w pogotowiu” {tamże, 3z). „Nim ciało do grobu złożą, 
„duszyczka” błąka się koło domu, siada na śmietniku, a po 
pogrzebie uchodzi” ( Wisla III, 730), tak powiadają w Małbor- 
skiem. W Radomskiem utrzymują, że duch nieboszczy­
ka chodzi po świecie póki słyszy dzwony {Radom. I, i33). „Przez 
trzy noce po pogrzebie nieboszczyka, w domu nie gaszą 
światła i stawiają na oknie szklankę wody, kawałek chleba 
i kieliszek wódki na posiłek dla duszy, która zwykła przez 
trzy doby dom swój nawiedzać” {Zbiór XII, 229, z Podola). 
Porówn. Chełm. II, 217 i dal. „Skutkiem wiary w życie dusz 
pozagrobowe, lud uważa życie to juźto za ciąg dalszy życia 
doczesnego, już za jego odblask, czy echo. Więc wady 
i zalety, smutki i uciechy ziemskie, co większa, rozliczne 
wpływy i stosunki nieboszczyka z żyjącemi powtarzają się 
tam dość długo, a często i potęgują jeszcze” {tamie I, 187). 
Na Żmujdzi lud opowiada, że pewna pani wróciła po śmier­
ci i kazała pokojówce ubrać siebie w inną suknię i inaczej



383

uczesać {Zbiór XI, 245). Trzydniowa obecność duszy wpo- 
bliżu domu, lub grobu odbiła się w baśniach słowiańskich 
z takim wątkiem, że ojciec trzem synom nakazuje czuwać 
trzy noce nad swą mogiłą (np Chełch. II, i32; Zbiór XI, 284 
i in.;. „Człowiek umarł... Kto spojrzy po trzykroć za piec, 
to śmierć zobaczy. Zaraz w izbie zatrzymują zegar, zwier­
ciadło odwracają, aby się umarły w niem nie przeglądał, 
z łóżek zdejmują pierzyny 1 poduszki, aby się tam. nie ukry­
ła dusza... Do samej bramy cmentarnej dusza trzyma się je­
szcze w człowieku, dla tego też i zwłoki jego są lżejsze; a do­
piero gdy trumnę wnoszą na cmentarz, dusza opuszcza ciało 
i wtedy trumna staje się cięższą” {Zbiór XIV, 121—122, z Tar­
nobrzeskiego). Że dusza nie jest, w pojęciach ludu, czemś 
nie-cielesnem, na to mnóstwo mamy dowodów; przytacza­
my tu niektóre. „Szyjąc suknie dla umarłego, tak mówią 
w Rcpczyckiem, nie trzeba na nitce robić węzełków, boby 
go gniotły” {Zbiór X, 92, i45; XIV, 201, 209). Rzymskie 
„sit ei terra levis” brzmi echem w ukraińskiem „niechaj je­
mu peróm zemlà łeżyt” {Zbiór III, i33, 14). Nieboszczyk pa­
trzy i widzi; może kogoś „wypatrzyć” i za sobą na tamten 
świat pociągnąć; więc starannie cezy mu zamynają, a czasa­
mi przykrywają pieniądzem, łub kamykiem [Krak. III, 179; 
Zbiór XIV, 121). Że dusze przysiadają na krzesłach i słomie, 
tośmy wyżej podali. Że się grzeją przy ognisku, to jeszcze 
w końcu XV w. w Polsce wiedziano (Jagića Archiv XIV, 
191). Dusze na tamtym świecie jadają: „kto z Ukraińców przed 
„Spasem” zje jakiś owoc, ten swoich najmilszych krewnych, 
którzy już pomarli, pozbawia owoców przez cały rok” {Zbiór 
III, 96, 3); bo „w dniu tym Matka Boska rozdaje w niebie 
owoce dzieciom, a temu z nich, którego matka jadła owoce 
przed Spasem (6 sierp.), daje tylko połówkę” {Zbiór XIII, 165). 
Ale nie tylko owoce smakują duszom: spożywają one i rze­
czy solidniejsze. „Gdy się wieczorem (po pogrzebie) rozejdą, 
gospodarujący w domu pozostawia zawsze na stole jeden 
pełny kieliszek gorzałki, lub szklankę piwa, wraz z kawał­
kiem chleba, ciasta i pieczeni na noc dla duszy nieboszczyka. 
Czynią to i na drugą noc i wogóle dopóki ciało zmarłego nie 
zostanie pochowane* {Lub. I, i33). Górale Beskidowi opowia­
dają bajkę o pijaku, który, niby drugi Don Juan, przecho­
dząc cmentarzem, zaprosił dusze na wieczerzę, a te odpowie­
działy: „Jeno naryktuj dobrom wiecerze, to my ta przydzie- 
my” {Zbiór V, 199, 7). W powiecie Kamienieckim przekona­
ni są, że dusze mają oczy, bo „jeżeli ktoś w domu umrze, 
to przez pewien czas nie bielą izby, w której śmierć zaszła, 
boby się zachlapało oczy duszy” {Wisła, VIII, 151). Dusze 
mają palce i drapią niemi ściany: w Gnieźnie pokazują na



384

ścianach zewnęrznych kościoła „maleńkie wydrążenia... lud 
twierdzi, że są to ślady dusz pokutujących, które raz w rok 
z grobów wstają i usiłują wejść do kościoła; znajdując zaś 
drzwi zawarte, starają dobyć się przez nur i suchemi palca­
mi kościotrupów wiercą ściany” (Pozn. III, 218). Dusze wy­
dają głosy: „Na cmentarzu często dają się słyszeć stękania, 
jęki; wydają je zmarli, którzy tym sposobem proszą żywych 
o modły” (Wisła VIII, 149, 3).—Bardzo wiele dusz „pokutuje” 
w postać: duchów nadludzkich: rusałek, strzygoniów, płanet- 
ników, mawek (m.iawek), perełesnyków, skarbników kopal- 
niowych i stróżów skarbów, upiorów, strachów, ubożąt (Jagi- 
ća Archiv XIV od 186), topielców itd.; nie przytaczamy szcze­
gółów, boby tc zanadto przypisy rozszerzyło; ciekawy czytel­
nik znajdzie wiele ich w artykułach F. S. Kraussa ( Wisła 
IV, 657—683), S. Jastrzębowskiego (tamże V, od 865), w dzie­
le Bipperta ChristenthumVolksglaube und Volksbrauch, w So- 
zonowicza Lenora, str. 17—67, Spiessa Entwicklungsgeschichte 
der Vorstellungen vom Zustande nach dem Tode itd.—Doda­
my tu jeszcze kilka wskazówek, jak lud polski wyobraża 
sobie dalszą wędrówkę duszy po pogrzebie ciała, czyli po 
okresie mniej więcej trzydniowym, podczas którego dusza 
nie opuszcza okolic ziemskiego pobytu swojego. Posłuchaj­
my bardzo rozpowszechnionej pieśni pogrzebowej, której 
szczegóły lud przyjmuje z zupełną wiarą. „Wyleciała dusa 
z ciała, Na zielony łące padła. Wziena płakać, wziena krzy- 
cyć: „Gdziez sie terá mám obrócić?” Usłysał ją z nie­
ba janioł I spuścił się do ni na dół. „Uchyćze się, duso, 
prawy ręki, Przeprowadzę cię przez te męki. Uchyćze mi 
się prawego skrzydła, Zaprowadzę cię do nieba”... „Wynijdź, 
Piętrzę!”—„Kto kołace?”—„Dusa, panie, do raju chce”.— 
„Wynijdź, Piętrzę, odpowiedz i: „Niech pokutuje rok w ko­
lei” (Kiel II, 146). Kolberg dodaje: „Powszechne mniemanie 
między ludem o dusz zmarłych pokutowaniu w kolejach 
drogowych”. Odmianki pieśni tej znajdujemy w Wiśle III, 
608, w Łęcz. 162, u Kozi. 258, Pleszcz. 188, Święt. 258, w Wiśle 
VIE, 787, Kiel. I, 64, Kal. I, 89. 126, Tub. II, 8 itd. „Jest 
drózecka udeptana Do Jezusa Chrystusa pana; Udeptało ją 
dziewięć dus, A dziesiąta grzesná była, Za niemi stała. Wy­
leciały w rajskie wrota, Pod niebiosa uderzyły...” (Kiel. II, 
147).—Pobyt na „tamtym świecie” lud. nasz wyobraża sobie 
według nauki chrześcjańskiej, więc w niebie, czyścu lub 
piekle; że zaś go pojmuje po ziemsku, to wynika z poziomu 
umysłu jego; w szczegóły pojęć tych tutaj nie wchodzimy, 
bo zbyt dobrze są czytelnikom znane.—Od czasu do czasu 
zmarli opuszczają przestworza zaziemskie i zstępują na pa­
dół nasz i to z rczmaPemi zamiarami. Co roku zgromadzają



385

się w kościele i odprawiają nabożeństwo: najczęściej mówią 
u nas, że to się odbywa w dzień Zaduszny. „W Zaduszki 
dusze zmarłych zgromadzają się do kościoła na nabożeń­
stwo, które odprawia też zmarły ksiądz. Można je widzied, 
ale dla ostrożności trzeba narzucić na siebie kożuch, wywró­
cony do góry włosiem, a na głowę garr ek, aby, w razie po­
znania się dusz na obecności między niemi świeżyny (świeże­
go mięsa, ciała), czyli przaśnej duszy (żywego człowieka), 
ocalić się ucieczką, gdyż umarli starają się owego żywego 
Człowieka, podpatrującego ich, rozerwać na części, a głowę 
urwać; więc gdy go dogonią, to rwą kożuch i zrywają gar­
nek” ( Wisla VIII, 149), „W Mikołajkach (na Mazurach), 
kiedy dzwonnik obudził się rano na Boże narodzenie i wstał, 
żeby dzwonić na ranną mszę, usiyszał śpiew w kościele. 
W mniemaniu, że zaspał, pośpieszył do kościoła. Kościół 
był rzęsiście oświetlony i napełniony ludem; alo byli to sa­
mi nieboszczycy, a przy ołtarzu stał zmarły proboszcz” ( Wis­
la VI, 795). Porówn. Zbiór X, 225; XIV, 79. Pozn. III, 44. 
Maz. I, X17 (precesja). Krak. I, 3ii; III, 23. Chełm. I, 142 
(Wielkanoc). Wisła IX, 89 itd. Dusze zmarłych biorą 
udział w stypach. W Cheimskiem, w dzień Zaduszny (po- 
mynalnica), gospodarz, sprawiający nabożeństwo za zmarłych 
ze swojej rodziny, zaprasza gości i usadzając ich za stół, 
„wprzód wzywa duchy swych umarłych krewnych, aby, wraz 
z gośćmi, zasiedli do stołu, czego ci dopełniają, acz widzial­
nie tylko dla psa i żebraka” {Chełm. I, 190). Wogóle wierzą 
tam, „że umarli mogą z grobów wychodzić na świat dla 
spełnienia jakiegoś zobowiązania, które zaniedbali, nawet dla 
zemsty itp.” {tamże, 187). „Kto pochodom pogrzebowym towa­
rzyszy, skarbi sobie w orzyszłości tę łaskę, że gdy sam u- 
~nrze, wszystkie za życia przezeń wyprowadzone na cmentarz 
dusze wyjdą naprzeciw pogrzebowi jego na spotkame (acz nie­
widzialnie dla żyjących), a każda ze świecą w ręku” {tamże, {86). 
W znanej u nas powszechnie pieśni zmarła Kasia rozmawia 
z grobu z Jasiem, który po siedmiu latach z wojny wraca 
(np. Woje I, 57); w innej znowu nieboszczyk uwozi narzeczo­
ną na cmentarz (pieśni typu „Lenory”). W pieśni mazurskiej 
smutna kochanka idzie na grób swego miłego i woła: „O mój 
najmilejsy, odzywaj sie do mnie, Co sie rozweseli to tu ser­
ce we mnie.” On zaś odpowiada: „Moja najmilejss, trudne 
odezwanie, Bo juz trzeci rocek jak jam pochowany, A mój 
grób, kochana, na noły spróchniały, A moje gnacicki w proch 
sie rozsypały” {Kętrz. 50). Nastusia odpowiada z grobu Iwa- 
seńkowi, który ją. zapytuje, kiedy się ma żenić {Oleś. 699). 
Chociaż kochankowie nie pobiorą się za życia, na tamtym 
świecie będą należeli do siebie, a na sądzie ostatecznym staną.



386

jako mąż i żona (Chełm. II, róo). Ileż posiadamy pieśni i po­
dań o zjawianiu się zmarłej matki do drobnych dzieci, szcze­
gólnie gdy dostaną złą macochę!—Przypomnijny też sobie 
śliczne podanie o Zosi sierocie, unieśmiertelnione muzyką 
Moniuszki, co to tak płakała po matce, że ta dźwigać mu­
siała pełne łez wiadra. Na wesela sieroty śpiewają, w imie­
niu zmarłej matki: „Ciężkoć mię z grobu wstać, Swej córce 
błogosławieństwo dać!” (Woje. II, 62). Naogól jednakże ży­
wy człowiek woli, aby go zmarli nie odwiedzali. Wspomi­
naliśmy już, że w różnych okolicach kładą pieniądze na 
oczach nieboszczykowi; Mazury wciskają mu monetę w rękę 
w tym celu, aby nie wracał, bo jest już wynagrodzony za 
swą pracę na ziemi ( Wisła VI, 789). W innych okolicach 
używają maku w tym celu. „Sypią mak na mogiłki wisiel­
ców, topielców, samobójców, pochowanych na rozdrożami, 
żeby z grobu nie wstawali i nie chodzili po świecie” (Zbiór 
III, 97, 17). Ale nie tylko w razach śmierci niezwykłej, lecz 
i pospolicie „wślad za wyniesioną trumną posypują ma­
kiem, żeby nieboszczyk wtedy tylko mógł przystąp i.ć do do­
mu, gdy wyzbiera wszystkie ziarnka maku” (Zbiór XIII, 148). 
Leją też wodę, aby przeszkodzić zmarłym powrót do domu. 
„Kobieta, która myła niebcszczyka, wynosi za nim wodę 
i wylewa ją za marami, albo karawanem. Ma to oznaczać: 
jeżeli dusza umarłego zechce wrócić, to przed domem będzie 
jezioro, którego przejść nie zdoła” (ód Olsztynka, Wisła 
VI, 789).

30.—O zwyczajach w dzień Zaduszny pisałem w Nr. 44 
Wędrowca ri i8ęc

39.—Podróż żyjącego śmiertelnika do nieba znana jest 
w baśniach ludu naszego więcej ze strony humorystyczne; 
Czasami babę z kościoła złodzieje wyciągają w kosza, a jej 
się zdaje, że jedzie do raju; w innych znowu klechdach do 
wdowy przychodzi oszust i wmawia, że przybywa z tamte­
go świata i tam wraca, a kobieta daje mu różne rzeczy dla 
wręczenia nieboszczykowi mężowi (np. Zhiór XI, 274; Ciszew­
ski „Krakowiacy” I, 21Ó i t. p.); w innym znowu cyklu baj en 
naszych, bardzo rozpowszechnionym, Stary żołnierz złapał 
śmierć do torby i żywy stawi się w piekle, albo niebie, gdzie 
go nie chcą wpuszczać (np. Zbiór IX, 117; Krak. IV, 124; Pozn. 
VI, ig5, 25o; Zawiliński Z fiowhści górali, 65 i t. p.); w in­
nym znowu szeregu baśni ktoś dostaje się do nieba na pną­
cej się w górę roślinie (Swiel. 43o; Pozn. VI, 35o; Zbiór VIII, 
299); humorystyczną bajkę o chłopie, który przez sen był 
w piekle i po obudzeniu się miał znak od policzka, podają



387

Rozprawy Akad. filol. Vílí, i64. Bardziej poważnie występuje 
król ów, który, siedząc na crłach, postanowił „spenetrować17 
niebo, ale straszne gorąco omal nie naraziło go na los Ikara 
[Krak. IV, io3); musiał go zachęcić do tej wyprawy przykład 
króla „Salamuna”, który skrzydła sobie przyprawił, ale nie 
doleciał do celu, bo go anioł ostrzegł o niebezpieczeństwie 
(Zbiór VII, 38). Ciekawość, według ludu krakowskiego, za­
chęciła też prawnuków „Jadama” do stawiania wieży „ 3abi- 
lot”; chciało się im „zobaczyć niebo za życia” (Krak. III, 8). 
W pojęciu ludowem dostanie się do nieba za życia jest rze­
czą niepodobną; chybaby trzeba zbudować wieżę z samych 
bochenków chleba {Mátyás Świat i przyroda, 8). Jeżeli zaś 
komu uda się ta wyprawa, to albo milczeć o niej musi, albo 
zaraz umiera, albo też czas na nią obrócony tak się przedłu­
ży, że z kilku dni robią się setki lat i wędrowiec, wracając, 
nie zastaje już współcześrików. Posiadamy w kilku odmian- 
kach baśń o ubogim chłopie, zaproszonym na obiad do nie­
ba, albo proszącym Pana Boga w kumy; w obu razach czas 
cudownie się przedłuża, to samo dzieje się z ludźmi, których 
np. Skarbnik, duch podziemny, oprowadza po przestworzach, 
przypominających otchłanie piekielne (np. Zbiót XI, 24; Ra­
dom II, 220 i in.). Łatwiej jest za życia dostać się do czyś- 
ca i piekła., o czem niżej, w przypisie do str. 4g. Podania
0 wdrapywaniu się na szklaną lub lodową górę, która nie­
wątpliwie „tamten świat” przedstawia, należą, jak się zdaje, 
do tradycji przedchrześcijańskich (np. w Wójcickiego Klech­
dach II, od 3ą; por. artykuł W. Niedźwiedzkiego w Niwie XII, 
od 58i) Umieszczenie „śpiących rycerzy” w czeluściach gór 
należy także, jak sądzę, do podań przedchrześcjańskich; por. 
Wisła III, od 845.

40.—Lud polski pojęcia swe o niebie, raju, tamtym 
świecie urobił głównie na podstawie podań chrześcjańskich, 
czerpiąc obficie dodatki i ubarwienie z opisów średniowiecznych
1 własnej izyoLraźni. „Na tamtym świecie jest bardzo do­
brze. Na jabłoniach rosną złote jabłka, na gruszkach złote 
gruszki, a kury niosą złote jaja. Ludzie są tam tacy mali, 
jak popki (lalki) i są bardzo dobrzy. Wszyscy w porządnej 
zgodzie z sobą żyją. Ci, którzy kopią sól w Wieliczce, sły­
szeli, jak na tamtym świecie baba na kury wołała: tiu, tiu, 
tiu!” ( Wisła VB, ii3). Również dobrze było w „ogrodzie raj­
skim”, gdzie Pan Bóg, na prośbę aniołów, umieścił pierwszych 
ludzi (Krak. III, 4). Nie tyłkc kury, ale są i koguty w raju: 
„skoro nadchodzi północ, niebo się wnetki otwiera, iskry 
spadają, a kogut rajsk’ zaczyna piać”, a za nim pieją ziem­
skie (Zbiór VII, III, 14). Owczarz, przewieziony przez wielką



388

wodę na grzbiecie ryby, trafił na tamten świat i myśli sobie, 
oglądając cuda jego: „Prześlicna ta kraina rajska! Sam
cukier i kawa rośnie na drzewach, pomarańc sam i cyna­
mon”. Jaze strach, tak sie najad, tak sie napiuł wody w źró­
dle, co winny smak miała” {Krak. IV, 62.) Szczęśh vych mie­
szkańców raju lud nasz wyobraża sobie przeważnie w postaci 
białych owiec, pasących się spokojnie na przecudnej łące 
(Chełch. I, 167, Kozi- 197 i t. d.) „Jak się przyjdzie do nieba, 
to aż się dusza raduje: co tam złota, co tam srebra, djamen- 
tów... Posadzka tam jest z samych d]amentów, a całe niebo 
to tak wygląda, jak u nas kościół w Dzikowie, tylko że ścia­
ny są ze złota, a sklepienie ze srebra i drogich kamieni. 
Jak dusza przyjdzie, tak zaraz Pan Bóg wychodzi na tęczę 
z wagą w ręce i na jednej wadze leżą jego (t. j. człowieka 
zmarłego) dobre uczynki, a na drugiej złe... Całe niebo tak jest 
zrobione, że jak człowiek popatrzy z nieba, to widzi wszyst­
kich, co są w piekle i czyścu” (Matusiak Nasze kwiaty 
i5—ić. Per. Pozn. VI, 33o). „Blask pałacii niebieskiego przewyższa 
słońce, księżyc i gwiazdy... W niebie jest pełno okien na cały 
świat, ale ponieważ nie wolno ludziom widzieć, więc chmury 
są dane, które blask nieba zakrywają”. W środku pałacu 
siedzi Trójca Św., u stóp jej chóry anielskie, św. Piotr, apo­
stołowie i t. d. „Dopieroż w niebie granie, śpiewanie rozkosz­
ne i szczęście wiekuiste” {Krak. III, 21—22) „Gdy się bły­
ska, powiadają, że się niebo otwiera”, a także i wtedy, gdy 
anieli wprowadzają duszę błogosławioną (Mátyás Świat, 8). 
„Największą liczbę przeciwieństw i niekonsekwencji w poję­
ciach ludu spotykamy w określaniu życia pozagrobowego”, 
mówi S. Jastrzębowski w Wiśle V, 865 i tamże podaje liczne 
tego dowody, a pomiędzy innemi zapisuje wjerzenie, iż 
„w niebie dwory i chałupy nie są budowane z gliny i drze­
wa, lecz z dusz ludzkich”. „Niebo, powiada S. Polaczek [Ru­
dawa, 96), lud sobie wyobraża, jako ogromny ogród, najcud- 
niejszemi drzewami obsadzony, a najwonn'e’szemi zasiany 
zioły”.—Rzecz ciekawa,, że się spotyka wskazówki, iż lud nie 
wszędzie ubożsamia raj z niebem. V/ piosnce, znanej z licz­
nych odmianek, wyliczone są cztery przybytki pozaświatowe: 
„Do nieba panny, Do raju mężatki, Do oczyścia (tak!) wdowu- 
linki, Do piekła babki” [Roger, nr. 5tą; Kozi. i58). „Tylko sami 
święci idą do nieba; inne dusze ludzkie idą albo wprost do 
raju, albo pierwej przechodzą czyściec... Już z raju widać pa­
łac niebieski; są do niego bramy, dróżki, gościńce, któremi 
z nieba wstępują w raj święci lub aniołowie... Kwiaty w raju 
są to dusze zmarłych dzieci. Raj, czyściec i piekło są 
na ziemi”, więc oczywiście niebo poza ziemią, nad nią leży 
[Krak. III, 22),—Czyściec w myśli ludu nie wiele się różni



389

id piekła. Leży on między niebem a piekłem (Jagića Ar­
chiv V, 648). „Droga do nieba prowadzi przez czyściec; czyś­
ciec ma więc leżeć obok nieba. Ogień czyścowy nie czepia 
się wszakże ludzi, których Pan Bóg przeznacza po śmierci 
wprost do nieba. Ogień czyścowy nie jest tak silny, jak 
ogień piekielny; zresztą nie utrzymują go djabli, lecz pali się 
sam przez się, mocą bożą” {Święt. 545). W Krakowskiem lud 
odróżnia otchłań od czyśca: w otchłani siedzą żydzi, a daw­
niej, przed Chrystusem, siedziały dusze, bez chrztu zmarłe, 
dzisiaj idą tam tylko żydzi i niedowiarki. Małe dzieci prze­
chodzą czyściec, raz za siebie, drugi za rodziców, a trzeć, 
raz za ojców chrzestnych {Krak. III, 21). ,,Do piekła, idzie 
droga szeroka... Za piekłem są otchłanie dla żydów niedo­
wiarków przeznaczone. Dalej następują zabudowania czyśca, 
bo czyściec wygląda jak zielonemi niwami otoczone wielkie 
miasto, gdzie każdy dom bez dachu jest sadzą (kozą, aresz­
tem) dla pokutników. Słońce tam pali, k:eby ogień rażący, 
lecz nic w nim nie spłonie. Djabli strzegą też czyśca, skąd 
idzie przez rzekę płomienistą bardzo wązki most do raju. 
Most ten nie szerszy nad stopę ludzką. Kto idzie z czyśca 
do raju, temu djabli przeszkadzają; pełno też ciernia i kol­
ców na moście; drożyna licha i ciężka do przebycia; lecz 
w miarę zbliżania się do ogrodów rajskich, przeszkody ustają, 
gościniec się rozszerza. Wkońcu następują cudowne ogrody 
rajskie. Tu się kończy ziemia, bo nad morzami górą idzie 
prościutid gościniec do nieba i z raju można widzieć niebo 
bez otwartą furtę. Tak tedy piekło, czyściec i raj są ufun­
dowane na ziemi do skończenia wieków” {Krak. III, 38—3g). 
Czyściec znajduje się tam, gdzie słońce zachodzi {Zbiór XIV, 
189), leży pomiędzy niebem a piekłem (Jagić Arch. V, 648). 
Rozpowszechniona jest u ludu polskiego pieśń pobożna, w któ­
rej do siedzącegc na kamieniu pana Jezusa przychodzą święci 
„Pietr i Paweł”, a pan Jezus mów: do nich: „Pietrze-Pawle, 
weź te klucze, Idź do czyśca, wypuść dusze” {Zbiór iy, 87). 
W baśniach znowu Najśw. Panna uwalnia dnsze-owieczki 
z piekła, ale wprzód, nim je do raju zaprowadzi, każe je pa­
sać w czyścu {Krak. IV, 128). Do wielce zajmujących i obfi­
tych w pcmysły poetyckie należą legiendy ludów słowiań­
skich, opowiadające o karach czyścowych i piekielnych za 
przewinienia ziemskie. Przybyszowi z ziemi ktoś, jak Wer- 
giljusz Dantemu, tłumaczy, co znaczą różne pokuty i męki. 
I tak np. w baśni z Kujaw widzimy dwie kobiety, siedzące w pło­
cie i wołające ratunku; znaczy to, że „chtórzy wyłamują na tym 
świecie drzewo z cudzego płota, to na tamtym świecie mu­
szą ciągle w płocie ktwlć (tkwić)” .Kobieta, pogrążona w okrop- 
nem błocie, cierpi na tej zasadzie, że „chto nie pozwala na



330

tym świecie, żeby jenni z jego studni wodę brali, to musi 
za te zazdrość na tamtym w błocie ciągle siedzieć Tam 
znowu bodło się okrcpnie „dwóch wołów5'; byli to dwaj 
mężczyźni, co się kłócili o rolę na świecie. Dalej pasło się 
stado niezmiernie chudych owiec, choć je otaczała tłusta 
trawa: zasada brzmiała: chto tu nigdy nie nasycony, chociaż 
we wszystko opływa, to i na tamtym świecie będz’3 ciągle 
głodny” (Kuj. I, i4g—i5o) W innem znowu opowiadań'u sie­
dzi pan w pustym pałacu o licznych komnatach i woła cią­
gle. Ciasno mi!, a chłop niesie kawał żelaza i krzyczy: 
Ciężko mi! Nasz Wergili tak to tłumaczy: „On pan, co wo­
łał: Ciasno mi!, to wej był gospodarz, mniał strasny folwark, 
a jesce bidnem mniedze podorywał”, a o tym chłopie z że­
lazem tak prąwi: „To wej było dwóch braci, jeden bidny,
a drugi bogaty i ten bidny nie mnxał s:e cego jąć, bo tyło 
mniał kawał drewna; a ten bogaty przysed w nocy i porwał 
mu i te drewno” (Chełch. II, 48—50). Inne odmianki patrz 
Krak IV, :36; Zbiór V, 219; VII, 26—27; XI, 244- -45 i wiele 
in.—O piekle tak pieśń od Zgierza opowiada: ,,W tern pie­
kle strawne dają, Siarką, smołą napawają; C cielą, ścielą strasz­
ne łoże, Ostre szydła, brzytwy, noże” (Łęcz. 176); są tam „czar- 
towskie płomienie” {tamże, 182). „Wkoło Lucypera kotły wiel­
kie gotowały się ze smcłą, z której duszyczkę to ręce, to 
głowy wyciągały, płacząc, wyrzekając i przeklinając ciągle 
swoje życie ziemskie. Jednym djabli lali smok; palącą się 
w gardło, inne kuli, inne piekli, smażyli” [Fozn. VI, 200). Pie­
kło zamknięte jest wielką żelazną bramą; poza nią na wiel­
kim placu stoją ogromne gmachy, z których okopconych ko­
minów wali dym gęsty i smrodliwy. Na placu pełno rozma­
itych słupów, słupków, poręczy, szubienic, haków, łańcuchów, 
rusztowań i tym podobnych siepaczych narzędzi. Dalej jest 
druga brama i znowu plac za nią dokoła obudowany. „Wszę­
dzie pełne dymu i smrodu siarczanego, a na samym środku 
widać studnię, z której nie tylko dym, ale nawet i żywy 
bucha ogień” (tamże, 2i3). Podług Nadrabian, piekło „jest 
wielką jaskinią w środku ziemi, w której djabli palą. pod 
kotłami, smażąc w nich grzeszników... Głównym materjałem 
palnym ma być smoła, a obok niej siarka, którą palą tylko 
pod największemi kotłami... Brama i okienice piekielne za­
mykają się na wielkie żelazne zapory” (Swięi. 544—45). „W pie­
kle dusze gotują się w smole, mówi Mazur pruski; są jednak 
i kary osobliwe. Ktc ukradł s:"eć, co się uważa za jeden 
z najcięższych grzechów, temu po śmierci będą wyrwane 
paznogeie ze wszystkich palców i temi palcami będzie mu­
siał rozwiązywać wszystkie węzły tej siec:” (Wisła VI, 797)- 
Ciekawe rysy piekła mieszczą się w baśniach naszych o Ma-



391

deju, p. Wisła, w tomie III. Gdzie mianowicie znajduje się 
piekło, na to lud nasz daje różne odpowiedzi; w każdym 
razie mieści się ono gdzieś na ziemi, a raczej w ziemi. 
W Pieniążkówicach (powiat Nowotarski) opowiadają, że chłop 
z pewnej wsi sąsiedniej trafił w gąszczu na jaskinię i ujrzał 
u wejścia ,;małego djablika”, a ten, na p3rtanie, co tam robi, 
odpowiedział: „Siedziem przy drzwiak piekielnyk” {Zbiór
V, 189). Pod Lwowem znowu, „w lesie Basiowieckim, na łące 
ginie rzeka, zwana „djabelską” i w tem to miejscu jest 
otwór, przez który czarci zabierają ludzi do piekła” ( Wisła 
IV, 769). Gdzieindziej, daleko na północy, pod wsią Pokieu- 
liszkami (powiat Marjampołski) jest góra zamkowa, a w niej 
„loch podziemny, niezgłębiony i bezdenny, uważany za bra­
mę piekielną” (Połujański Wędrówki po gub. August. 34i). 
Pod Ciechocinkiem także, w lesie Wydońskirn, jest góra Pie­
kielna i są wrota piekielne, „gdzie legiendowe piekło i dja- 
beł wielkie odgrywają roíe” {Kuj. I, 34). Krakowiacy zaś 
twierdzą, że „od kościołów św. Jakuba i Biernata widać ko­
miny od piekła, co niby jak straszne góry wyglądają i od 
czasu do czasu ogniem sypią” {Krak. III, 38). W pie­
kle panuje „najstarszy djabeł” Lucyper. Szczegóły o nim, 
ile się ukazuje w podaniach i wierzeniach, znajdują się 
w Krak. III, 19—25; Chętek. II, i3g i t. d. Ciekawa jest dro­
ga, jaką ten „światłonośca” (łacińs. lucifer, po grecku fó- 
tofóros, albo fósfóros=jutrzenka, gwiazda zaranna, We­
nus) z niewinnej gwiazdy stał się przeklętym i umęczonym panem 
otchłani. Teologowie średniowieczni czytali w Izajaszu (XV, 
12) patrjotyczne, a pięknie wyrażone uniesienia radości z upad­
ku Babilonu i ironiczne nazwanie króla babilońskiego „ju­
trzenką”: „Jakoż to, żeś spadł z nieba, o jutrzenko, która 
wschodzisz rano? Powalonyś aż na ziemię, któryś wątlił na­
rody!” Ustęp ten zestawiali ze słowami pana Jezusa (Łukasz 
X, 18), wyrzeczonemi przez wracających rozesłańców z wia­
domością, że „djabli się nam poddawają”: „Widziałem sza­
tana, jako błyskawicę z nieba spadającego”; z tego zestawie­
nia wysnuto wniosek, że owym szatanem jest jutrzenka (luci­
fer) Izajaszowa i tak Lucyfer, po naszemu Lucyper znalazł 
się w czeluściach piekła, jako herszt szatanów.

98«—•Prof. Zibrt (na początku pracy swej p. t. „SkH- 
tek”, Praga 1891) tak mówi o czci bóstw domowych u Sło­
wian: „Według starodawnego poglądu wszystkich podobno
ludów na świecie, dusze zmarłych trwają w dalszych stosun­
kach z krewnemi swemi i tc w stosunkach przyjacielskich... 
Zmarli przodkowie, według wierzeń ludowych, pozostają 
i nadal w kółku rodzinnem potomków... Z czci zmarłych 
przyjaciół, pradziadów, domniemanych opiekunów, z biegiem

Cywilizacja pierwotna, T. II. 26



392

czasu rozwinęła się u wszystkich narodów cześć i wzywanie 
duchów domowych, bóstw rodowych. Słowianie mieli i mają 
także swych bogów domowych. Nazwy ich, brzmiące po pol­
sku dziad, po rusińsku did, po rosyjsku i po czesku dêd, 
świadczą, że w oczach plemion słowiańskich były to duchy 
przodków zmarłych, pradziadów”. Tu autor wskazuje liczne 
źródła, z których można się dowiedzieć szczegółów tych 
wierzeń; dodamy do nich parę jeszcze wskazówek bibljogra- 
ficznych i nieco faktów z polskich źródeł ludoznawczych. 
Wymieniamy więc Afanasjewa rozdziały XV i XXIV, oraz 
Lipperta Christenthum, Praga 1882, dział I części II. W Wę­
drowcu r. 1891, nr. 44 zwróciłam uwagę na przeżytek czci 
„dziadów” (przodków) w zwyczaju ludu naszego obdarzania 
„dziadów” (żebraków) w dzień Zaduszny. Porówn Ateneum 
M, x3g—140. Obrazki „patronów domowników” na ścianach 
chat mazowieckich p. Maz. IV, 88.

—Ktokolwiekby chciał spisać legiendy o świętych, 
jak się one powtarzają u Słowian, w postaci podań, przy- 
słowi i pieśni, musiałby sporą pracę przedsięwziąć, a byłaby 
nader wdzięczna i pożądana, zwłaszcza, gdyby dokonano ją 
porównawczo a krytycznie. Tutaj zamieścimy tylko spis 
imion świętych, które najczęściej znajdują się w pamięci 
i ustach ludu naszego, czy to z powodu oddawanej im czci, 
czy też ze względu na powtarzane o nich pieśni lub legien­
dy: Adam, Agata, Aleksy, Anna, Antoni, Apolonja, Barba­
ra, Bartłomiej, Błażej (i „błażejki”), Bronisława, Czesław, 
Dorota, Eljasz (szczególnie u Słowian północnych), Florjan, 
Franciszek, Grzegorz (i „gregorjanki”), Helena, Izydor, Ja­
cek, Jadwiga, Jakub, Jan, Jerzy, Jędrzej, Józef, Katarzyna, 
Kazimierz, Kinga (Knnegunda), Klimas (Klemens), Kozmas 
i Damian, Krzysztof, Lenart (Leonard), Łucja, Łukasz, Ma­
ciej, Magdalena, Małgorzata, Marcin, Marek, Michał, Miko­
łaj, Paweł, Piotr, Roch, Rozalja, Salomea, Stanisław, Szcze­
pan, Tekla, Tomasz, Urszula, Walenty, Wawrzyniec, Wit, 
Wojciech, Zofja, Zuzanna.

«Oft__ Wieśniak słowiański, pod względem wyobrażeń
o opętaniu i chorobach, stoi dzisiaj jeszcze na stanowi­
sku dzikiego Afrykanina, lub Australczyka. „Lud tutejszy 
wierzy, iż choroba u ludzi zdarza się tylko za sprawą „złe­
go”, czyli „djabła”, mówi p. I. Piątkowska o Sieradzkiem 
(Wisła VITI, 135). Twierdzenie to można śmiało przenieść 
na cały obszar Słowiańszczyzny, z tem tylko ograniczeniem, 
że często nie od djabła wprost, lecz przez pośrednictwo bę­
dących z nim w porozumieniu osób (cict, czarownic, czaro-



395

že nie jest wstają cyn* z grobu nieboszczykiem, lecz kobietą 
żyjącą, która, skutkiem różnych powodów, musi być zmorą. 
Lud polski opowiada, że jedną ze zwykłych przyczyn prze­
istoczenia się dziecka w zmorę jest to, gdy rodzice chrzestni, 
podczas chrztu, na pytanie księdza niewyraźnie wymówią 
wyraz „wiary”, tak że słychać „mary”, albo nawet gdy pod­
czas obrzędu myślą o zmorze. Nazwy u nas, oprócz zmory, 
słychać: Mara, Mora, Gnieciuch, Wiedźma, Wiek 
albo Gniotek (Matusiak Nasze kwiaty, 20; Zbiór XIII, 77), 
Kicimora {Rad. I, 262). W Poznańskiem znają Morę żeń­
ską i Morusa męskiego (Pozn. VII, 38). Kobieta, włócząca 
się po nocach, jako zmora, wygląda blado i ma oczy podpu- 
chnięte, a wargę dolną cbwisie Nieraz trzy siostry, nawet 
siedm ich bywa zmorami; duszą i wysysają nie tylko ludzi, 
ale konie, bydło, drzewa, ciernie, piasek, kamienie, wodę itd.; 
duszą np. szakłak i ten dlatego nie prosto rośnie ( Wasil,. 91); 
hasają nocami na koniach, zaplatają im grzywy. Udaje się 
czasami je złapać: różne są na to sposoby; jedni nożem je 
przybijają do łóżka, inni łowią na pasek św. Franciszka; ko­
muś udało się uwięzić zmorę uzdą z łyka lipowego; wtedy 
zmora obróciła się w konia; pogromca jej kazał konia pod­
kuć i trzy dni na nim jeździł; okazało się, że była to jego 
gospodyni LZbiór IX, 69—70), Zmora, gdy ją łowią, zmienia 
się w różne „przedmioty i istoty, a także wciska się do do­
mów jako komar, mucha, mysz, źdźbło słomy, ziarno, kotka, 
piasek, trawka, tasiemka, podwiązka, igła, pies, klacz, krowa, 
pchła, ćma, lub „inny jaki robak” (Wisła IV, 787). Znana 
jest w licznych odmiankach bajeczka o ojcu, który miał trzy, 
albo więcej córek zmorami; nocował u niego ksiądz, albo 
dziadek, podpatrzył, że dziewczyny są zmorami i ostrzegł 
o tem ojca. Kiedy jednakże zetnie się krzak cierniowy, lub 
drzewo, którego soki wysysa zmora, to będąca nią kobieta 
zwykle zaraz umiera. Na Szląsku chodzi gadka o dziewczy­
nie,która, urodziwszy się zmorą, w napadach „zmorowstwa” 
swojego kurczyła się tak dalece, że pozostawała z niej tylko 
głowa {Rozprawy filol. Akademji Krak. XII, 76—77). Zmora jeź­
dzi na kółku od kołowrotka (Nadrn. ii4—119), albo od pługa 
{Kuj. I, io3), albo też przybywa, jako wielkie toczące się 
koło (Wisła III, 730); ssie człowieka śpiącego, wkładając ję­
zyk swój w jego usta {Pozn. VII, 42; Zbiór VIII, 291; XI, 
19—20), „nasiadając śpiącego” ( Wisla VII, 735); człowiek, bę­
dący zmorą, nie ma kiszek {Zbiór X, In—112). Psy czują 
zbliżanie się zmory i głośno szczekają {Fcd. 427—430). Wię­
cej szczegółów o zmorach patrz: Zbiór IX, 69 — 70; Wisla I, 
73; Ramułta Słownik pomor. od 285; Wisła IV, 713 (w Cze­
chach); Zbiór XIV, 186; Ruj. II, 266; Krak. III, 68—75; Wasil.



396

gi; Fed. 427 — 430; Wisla IV, 787; VI, 177—180; VIII, 366 
Wójcicki w Kłosach IV, 67 i w Klechdach II, 160; Máchal 
175—180.

Itt «8«—Duchy domowe, opiekuńcze noszą różne nazwy 
u Słowian: Domowöj u Wielkorusinów, Didko, Diducl. 
i Domowýk u Ukraińców, Hospodarziczek u Czechów, 
Boże sedleszko u Łużyczan, a u nas w różnych okolicach: 
Chobołd, Kołbuk lub Kłobuk, Chowaniec albo Cho- 
wanek, Gospoda:-czyk, Iskrzycki, Komornik, La­
tawiec albo Lataniec, Piecuch, Skrzytek, niegdyś 
Ubożę itd. Prastare podania o duchach domowych najwier­
niej przechował lud wielkoruski {Afan. II, od 66), chociaż 
i z wierzeń innych Słowian, układając rozsiane po różnych za­
kątkach rysy poszczególne, daje się ułożyć dość wyraźny obraz 
tej postaci mitologicznej. Jest ona przeważnie życzliwa ludziom 
i dobroczynna; trzyma się jednej rodziny i zagrody; przebywa 
najczęściej wpobliżu ogniska domowego (w piecu, za, lub 
pod piecem, w łaźni, suszarni, stodcle, stajni); wygląda jak 
stary, mały, kudłaty i brodaty człowieczek; ubiera się w kożu­
szek i czapkę kosmatą; wykonywa nieraz roboty gospodar­
skie: młóci, czyści i przejeżdża konie itd.; przysparza ziarna 
i dobytku; broni domu od napaści innych duchów; miewa 
żonę i dzieci; wpada czasami w gniew i hałasuje na podda­
szu. W wierzeniach ludu polskiego występuje nieraz w po­
staci znoszącego ziarna i pieniądze latawca. Zdaniem mito­
logów, podania dzisiejsze o duchach domowych są pozosta­
łością i echem prastarej wiary w duchy przodków, która się 
odnajduje w wierzeniach wszystkich ludów aryjskich i niea- 
ryjskich. Więcej szczegółów o dotyczących podaniach sło­
wiańskich patrz w dziele Máchala, 89—107.

iS1*®. — Patrz przypis mój do str. 101 tomu I dzieła ni­
niejszego (o wodnikach i topielcach).

—Duchy leśne znane są dobrze Słowianom; rozpi­
suje się o nich Máchal, iz4—i32, Afan. w rozdziale XVII 
i Mannhardt w obszernem dziele Der Baumkultus 1875. Przy­
taczamy parę wiadomości o dotyczących wierzeniach ludu 
polskiego. „Wśród rozległych lasów puszczy Sandomierskiej 
można nieraz w wielu miejscach uapotka,ć „ducha leśnego”. 
Poznaje się go po gwizdaniu, dolatującem z wysokich choic” 
{Zbiór XIV, i85). U Koziarów i Wochów, w Siedleckiam „Bo­
rowy (duch) mieszka w lasach, odzywa się, aby ludzi w błąd 
wprowadzić i podobno jest małego wzrostu, ale ma długą 
do samej ziemi brodę” ( Wisla VII, 734). Jakiś „Borowiec



397

siedzi na drzewie i głosem zaczepia przechodniów (Zbiór XI, 
41, z Olkuskiego); a kto „hopa” (woła „hop!”) po zachodzie 
słońca pod lasem, to może wywołać jakieś „licho” z lasu, 
które lata, i wygląda czarno i ma postać podobną do kopca 
siana” (Zbiór IX, 65, od Kielc). W pieśniach ludowych spo­
tykamy porównanie do „leśnej potwory” (Roger, nr. 386) i do 
„leśnej bestyi” (Kuj. II, 54). Zmorski w _ Wieży siedmiu mędr­
ców, 32, nazywa ducha leśnego „Leśnikiem”, a w Podaniach, 
i45, „djabłem leśnym.” Przypomnijmy też sobie zrani po­
dania o „Borucie” i „Rokicie”, niewątpliwych duchach leś­
nych. Wiele też baśni o „Rusałkach” wyprowadza na sce­
nę takież duchy w postaci pięknych, zdradliwych dziewic, 
kołyszących się na drzewach i wabiących pięknem śpie­
waniem.

fi®#.-—O czci wężów dużo wskazówek mieści w sobie 
rozprawa E. Majewskiego „Wąż w mowie i pojęciach ludu, 
przeważnie polskiego,” drukowana w t. VI Wisły (1893), oraz 
w odbitce.

S©S.~~Autor nasz na str. 200 świetnie rozwija rodowód 
„bóstw gatunkowych,” niby uosobionych rodziców wszech 
jestestw, pojmowanych, jako gromady spokrewnionych ze so­
bą gatunków i rodzajów zwierzęcych, roślinnych, nawet mi­
neralnych i wogóle nieorganicznych. Przytaczamy tu, jako 
ilustrację, szereg przykładów z najbliższych nam dziedzin, 
w których występuje jakiś przodek idealny, jakiś przodek do­
mniemany różnych istot, zwany najczęściej „rr.atką,” czasami 
„ojcem,” „królem,” „starszym” itp. Nie mówiąc już, że dja- 
bli w piekle mają swojego „najstarszego,” albo „ojca” (np. 
w Zbiorze VIII, 3i4), ale i wiatry nie są bez rodziców: u wszyst­
kich Słowian znany jest „ojciec,” albo „król wiatrów” (Máchal, 
71), zwany u Czechów także „matką wiatrów” (Wisła IV,^721; 
Máchal 74), zupełnie tak samo, jak u Łotyszów „weja mate“ 
(Sprogis Pamjatniki łalys. naród. tworl, 20). „Sojec,”
inaczej zwany „szojec,” „sejec,” „sęniec“ (eupatorium canna- 
binum) „jest, w pojęciu ludu, najstarszą rośliną, bo ją p. Bóg 
pierwszą stworzył” (Zbiór VI, 3io); „utrzymują (w Olkuskrem), 
że cjcem wszystkiego ziela jest „szojec,” matką zaś, według 
jednych, jest „sakłak” (rhamnus catharticus), według innych 
„trojeść” (lysimachia vulg )” (Zbiór XI, 5i). W bajce krakow­
skiej występują „wilczy król” (ś. Mikołaj), „niedźwiedzi król” 
i „lwowski (lwi) król” (Krak. IV, 72), a w Woli Batorskiej po­
wiadają, że „zioła mają swego ojca i matkę” (Zbiór VI, 204) 
W rękopisie łacińsko-polskim z XV w. czytamy: „artemisia 
bylycza (bylica) est mater omnium herbarum” (Sprawozd. ko-



398

misji język. III, 70); dzisiaj jeszcze lud nasz nazywa ją „mat­
ką z’ elną’ ’ ( Wisła V, 172), a_ dawni Czesi mianowali ją Černo­
byl, albo „matka bylen” (Živa IX, 27). W bajkach naszych 
spotykamy „matkę myszy’" ( Wisła VII, i54), „matkę żab” 
(,tamże-, toż i na Ukrainie, Zbiór IX, 96), „nástarsego scura” 
(Śzuięt 53i), „najstarszą mrówkę” (Zbiór XI, 92). W baśni z Prza­
snyskiego widzimy pana zwierząt, pana ptaków i pana chmur 
(Chetch. I, 278—280). Jest podanie na Ukrainie, że sen-trawa 
(anemone pratensis) „nie ma matki, jak inne rośliny, ma ona 
tylko macochę, która ją co roku wypędza z ziem: rychlej od 
wszystkich innych kwiatów, używając do tego następującego 
wybiegu: skoro powietrze się ociepli, roztopi się śnieg i wio­
senne zacznie przygrzewać słońce, macocha mówi do swego 
nielubionego dziecięcia: „Son, son, stupàj won, bo uźe usi
ćwitki zadwilý, tilko tebè nemá,” a posłuszny sen wyłazi 
z ziemi, patrzy: jeszcze niema żadnego z jego towarzyszy, 
zwiesi więc swoją modrą główkę na bok, jak sierota i drze­
mie, póki się nie pojawią towarzysze: kozielcy, miodunki, tjoł- 
ki i inne” (Zbiór III, 98. Toż w Etnograf, obozr, 1889,. III, 
ii5). W pieśniach łotewskich często się spotyka „matka” róż­
nych rzeczy i istot, tak np. „matka morza” (Sprogis, 2), „mat­
ka wiatru” (tamże, 20, 93), „matka lasów” (tamże. 26), „matka 
pszczół” (tamże, 83), a nawet „miarka ziemi” (tamże, 218), „mat­
ka cmentarza” (tamże, 218) i „matka nieboszczyków” (tamże, 219). 
W baśni z Bengálu mowa jest o „nasieniu ognia,” „nasieniu 
cierni” i „nasieniu wody,’’ ob. Cosquin Contes pop. de Lorraine, 
I, i53; porówn. tamże „król lisów” I, 55, „król myszy” I, 218, 
„królowa ryb“ II, 56, „król ptaków,” „król zwierząt” II, 73, 
„król mrówek” II, 243 itd.; porówn. Wisla IX, 160 (u Czyra­
ków). — Więcej szczegółów i przykładów znajdzie czytelnik 
u Afan. II, :32—33 (z tak zwanej „Gołubinej knigi”) i w Mann- 
hardta Mytholog. Forschungen i884, w rozdziale o Demetrze.

305. — Sposoby sprowadzania deszczu znane są, zdaje 
się, wszystkim ludom świata. Przypomnijmy sobie przysłowie: 
„Kiedy człowiek łąkę kosi, lada baba deszcz uprosi”; tutaj 
przez babę nie należy rozumieć czarownicy, bo te przeciwnie 
najbardziej są podejrzewane o sprowadzanie posuchy. „Baba 
ciota siedzi gdzieś na.jajach na dębie i dopóki nie wytężę, 
susza trwać będzie... Szedł borowy (gajowy), ujrzał gęś na 
gnieździe i postrzelił ją... Nie była to gęś, a’e gościnna (karcz- 
marka) z poblizkiego gościńca... Borowy znalazł w gnieździe 
trzy jaja; gdy je roztłukł, ujrzał w jednem z nich suszę, 
w drugiem grad, a w trzeciem wąsionki (gąsienice)” (Pozn. 
VII, 127—128). W tym też celu trzeba pław’ć czarownice 
(Wisla IV, 868; porówn. zanurzanie Marabutów Wista V", 452).



399

Ponieważ czarownica przybiera czasami postać ropuchy, aibo 
kury, więc skutecznym środkiem sprowadzenia deszczu w su­
szę, sprowadzaną zwykle przez czarownice, jest wieszanie ża­
by za nogę (.Zliór I, 106; IV, 69; XI, 207). Rośnie na łąkach 
trawa, sprowadzająca deszcz; tę, gdy Się skosi, zaraz deszcz 
pada {Fed. 282—83; V/isła VIII, 809). W niektórych okolicach 
sprowadzają duchownego, aby święcił studnię {Zbiór IV, 69); 
zdaje się, że przy tem chodzi me o samo święcenie, lecz 
o poglądowe pokazanie władcom chmur i ulew, czego ludziom 
potrzeba; krople wody, spadające do studni, naśladują deszcz 
upragniony; z tąż myślą i w tymże celu sypią mak do studni i leją 
do niej wodę {Zbiór XI, 207; XIII, i83; Chełm. II, 159; Wisła 
VIII, 810; Fed. 283. Takaż wskazówka poglądowa, niby roz­
mowa na migi z istotami nadprzyrodzonemi, nie pojmującemi 
mowy ludzkiej, zawiera się w następnych obrzędach ku spro­
wadzeniu deszczu: wtaczają wóz, albo zanurzają wrota, nawet 
krzyżyk do wody [Zbiór III, 13; Chełm. II, 159; Wisła VII, 
621); ciągną beczkę z wodą na wzgórek ( Wisła III, 5o3); wresz­
cie „orzą wodę” (opis w Wiśle IV, 332—33). Pan H. Łopa- 
ciński udzielił mi notatki, spisanej ze słów p. R., człowieka 
dziś już wiekowego, opiewającej, że w r. 1825, we wsi Górki- 
Duźe (powiat Piotrkowski) panowały takie upały, że aż torf 
się zapalił; sprowadzenie ich lud przypisywał złośliwości cza­
rownicy. Aby deszcz sprowadzić, uradzono wprząc wszyst­
kie kobiety do wielkich sań, na których umieszczono beczki 
z wodą. Kobiety w liczbie około stu, ciągnęły sanie długim 
sznurem od s:eci, a mężczyźni poganiali. W ten sposób ob­
jechano staw, znajdujący się we wsi. Widać, że ludek do­
brze solce wymyślił, bo dnia tegoż wieczorem spadł deszcz 
obfity, ku wielkiej radości mieszkańców. W Serbji, w razie 
długotrwałej posuchy, odbywa się „oblewanie Dodoli”; obrzą­
dek ten polega na tem, że zwleczoną do naga dziewczynę 
towarzyszki obwijają w zioła i kwiaty, tak że staje się z niej 
niby słup zieleni i kwiecia. Z tak przybraną Dodolą obcho­
dzą całą wieś, zatrzymując się przed każdą zagr odą; ona tań­
czy, a orszak śp:ewa pieśń o deszcz do Boga; gospodyni wy­
chodzi i zlewa Dodolę wiadrem wody (R. Zmorski w Tygo­
dniku ilustr. ser. I, t. XI, str, ig5). Zdaje się, że „kust” pole­
ski i nasz „maik” i „gaik” są w zapomnianym dzisiaj związku 
z obrzędami, mającemi deszcze sprowadzać (o „kuście” patrz 
Zbiór II, od 26o). Porów. Máchat, 63; Ausland 1872, str. 364; 
Revue des deux mondes 1874, styczeń i5, str. 283 (o Japonji); 
Wisła III, 823 (o Włoszech); A fen. II, 171—179; III, i48, i84.

-4®3-



405

i dal., ii, 1 i dal. "Wędrówka dusz, czyli 
metempsychoza, ii, 2, odrodzenie się 
w ciele ludzkiem, 3, w zwierzętach, 
roślinach, martwych przedmiotach, 9 
i dal.; dusze zcstają na ziemi przy lu­
dziach wpobliżu mieszkań, zwłok lub 
mogił, i 133, 368, ii, 22 i dau, 123, 
381 i dal. Wystawianie pożywienia 
dla duszy, ii, 27 jej mieszkanie po po­
grzebie, 49 i dal., 61. jej życie przy­
szłe, i, 376 i dal., ii, 62 i dal. Stosu­
nek duszy do ducha w ogólności, 171; 
dusze przechodzą w demony, duchy 
opiekuńcze, bóstwa, 91, 101, 157, 164, 
303, 311; cześć przodków, 92 i dal.; 
dusze w ludziach, zwierzętach, rośli­
nach, przedmiotach, 12 i, 124, 157, 191; 
mistyczne znaczenie wyrazu dusza, 298.

Dusze roślin, i, 389-
Dusza roślinne, czuciowa i umysłowe, 

i, 358.
Dusze świata, ii, 277 i dal., 293.
Dnsza-widmo, i, 353; nodobna do ciała, 

369.
Dwie ścieżki, nlegorja, i, 337.
Dwudziestkowy system, i, 220; przeżytek 

w języku francuskim i angieisidm, 221.
Dyn, ii, 2)3.
Dzieci oczyszczanie, ii, 357 i dal.
Dzieci, imiona porządkowe dla nich, i, 

214; karmione przez dzikie zwierzęta, 
237; otrzymują imiona i dusze przod­
ków, i, 3. Ofiary z dzieci, 330, 334.

Dziesiętny system, i, 220.
• Dzień, słońce jego okiem, i, 290.

Dzień i noc, mity, i, 269, 280 i dal., ii, 
41, 267.

Dzika kultura przedstawicielką cywiliza­
cji pierwotnej, i, 30, ii, 369. Magja, 
ćżarowstwo i spirytyzm, i, 104 i dal. 
Mowa, i, 200, ii, 371; liczebniki, i, 
205; podanie, 239, 271; wiara w dusze, 
410, życie przyszłe, ii, 85; animistycz­
na teorja natury, 148, 295. Politeizm 
205, dualizm, 202, przewaga, 267, ry­
tuały i céremonjt, 300, 311, 340, 350, 
357.

Dziki myśliwiec, i, 300, ii, 222.
Dziura do wypuszczania duszy, i, 372.
Dźwięki cmokane, i, 150, 166.
Dźwięk uczuciowy, i, 148 i dal.
Dżengis Chana cześć, ii, 96.

Edda, i, 82, ii, 65.
Egzorcyzm od. wypędzanie.
El, ii, 294.

Elagabal, Elagabalus, Heljogabal, ii, 244, 
331.

Eljasz, bóg grzmotu, ii, 218.
Etizeum, ii, 80.
Endor(u), czarownica z, i, 366.
Energumem opętani, ii, 114.
Entuzjazm, zmienione znaczenie e—mu, 

ii, 149.
Ekspresyjny dźwięk modyfikuje wyrajy. 

i, 184.
Eol, i, 355, ii, 222.
Epileptyczne napady skutkiem opętania 

przez djabła, ii, 107, 113; sztucznie 
wywołane 348.

Epikurejska teorja rozwoju kultury, i, 
43, 62, duszy, 374, wyobrażeń, 374.

Eponimiczni przodkowie, podania o nich,
i, 319, 328, ii, 193.

Erlkönig, Irle—Chan, ii, 257.
Esencja pożywienia zjadana p rzez dusze

ii, 33, 315.
Eskulap, inkubacja w świątyni, ii, 99; 

węże jego, ii, 198.
Eteryczna substancja duszy, i, 375; du­

cha, ii, 163.
Etnologiczne dowody z mitów o plemio­

nach potwornych, i, 311, i dal.; z epo- 
nimicznych rodowodów rasowych 331»

Etykieta, znaczenie, i, 91.
Etymologiczne mity: nazwy miejscowo­

ści, i, 326, ludzi, 327, ludy, miasta, itp. 
wyprowadzane od eponimicznych przod­
ków lub założycieli, 338.

Euhemeryzm, i, 225.
Evans John o narzędziach kamiennych, 

i, 65,
Evans Sebastjau, i, 106, 425,
Exeter, mit o nazwie, i, 326.

Fantazja w mitologji, i, 263, 334, opar­
ta aa doświadczeniu, i, 230, 251, 256,

Farrar ks. F. W. i, 143, ii, 69.
Fauny i satyry, ii, 187»
Feralia, ii, 35.
Fergusson J. o czczeniu drzew, ii, 180, 

o czci wężów, 198,
Fetysz, etymologja, ii, 117.
Fetyszyzm, określenie, ii, 117, uauua 

o fet... i, 392, ii, 128 i dal. 142, 
169, 178, 222 i dal.; przeżytek f. 130; 
stosunek do filozoficznej teorji siły, 
131, do czci przyrody 169, do czei 
zwierząt, 189; przejście do politeizmu, 
200, do supremacji 276, do panteizmu, 
293.

Fidży i Afryka połudn., wspólny mit 
o księżycu i, 293, 429.



106

Filologja rozwojowa, i, 171, 196.
Finnowie jako czarownicy, i, 82, 106,
Formalizm, ii, 300, 307.

.Formułki, modlitwa, ii, 307; czary, 309.
F/ancjszka św jej Aniołowie Stróże, ii, 

157.

Gajatri, codzienna modlitwa słoneczna 
braminów, ii, 242.

Garncarstwo, dowody ze szczątków, i, 
58, brak krążka, 59, 64.

Gataker o losach, i, 77.
Gatunków bóstwa p. Bóstwa gatunkowe.
Gienjusz opiekuńczy albo przy urodzeniu, 

ii, 164, 179, dobry i zły, 166, zmie­
nione znaczenie wyrazu 148.

Giermańska i skandynawska mitologja 
i religja, ofiary pogrzebowe, i, 381, 
403, Walhalla, ii, 64, 74, Hel, i, 287, 
ii, 74. Odyn Wodau, i 291, 300, ii, 
222, Loki, i, 81, 302, Thor, Donner, 
ii, 2>9; słońce i księżyc, i, 242, ii, 
243.

Gibbon o rozwoju kultury, i, 40,
Gheber albo Gour, ii, 233,
Gheel, zakład dla obłąkanych, ii, 117.
Glanvil, Saducismus Triumphatus, ii, 

115.
Głos strachów i innych duchów, szept, 

ćwierkanie, szemranie, i, 371, ii, 109.
Głowa wieprza, ii, 339,
Głuchoniemi liczący, i, 2C6, 221; wyob­

rażenia mityczne 250, 340.
Gog i Magog, i, 3] 8, 319.
Gogaet o zwyrodnienia i rozwoju, i, 45.
Gotowanie w skórze, i, 49.
Góra magnesowa, podanie o itieJ(i, 309.
Góra, mieszkanie dusz zmarłych, ii, 51; 

wchodzenie na górę dla otrzymania de- 
Bzczu, ii, 214.

Góra szklana, Auafielas, f 403.
Graje, oko, i, 292.
Grecka mitologja i religja, i, 267, 273, 

289. Obrzędy pogrzebowe, 381, 402, 
życie przyszłe, ii, 44, 52 i dal. du­
chy przyrody i politeizm, 170 i dal. 
Zeus, 213 i dal. 294. Demetra 225, 
254; Nereusz, Posejdon, 228, Hefaj­
stos, Hestja, 234; Apollo, 248, Heka- 
ta, Artemidę, 250; cześć kamieni 135, 
ofiara, 320, 328, orjentacja, 354, lu­
stracja, 364.

Groole z muszli, i, 62.
Groby, ślady ofiar pogrzebowych, i, 399,
Grote o mitologji, i, 233, 332.
Gry arytmetyczne, i, 74, 83, 417.
Gry, stosunek gier dziecięcych do po­

ważnych zajęć, i, 72; gry rachunkowe 
73, stosunek gier ňazardownych do 
wróżenia, 76.

Guaran'1, nazwa, i, 331
Guntrama sen, i, 36S.
Gwiazda poranna i wieczorna, podanie, 

i, 234, 289.
Gwiazdy, podania, i, 242, 294; dnsze 

gwiazd, i, 118, 243.
Gwiazdozbiory, podania, i, 244, 295, 

430.

Hades, świat podziemny duchów zmar­
łych, 279, ii, 54 i dal., 67, 78, 256; 
zjeżdżanie do H-sn, i, 285, ii, 39, 44, 
68, uosobienie H. ii, 45, 258.

Halibartoa o obrzędach przy kichaniu, 
i, 97.

Halstuchy duchownych, i, 28.
Hamadrjada, ii, 181.
Hanuman, bóg-małpa, i, 311.
Hara-kar;, i, 380.
Harmodjusz i Arystogiton, ii, 52.
Harpie, ii, 222.
Haruspikscja, i, 11S, ii, 147.
Hazardowne gry w stosunku do wróż­

biarstwa, i, 76,
Haszysz, ii, 348,
Hebrydy, nizka kultura, i, 49.
Hefajstos, ii, 175, 231.
Hejcz Kamczatczyków, ii, 39.
Hekata, i, 134, ii, 250, 348.
Hel, bogini śmierci, i, 252, 287, ii, 74, 

258.
Helleńska gienealogja ras, i, 332.
Henoch, księga, i, 336.
Hera, ii, 253.
Herakles, ii, 243, Hezjona, i, 282.
Hermes Trismegistus, ii, 146.
Hermotimos, 361, ii, 11.
Hestja, ii, 235.
Hezjod, wyspy błogosławionych, ii, 52.
Hiawatha, pieśń, i. 28S, 299.
Hieronim św., ii, 354.
His'.erja itd. wskutek cpętania, ii, 106; 

sztucznie wywołana, 348.
Historja, stosunek podania do łiictoiji, 

i, 234, 341, ii, 372, krytyka hist. 
i, 236, podobieństwo mitu przyrod­
niczego do hist., 266.

Hjady, i, 295.
Hjerarcbja politeistyczna, ii, 205, 278, 

288.
Holyoak, Holywood, it. d., ii, 188.
Horne Tooke o wykrzyknikach, i, 154.
Huiciiopochtli, ii, 210, 254,
Humboldt W. o ciągłości cywilizacji, i,



29, o mowie, 200, o liczebnikach,
218.

Hunnowie olbrzymi, i, 318.
Huragan, i, 301.

Idee, stosunek duszy epikurejskiej do 
duszy przedmiotowej, i, 408, bóstw 
platońskich do gatunkowych, ii, 200.

Ilja, ii, 218.
Imiona dzieci porządkowe, i, 214; stosu­

nek imion przedmiotowych do poda 
nia, 254; wprowadzenie bohaterów in­
dywidualnych do podań, 325; nazwy 
miejsc, plemion, krajów, tworzenie 
z nich podań 326; dzieci noszą imio­
na przodków, ii, 4; obrzędy przy da- 
wanin imienia. 357.

Imiona osób w mitologji, i, 254, 325, 
327.

Imiona plemienne od przodków mity­
cznych, i, 328.

Indochińskie mowy, barwa muzyczna 
dźwięku samogłosek, ', 149, 426.

Indra, i, 268, ii, 218.
Infernus, ii, 68.
Inkowie, mity o pochodzeniu i cywili­

zacji, i, 243, 298, ii, 240, 249.
Inkuby i sukknby, ii, 156.
Inocenty VIII, bulla przeciwko czarom, 

i, 126, ii, 156.
Irlandja, nizka kultura, i, 44.
Isegrimm, i, 340.

Jama, ii, 45, 261.
Jamblichus, i, 135, ii, lf>4.
Jan św., święto śródłetnie. ii, 247,
January św., Krew jego, i, 139.
Jasnowidzenie, i, 358.
Jednobćstwo, ii, 274.
Jednookie ludy, 322.
Tezidizm, ii, 273.
Johnson dr., i, 19, ii, 21.
Jones sir W. o bogach przyrody, ii, 208, 

236.
Josko, Joskeha i Tawiskara, podania, 

i, 243, 288, ii, 267.
Juijnsz Cezar, i, 267.
Jupiter, i, 290, ii, 213 i dal.

Kaaba, czarny kamień, ii, 136.
"Tagoci, i, 106, 316.
Kakodaimonia, ii, 113.
Kale wala, epcpea fińska, ii, 39, 67, 77, 

215.
Kali, ii, 354.
Kami, religja japnûska, ii, 96, 249, 290.
Kamienie, cześć, ii, 132 i dal., 209, 322;

Cywilizacja pierwotna, t. II.

kamienie stojące przedmiotem czci, ii,
135.

Krmg-hi o igle magnesowej, i, 309.
Kapłani spożywają uczty ofiarne, ii, ÍJ15.
Karły, mity, i, 317; związek z dolmenami, 

319; małpy, 319.
Karły, podania, i, 317.
Karty, i, GO, 115.
Kassawa, i, 64.
Katenoteizm, ii, 294.
Kadzenie ob. Lustracja.
Kadzidło, ii, 318.
Kądzieli iea, ii, 319.
Kepler o wszechduszy, ii, 298.
Kichanie, pozdrowienie, i, 92, 418; zwią­

zek z wpływem duchów, 93.
Kiczi Manitu i Maczi Manitu, dobry i zły 

duch, ii, 269.
Kimercjska noc, ii, 4o.
Kinokefali, i, 321.
Klemm Gustaw o rozwoju narzędzi, i, 65.
Kobong, czyli totem, ii, 193.
Kocia muzyka przy zaćmieniach, i, 274.
Kolumb, poszukiwania raju ziemskiego, ii, 

51. Kolumban iw. i, 98.
Kokosowy orzech używany przez wróż­

bitów, i, 78.
Konfucjusz, i, 139; ofiary krwawe, 381, ii, 

36; duchy, 169; 1 mię bóstwa najwyż­
szego 292.

Konieczność przechodzenia dusz, ii, 11.
Konwulsjoniści, ii, 348,
Koń prowadzony lub ofiarowany na po­

grzebie, i, 380, 388.
Kopal jako kadzidło, ii, 318.
Koran, i, 335, ii, 65, 245.
Kostka użyta do wróżby i gry, i, 79.
Kości, i, 79.
Kottabos, gra, i, 80.
Krajowcy o uizkiej kuiturze, i, 53 i dal.; 

uważani za czarowników, 1G5; mity o 
krajowcach jako o potworach, 310 i dal.

Krew w stosunku do duszy, i, 355; dla 
ożywiania, duchów, ii, 47; bogom odda­
wana 383; ofiary zt Btęrujące żywe, 4CŁ.

Kromlechy i menhiry, przedmioty czci, ii,
136.

Kronos pożera dzieci swoje, i, 283.
Krowa, nazwa jej, i, 178; oczyszczenie 

nirangiem itd., ii, 364.
Krwawa plama, mit o niej, i, 334.
Krwi wysysanie, ii, 132.
Kserkses, i, 241, ii, 314.
Księga Umarłych w Egipcie, ii, 11, 80,
Księżyc, wróżby i wpływ przez zmianę 

wióźb, i, 118,423; podania o księżycu 
242, 292; zmiany jego, 293, 429; wzór

27



408

śmierci i nowego życia, i, 294, ii, 247. 
Podania o księżycu wspólne Afryce 
połudn. i wyspom Fidżyjskim, i, 294; 
Bengalowi i półwyspowi Malajekiemn, 
295; mieszkanie dusz zeszłych ze świa 
ta, ii, 58.

Księżyca bóg i cześć, i, 248, ii, 247 i dal. 
250.

Knltura, określenie, i, 15; szczeble, i, 34; 
pierwotna ma przedstawicielkę w nowo­
żytnej i dzikiej, i, 30, 68, ii, 331 i dal. 
rozwój kultury i, 30 i dal., 63 i dal., 201, 
228, 343 i dal., ii, 295, 870. Dowody 
językowe co do pierwotnych stosunków 
kultury, i, 200, umiejętności liczenia, 
226, podania, 238, religji, 410, ii, 86, 
151, 295; praktyczna wartość badania 
kultury, ii, 369.

Kurupa, Kohoba w Indjaeh Zachodu, i 
Ameryce połudn. używane jako narko­
tyk, ii,346.

Kuwada w Irdjach połudn., i, 8!.

Langue d’oc itd„, i, 166.
Laska do kadzenia, ii, 319.
Leczenie przez wysysanie, ii, 121.
Legge J. o Konfucjuszu, ii, 292.
Legiendy o świętych, ii, 98, 382.
Leibnitz, i, 16.
Lekarstwo Indjan północno - amerykań­

skich, ii, 127, 164, 193, 342.
Leki dis. wywołania widzeń chorobliwych, 

podniecenia, snów, ii, 417.
Lewes G. H., i, 408.
Liczba podwójna i mnoga, i, 223
Liczby porządkowe, i, 217.
Liczebniki główne, i, 217.
Liczebniki iranenskie w Auglji, i, 225.
Liczebniki paleowe od iiczenia na pal­

cach itd., i, 208.
Liczebniki u niższych Indów tylko do 

3-ch, lub 5-ciu, i, 205, pochodzą od 
liczenia na palcach u rąk i nóg, 208; 
od innych przedmiotów, 212. Szereg 
imion dziecięcych, 214; nowoutworzo­
ne, 215; etymologja, 217, 427, 228; 
z obcych języków pochodzące, 223; li­
tery początkowe użyte jako cyfry 227; 
ob. metoda liczenia.

Liczebniki używane przy grze, i, 225.
Liczenie i, 31, 203 i dal.; na palcach, 206; 

za pomocą liter itp., 217; zapożyczanie 
liczebników, 208; liczebniki dowodzą sa­
modzielnego rozwoju niższych plemion, 
227.

Liczenie na palcach u rąk i nóg, i, 205.

Liebrecht Feliks, i, 101, 154,291—2, ii, 
21, 134, 160 i dal.

Limbus Patrům, ii, 69.
Litewska pieśń, i, 294, 430.
Loki, i, 81, 302.
Losy, zabawa i wróżenie za ich pomocą,

i, 76.
Lubbock sir J., dowody przeciwko te- 

orji zwyrodnienia oparte na obrobieniu 
narzędzi metalowych i garncarstwie, i, 
59; o niższych plemionach, nie mają­
cych wyobrażeń religijnych, i, 347; o 
Czci wody, ii, 178. zmarłych, 194. 

Lucjan, i, 134, ii, 11, 45, 56, 250, 355. 
Lucyna, ii, 250; 253.
Ludzie jaskiniowi, stan ich, i, 60.
Ludzie pochodzący od małp, podania o 

nich, i, 310; z ogonami, 315, 432. 
Ludzie z ogonami, i, 315.
Lukrecjusz, i, 45, 62.
Lnstracja ob. oczyszczenie,
Luter o czarownicach, i, 124, o aniele 

stróżu, ii, 167.
Lyell sir C. o teorji zwyrodnienia, i, 60.

Łaźnia narkotyczna u Scytów i Indjan,
ii, 419.

Łodzie bez żelaza, podanie, i, 309. 
Łopatka, wróżenie, i, 114.
Łoże paradne dla królów francuskich, ii, 

29.
Łuk i strzała, i, 20, 26, 65, 72.

Machina gadająca, i, 149.
Magja, początek i rozwój, i, 104, 120; 

należy dc niższych stopni kultury, 104; 
przypisywana niższym szczepom, 105; 
oparta na kojarzeniu pojęć, 137; spo­
sób wróżenia, 76, 108; stosunek do 
wieku kamiennego, 126; oh. fetyszyzm. 

Mahomet, podanie, i, 335.
Maistre hr. de o zwyrodnieniu knltury,

i, 41; astrologja, 117, dusza gwiazd, 
245.

Makrokefale, i, 323.
Makrokosmos, i, 290, ii, 293.
Maliens Maleficarum, ii, 115, 157.
Małpy włochate, i, 311.
Manicheizm, ii, 12, 274.
Manitu, ii, 206, 269, 281. 
blanko Kapak, i, 293.
Mpnoa, złote miasto, ii, 206.
Manu, prawa—sąd wodny, i, 127; pitara,

ii, 98.
Mara nocna, ii, 155, 158, 394 i dal. 
Marka Kurcjusze skok, ii, 314.



Markham C E., i, 13, ii, 279, 304, 325 
: dal

Mars, ii, 255.
Martins dr. o dualizmie, ii, 269.
Marutowie w Wedach, i, 300, ii, 221.
Matka-ziemia, i, 272, 302.
Mani, i, 279, 284, 297, ii, 208, 220, 230.
Maundevile sir J., ii, 38.
Meiners, historja religji, ii, 23 J dal.
Melissa, i, 402.
Menacder o gieujuszu opiekuńczym, ii, 

166.
Messaljanie, i, 97.
Metafizyki stosunek do animizmu, i, 408, 

ii, 202, 293.
Metempsycboza, i, 312, 337, 385, 391, ii, 

2; jej początek, 14, 378—381.
Metody liczenie,: piątkowa, dziesiętna, dwu­

dziestkowa, i, 219.
Micare digitis, i, 74.
Middleton dr., i, 139, ii, 99.
Midgard, robak, ii, 199.
Mili J. St. o arytmetyce, i, 203.
Milton o wojnach eponimieznych w Bry- 

tanji, i, 330.
Minucius Feliks o duchach itd., ii, 147.
Mitra, i, 290, ii, 242, 246.
Mitologja, i, 31, 230 i dal.; tworzenie się 

i prawa ra., 230; tłumaczenie alegorycz­
ne, 233; pomieszanie z historją, 234; 
yił irodowienie, euhemeryści, 235; kla­
syfikacja i tłumaczenie, 238, 266 i dal. 
Mity przyrodnicze, 239, 264 i dal.; uoso­
bienie i dusza w przyrodzie, 240. Sto­
sunek rodzaju gramatycznego do m. 
253. Stosunek imion własnych dla 
przedmiotów do m., 254; chorobliwa o- 
myłka, 255; podobieństwo mitów przy­
rodniczych do prawdziwej historji, 26C; 
historyczne znaczenie mitologji, i, 341, 
ii, 372; stanowisko w kulturze, ii, 364; 
mity filozoficzne, i, 305; podania objaś­
niające, 323; mity etymologiczne, 326, 
432; mity eponimiczne 329; podania 
oparte na fantazji i przenośni, 334; po­
dania urzeczywistnione i pragmatyczne, 
335; ałegorja i parabola, 336.

Mity: — zagadki mityczne, i, 89; początek 
obrzędów dotyczących kichania, 96; ofia­
ry przy zakładaniu podwalin, 104; bo­
haterowie karmieni przez zwierzęta, 236; 
słońce, księżyc i gwiazdy, 242 i dal.; za­
ćmienia, 242; trąba wodna, 245; trąba 
piaskowa, 246; tęeza, 247, 427, 250. 
Wodospady, skały itp. 248; choroba, 
śmierć, mór, 248, zjawiska, przyrody, 
249, 267; niebo i ziemia, i, 269, ii, 285;

wschód i zachód słońca, dzień i nc 
życie i śmierć, i, 278. ii, 41, 51, 266; 
umiany księżyca oDrazem śmierci, i, 
293; podania o początku cywilizacji, 45, 
292; wiatry, 299, 431, ii, 220; grzmot,
i, 300, 432, ii, 218, małpy i ludzie, 
rozwój i zwyrodnienie, i, 311; małpy lu­
dzie, 312; ludzie z ogonami, 315, 432; 
olbrzymy i karły, 317, potworni ludzie, 
320. Wprowadzenie imion własnych, 325; 
rodowody ras, 332; bajki o zwierzętach. 
337; odwiedziny w święcie duchów, ii, 
39 i dal.; dusza olbrzyma wjaju, 125; za­
miana w drzewa 181; podanie duali­
styczne o 2 braciach, 265.

Mity filozoficzne, i, 305.
Mity o rozwoju, ludzie powstali z małp 

i t. d., i, 310.
M’Lennana teorja totemizmu, ii, 194.
Moa, podanie o nim, ii, 42.
Modlitwa; nauka o m., ii, 30 2 i dal.; 

stosunek do narodowości, 307; wpro­
wadzenie pierwiastka moralnego, 310; 
modlitwy, i, 92, ii, 111, 171, 217, 232, 
241, 245, 273, 303 i dal., 364: róża­
niec 308; młynek i koło dc modlitwy, 
309.

Molach, ii, 294, 335.
Month’s mind, i, 81.
Moralne i socjalne stosunki niższych lu­

dów, i, 37.
Moralność i prawo, ii, 373.
Moraluy pierwiastek w kulturze, i, 36, 

nieznaczne w niższych religjach, i, 351,
ii, 298, oddziela rełigje wyższe od niż­
szych, ii, 298; wprowadzenie go dc 
ofiar pogrzebowych, i, 405, do wędrówki 
dusz, ii, 10, w życie przyszłe, 71 i dal., 
w dualizmie, 262 i dal., w mcdhtwie, 
309, w ofierzt, 320 i (lal., w lustracji, 
357.

Morra, gra w Europie i Chinach, i, 74.
Morski starzec, ii, 228.
Morza bóg i cześć, ii, 22Ï, 352.
Morze, podania o niem, ii, 227.
Morzinejska opidemja opętania, i, 136, 

ii, 115.
Mór, uosobienie i podania, i, 248, 428.
Monndhuiidcrb. i, 58.
Mowa, i, 28, 200, ii, 371; bezpośrednie) 

ekspresyjny pierwiastek w mowie, i, 
142; zgodność tegoż w różnych mo­
wach, 144; formy, wykizyknikowc, 153, 
naśladowcze, 172, różfliczkowe, 187; 
mowa dziecięca, 190' poezątek i rozwój 
mowy, 194; stosunek mowy do mito- 
logji, 251; rodzaj, 253; mowa przypi-



410

sywnna ptakom, 29, 384; stanowisko 
mowy w rozwoju kultury, ii, 371.

Mewa dziecinna, i, 189.
Mowa ruchów i ruchy towarzyszące mo­

wie, 145; wpływ ruchów na dźwięk 
głosu, 147; pierwotna metodo liczenia 
za pomocą ruchów, 208.

Muruje, ii, 16, 29, 124.
Murzyni odradzają się białemi, i, 4.
Muzyczne dźwięki użyte w mowie, i, 148, 

153.
Muzyczne przyrządy, nazwane stosownie 

do dźwięku, i, 178.
Muller prof. J. G. o życiu przyszłem, 

ii, 75 i dal.
Müller prof. Maks. i, 425, o mowie i po­

daniu, i, 251; obrzędy pogrzebowe bra­
minów, i, 383; o bóstwie nieba, ii, 213, 
29?; mir słoneczny o Jamie, 261; re- 
lięja chińska, 292, katenoteizn., 294.

Myśli, wyjawiane przez dźwięki głosowe, 
i, 146; teorja Epikura. 409, ii, 372, 
wyobrażenie dzikich o myśli, ii, 258.

Nacisk, i, 152.
Naganie, wężochwalcy, ii, 180, 1S8.
Narzędzi wynalezienie, i, 64 i dal.
Natchniony idjota, ii, 105.
Nauki tajemne, ob. magja.
Nawodne mieszkania, i, 62.
Nawoływania myśliwskie, i, 158.
Nawoływania poganiaczy, i, 157.
Nawoływania na zwierzęta, i, 155 ,
Nazwy miejscowości, mity z nich powstałe, 

i, 326, 432.
Nec albo Hawaneu, ii, 276.
Neptun, ii, 228.
Sereusz, ii, 225.
Neuri, i, 252.
Newton sir Izaak o ,.sensible species”, 

i, 409.
Nicejski sobór, pismo duchów, i, 133.
Niebo i ziemia matką i ojcem wszech rze­

czy, i, 269, ii, 224, 286.
Niebo mieszkaniem dusz zmarłych, ii, 59, 

387 i dal.
Niebuhr o początku kultury, i, 46.
Nieśmiertelność duszy nieznana niższej 

kulturze, ii, 18.
Niewolnicy zabijani dla zmarłych, i, 320.
Nikodem, Ewangielja, ii, 46.
Nilsson prof. o rozwoju kultury, i, 63, 

65, 413.
Nimfolepsja, ii, 112.
Nimfy wodne, ii, 175; drzewne, 179, 187.
Nirwana, ii, 10, 66.

Niszczenie przedmiotów ofiarowanych 
zmarłym, i, 397; bogom, ii, 313 i dal, 

Noe w mitach, i, 278, ii, 40, 51.
Normy czyli przeznaczenie, i, 291.

Objektywność snów, widzeń, i, 363, 393; 
porzucenie tegc poglądu, 410.

Obłęd wskutek opętania przez djabła, 
ii, 101 i dal.

Obrazy spadłe z nieba, i, 139; zastępu­
jące ofiarę, i, 380, ii, 406; uważane za 
żywe i spożywara ii, 170; poruszające 
się, płaczące i t. d., 171; mające w so­
bie duszę bogów lub duchów, 172.

Obrączka, wróżby, i, 116.
Obrzędy religijne, ii, 300 i dal.
Obrzędy w Dauomeju, i, 379.
Obuwie śmiertelne, i, 333.
Obyczaje, przechowanie icb, i, 70, 138; 

początek icb racjonalny, 90.
Oczyszczenie przez wodę i ogień, ii, 357 

i dal,, nowonarodzonych dzieci, 357, 
kobiet, 359, splamionych krwią lnb 
trupem, 360, wogóle, 361 i dal.

Oddech, stosunek jego do duszy, i, 425.
Odin czyli Woden, bóg nieba, i, 291, 300, 

ii, 222; jednooki, i, 291.
Odległość wyrażona przez zmianę dźwię-, 

ku, i, 187.
Odrodzenie się duszy, ii, 2.
Odurzające napoje, brak ich, i, 64
Odurzanie się obrzędowe, ii, 420.
Odwiedziny w śniecie duchów, i, 358 

395, ii, 45 i dal.
Odyseusza uwolnienie, i, 136; zejście do 

Hadesu, 287, ii, 40, 65.
Odżybua mit, i, 286, ii, 39.
Odżytek, chorobliwe objawy w religjach, 

r, 350.
Odżytek w kultulQE % 124_, 123.
Odżytkj, i, 129, 4£K_
Ofiara, początek i teo.ju, ii, 311 i dal, 

103, 170, 222; sposób przyjmowania 
albo spożycia przez bóstwo, 312 i dal.; 
pobudki ofiarodawcy, 326 i dal.;, za­
stępstwo, 331; przeżytek, i, 75, ii, 337.

Ofiara, pasmo włosów, ii, 333.
Ofiary mszalne, ii, 340.
Ofiary pogrzebowe, zabijanie żon i słu­

żących, i, 376; zabijanie zwierząt, 387; 
dawanie albo niszczenie przedmiotów, 
393, pobudki, 376, 387, 396; przeżytki, 
380, 388, 404; ob. uczty zmarłych.

Obary zastępcze, i, 98, 420, ii, 331 i dal.
Ofiary z ludzi przy pogrzebach, i, 376; 

dN bóstw, ii, 224, 323, 330, 333.



415

ba, 210, 277 i dal.; bóg deszczu, 214; 
bóg piorunu, 217; bóg wiatru, 220; 
ziemi, 223; wody, 225, morza, 227 bóg 
ognia, 229; słońca, 236, 294 i dal.; 
bóg księżyca, 247; bogowie urodzenia, 
rolnictwa, wojny itd. 252; bóg i sędzia 
umarłych, 256; pierwszy człowiek, boski 
przodek, 258, złe bóstwo, 263, najwyż­
sze bóstwo, 275, stosunek wielobóstwa 
do jednobóstwn, 274.

Wierzenia zapożyczone przez niższe ludy 
od wyższych; życie przyszłe, ii, 78; 
dualizm, 262; supremacja, 274.

Widzenia—fantazja twórcza, i, 256; uka­
zywanie się duchów, 129, 365, 392, ii, 
159, 342; dowody życia przyszłego, ii, 
20, 41; post w celu wywołania widzeń, 
341; środki lecznicze, 346.

Wilk nocy, i, 282.
Wilkołaki itp., wiara w nie, i, 105,258, 

263, 428 i dal., 357, ii, 159.
Wilson D. o liczbie podwójnej i o mno­

giej, i, 223.
Wiry, duchy ich, ii, 171.
Witruwjusz o orjen';a;j;, ii, 355.
Włoskie liczebniki w języku angielskim, 

i, 226
Woda, duchy przez nią nie przechodzą,

i, 363; wodospady i trąby wodne, po­
dania, 245. 247.

Woda święcona, ii, 154, 365.
V7oden, ob. Odym
Wodne duchy i potwory, i, 102, 421, ii, 

172 i dal.
Wodnica, i, 102, 421, ii, 174.
Wojownicy, los dusz ich, ii, 72.
Wong, ii, 144, 169, 283
Wota, ii, 836, 338.
Wright T., ii, 46, 55.
Wróżba ze sposobu wstania, i, 416.
Wróżby, i, 93, 418, 108, 422 i dal., 130, 

369.
Wróżby-losy, i, 76; symboliczne, 79, 108; 

“.ugarjum i t. d., 110, 423; sny 111; 
haruspikacja, 113; pierścień itp., 116; 
astrologja, 117; przedmioty zaczarowa­
ne, i, 115, ii, I2V.

Wschodząca gwiazda w horoskopie, i, 
118.

Wschód i zachód, grzebanie zmarłych, 
zwracanie się w modlitwie, budowanie 
świątyń w tym kierunku, ii, 318, 351,

Wulkan, ii, 231, 235.
Wulkan, wnijście do świata podziemne­

go, i, 285, 302, ii, 58: dzieło duchów,
ii, 170.

Wuttke Adolf, i, 375 i dal.

Wykładanie snów, i, 11!
Wykrzykniki, i, 153; wyrazy znaczące 

użyte jako wykrzykniki, 154; dźwięki 
bezpośrednio ekspresyjne, 159.

Wykrzykniki twierdzące i przeczące, i, 
165.

Wynalazki, rozwój, i, 25, 63; mity o wy­
nalazkach, 44, 329.

Wypędzanie dusz i duchów, i, 97, 372, 
ii, 22, 34, 102 i dal., 120, 146, 164, 
365.

Wyraz twarzy przyczyną odpowiedniego 
dźwięku, i, 146, 159.

Wyrazy naśladowcze, i, 172; słowa dmu­
chali, szemrać, pluó,kichaó, jeść i t.d., 174; 
imiona zwierzęce, 176; nazwy przyrzą­
dów muzycznych, 178; słowa bić, tr ;aa 
kaó, klapnąć, padać itd. 180; prze­
waga wyrazów naśladowczych w mo­
wach dzikich, 181; uaśladowcze przy­
stosowanie wyrazów, 183.

Wyrazy wykrzyknikowe, czasowniki itd. 
bólu, śmiechu, łajania, skargi, strachu, 
popędzania itd. i, 162, 425; uspo- 
kojające, syczące, nienawiści itd., 170.

Wyrazy dźwiękowe, i, 196.
Wyrażenia potoczne, i, 415.
Wyrocznia itd. i, 110, 428, ii, 180

232.
Wyrocznia, i, 89, ii, 342; przez natchnie­

nie lub opętanie, ii, 101 i dal., 146.
Wyrzutki odróżnić należy od dzikich, 

i, 47, 52; wypędzanie duchów, ii, 24, 
153.

Wyspa umarłych, ii, 51; błogosławio­
nych, ii, 52.

Wywoływanie konwulsji itp. w celach 
religijnych, ii, 108, 346.

Zachód, wyobrażenia mityczne jako o dzie­
dzinie śmierci i nocy, i, 281, 284, ii, 
41, 51,54,258 i dal., 351, ob. Wscnód 
i zachód.

Zachwycenie, omdlenie itp. przez wyj­
ście duszy, i, 360; przez opętanie przez 
■ijabła, ii, 106; wywołane przez posty, 
leki, sztuczne podniecenie, ii, 341, 
345 i dal.

Zaczarowanie za pomocą przedmiotów 
i, 107.

Zaćmienia, podania, i, 242, 273, 295.
Zaćmienie pr zez potwora, przepędzanie 

jego, i, 273.
Zaduszki, ii, 30 i dal, 38b.
Zagadl i, i, 87; greckie, 89, 417.
Zamek kołowy, i, 25.
Zasługa i wina u buddystów, ii, 10, 81



. 416

Zatoka zmarłych, ii, 54.
Zdwojenie, i, 186.
Zend-Awesta, i, 108, 290, ii, 81, 242, 

272, 355.
Zeus, i, 273. 290, ii, 213, 292.
Zęby, wybijanie ich, początek mityczny, 

i, 324.
Ziemia, bóstwa cześć, i, 269 i dal. ii, 

222, 253, 313.
Ziemia, podania, i, 269 i dal. 301, ii, 

222 266.
Ziewanie i opętanie, i, 97, 419.
Złe bóstwa ii, 262 i dal.; czczone wy­

łącznie, 265.
Złoto, cześć jego, ii, 126.
Zmarli zużytkowują ofiary- i, 398; uczty 

dla zmarłych, ii, 25; okolica przyszłe­
go życia, ii, 49, 62, 202; Bóg sędzia 
zmarłych, ii, 63 i dal., 255.

Zmartwychwstanie, ii, 4, 16.
Zmiana dźwięku w mowie, i, 152, 425.
Zmora, ii, 394 i dał.
Zmrok, i, 281, 285.
Zoroaster, Zaratustra, ii, 17, 82, 239, 

272, 294, 310, 332, 365.
Żółw, podporą świata, i, 302.
Zwiastuny, i, 368, 371.
Zwierzęta św. Wcielenia alho przedsta­

wiciele bóstw, ii, 191; otrzymują i spo­
żywają ofiary, 314.

Zwierzęta, wróżby z tychże, i, 110, 423; 
głosy zwierząt i nawoływania, 155; 
nazwy naśladujące wołania itd. 176; 
traktowanie ich jak ludzi, 38S, ii, 189; 
dusze zwierząt, i, 385, życie przyszłe

i ofiary ze zwierząt, 387, ii, 62 i dal. 
Przejście 3 wędrówka dusz w zwierzę­
ta i opętanie tychże przez duchy, ii, 
5, 125, 132, 142, 191, 199, 313 i dal.; 
choroby na nie przeniesione, ii, 120; 
widzą duchy niewidzialne dla ludzi, 
ii, 161.

Zwłoki wynoszone z domu przez osobny 
otwór, ii, 22; dusze przebywają wpo- 
bliżu zwłok, ii, 25, 123.

Zwroty ludowe itp. i, 83; wyrpżtnia, i, 
29, 80, 112, 262, ii, 22J, 292.

Zwyczaje, i, 28.
Zwyrodnienie kultury, i, 40 i dal.; zjawisko 

drugorzędne, i, 44, 38; przykłady z Af-
_ ryki, Ameryki półn. itd. i, 47.

Źrenica oka w stosuuku do duszy, i, 355.
Życia przyczyną dusza, i, 358.
Życie przyszłe, i, 345, 385, 393, ii, 1 

i dal,, 83; wędrówka dusz 2; dusza zo­
staje na ziemi albo idzie w świat 
duchów, 18; czy są rasy bez wiary 
w życie przyszłe, 17; związek ze świa­
dectwem zmysłów w snach i widze­
niach, 20, 41; miejsce pobytu dusz 
zmarłych, 61; w widzeniach, 39; sko­
jarzenie z wyobrażeniami o słońcu, 41, 
61, 258, 350; rodzaj życia przyszłego, 
62; teorja dalszego trwania, 63; teorja 
zapłaty, 69; wprowadzenie moralnego 
pierwiastka, 8, 69; stopnie wiary-w ży­
cie przyszłe, 83; praktyczny wpływ 
tejże na ludzkość, 86; bóg zmarłych,

_ 255.
Żywioły, cześć ich, ii, 251.



WYKAZ WAŻNIEJSZYCH OMYŁEK iDFUKU.

TOM I.
Wiersz 6 od dołu,- Str. 16, zamiast trakowaia ma być traktowania

?? 15 7} 33 19 33 czasy 73 czary
TT 14 3) 31 20 33 bumeraug 33 bumerang
JO 9 j; » 22 31 sięgające 33 ściągaj ące

22
”

24 jj dowodem 73 dowodom
” 6 32 35 po kształtowania 33 do kształtowania
73 20 od góry » G4 53 tak jest Ti tak jak
73 22 » 3? 71 33 zwyczau 33 zwyczaj
» 20 » « 72 33 porywanai 33 porywania
JO 8 od dołu 33 74 7? pożytek 37 przeżytek
33 10 od góry 33 84 33 liczbywym 73 liczbowym
jj 4 od dołu 33 86 33 ■wy mają 7J wymagają
33 8 >3 33 89 33 przenośnią 73 przenośnię
» 8 od góry 33 94 33 czyli 73 czynili
» 19 » 33 96 33 papierz 73 papież
K 7 od dołu 33 „ 33 zapewno 73 zapewne
55 12 33 101 JJ Kamczadali 7? Kamczadale
33 7 5) 73 102 33 przedków 73 przodków
75 5 od góry 33 108 33 przód 77 przed
73 14 od dołu 33 138 33 poznawanie 33 poznawania
» 16 od góry 162 33 wybrażenie 33 wyobrażenie
n 3 od dołu 33 165 33 byłego 31 tego
» 9 od góry 33 167 37 pzszukiwaniach 73 poszukiwaniach
w 7 od dołu 33 168 3? jego 33 go
73 15 33 33 176 73 pyjawia się » pojawia się
» 11 >3 33 190 77 maatij n matkę » maan, a matkę
35 18 od góry 3? 192 13 gramatyczne 73 gramatycznie
» 1 od dołu 33 242 33 veubent-ils 33 veulent-ils
» 4 od góry »3 267 33 wyląduwujący 37 wylądowujący
» 6 5! 13 297 13 siy 33 się
33 7 53 5) 407 31 tpou 13 <3ll

T 0 Jfl II.

Wiersz 9 od dołu, str. 86, zamiast jego ma być go
« 7 », fi 118 33 demona. „Epilepsja' 73 demona. Według

Pitagorasa duchy po­
wietrzne sprawiają 
choroby u ludzi i
zwierząt. „Epilepsja''

53 3 od góry 33 155 73 przedsiębiorczy 33 przedsiębiorcze
97 17 M 3) 157 J3 stosunok 33 stosunek
79 9 3} 3Ï 158 33 wytłumaczenie jego 31 wyprowadzenie go
33 15 33 33 159 73 rozmyślainach >3 : ozmyślaniach
53 3 od dołu 33 162 31 kukurydzianą; 33 . kukurydzaną
37 18 od góry 35 172 57 łakawą 77 łaskawą
33 12 od dołu »5 181 37 pieśń 33 pień
33 12 33 33 366 73 oczyścienia 33 oczyszczenia.


